
Le
 M

an
us

cr
it 

un
iq

ue

70

22 € http://pups.paris-sorbonne.fr

Maître de la Cité des Dames, enluminure sur parchemin du Chevalier errant de 
Thomas d’Aleran, ca 1403-1404, Paris, Bibliothèque nationale de France, Fr. 12559, 
fol. 161v ©BnF, Dist. Rmn-GP/image BnF

Œuvre dont il ne reste qu’un seul exemplaire, le manuscrit unique nécessite, 
pour les médiévistes, une adaptation et une façon. On peut même partir 
de l’a�  rmation que tout manuscrit médiéval est unique, en tant qu’objet 
d’art (objet-livre et recueil d’enluminures) et version originale d’un texte 
(et ce jusqu’à l’invention de l’imprimerie). Cet ouvrage le démontre, 
l’unicité du livre est pour cette époque à la fois commune – le manuscrit 
dans sa forme même de copie est toujours unique – et singulière, dans 
les questions de production, de lecture et de réception qu’elle continue 
indé� niment de poser. Électron libre d’une hypothétique tradition, 
le manuscrit dit « unique », souvent mystérieux et problématique, ouvre la 
voie à une riche ré� exion dont les textes ici rassemblés sont un re� et.

Le manuscrit unique interroge en premier lieu la réception  : pourquoi 
une œuvre nous est-elle parvenue dans un seul manuscrit  ? Est-ce à 
dire que nous avons failli ne jamais la connaître (comme certaines 
œuvres de Chrétien de Troyes, dont nous ne connaissons que le titre)  ? 
Le manuscrit unique introduit corollairement des problèmes d’édition. 
L’objet-livre médiéval, lorsqu’il est la source unique dont nous disposons, 
ne nous est pas forcément familier et demande un travail de lecture et 
d’interprétation spéci� ques. C’est la question de l’intertextualité qu’ouvre 
pour � nir le manuscrit unique. Comment lire ce texte, sinon à la lumière 
d’autres œuvres  ? Les éditions de textes conservés dans un manuscrit 
unique s’attachent -elles généralement à retrouver les topoï du genre, 
à établir des comparaisons et des rapprochements avec des textes similaires 
et/ou contemporains ?

I S B N 979 -10 -2 31- 0 518 - 6

Le Manuscrit unique
Une singularité plurielle

SORBONNE UNIVERSITÉ PRESSES

ÉL
O

D
IE

 B
U

R
LE

-E
R

R
EC

A
D

E
V

A
LÉ

R
IE

 G
O

N
TE

R
O

-L
A

U
ZE ÉLODIE BURLE-ERRECADE 

& VALÉRIE GONTERO-LAUZE (DIR.)

LE MANUSCRIT 
UNIQUE 

Une singularité plurielle

CULTURES ET CIVILISATIONS MÉDIÉVALES N° 70

LeManuscritUnique_2018-07-24.indd   1 24/07/2018   08:50



Le
 M

an
us

cr
it 

un
iq

ue

70

22 € http://pups.paris-sorbonne.fr

Maître de la Cité des Dames, enluminure sur parchemin du Chevalier errant de 
Thomas d’Aleran, ca 1403-1404, Paris, Bibliothèque nationale de France, Fr. 12559, 
fol. 161v ©BnF, Dist. Rmn-GP/image BnF

Œuvre dont il ne reste qu’un seul exemplaire, le manuscrit unique nécessite, 
pour les médiévistes, une adaptation et une façon. On peut même partir 
de l’a�  rmation que tout manuscrit médiéval est unique, en tant qu’objet 
d’art (objet-livre et recueil d’enluminures) et version originale d’un texte 
(et ce jusqu’à l’invention de l’imprimerie). Cet ouvrage le démontre, 
l’unicité du livre est pour cette époque à la fois commune – le manuscrit 
dans sa forme même de copie est toujours unique – et singulière, dans 
les questions de production, de lecture et de réception qu’elle continue 
indé� niment de poser. Électron libre d’une hypothétique tradition, 
le manuscrit dit « unique », souvent mystérieux et problématique, ouvre la 
voie à une riche ré� exion dont les textes ici rassemblés sont un re� et.

Le manuscrit unique interroge en premier lieu la réception  : pourquoi 
une œuvre nous est-elle parvenue dans un seul manuscrit  ? Est-ce à 
dire que nous avons failli ne jamais la connaître (comme certaines 
œuvres de Chrétien de Troyes, dont nous ne connaissons que le titre)  ? 
Le manuscrit unique introduit corollairement des problèmes d’édition. 
L’objet-livre médiéval, lorsqu’il est la source unique dont nous disposons, 
ne nous est pas forcément familier et demande un travail de lecture et 
d’interprétation spéci� ques. C’est la question de l’intertextualité qu’ouvre 
pour � nir le manuscrit unique. Comment lire ce texte, sinon à la lumière 
d’autres œuvres  ? Les éditions de textes conservés dans un manuscrit 
unique s’attachent -elles généralement à retrouver les topoï du genre, 
à établir des comparaisons et des rapprochements avec des textes similaires 
et/ou contemporains ?

I S B N 979 -10 -2 31- 0 518 - 6

Le Manuscrit unique
Une singularité plurielle

SORBONNE UNIVERSITÉ PRESSES

ÉL
O

D
IE

 B
U

R
LE

-E
R

R
EC

A
D

E
V

A
LÉ

R
IE

 G
O

N
TE

R
O

-L
A

U
ZE ÉLODIE BURLE-ERRECADE 

& VALÉRIE GONTERO-LAUZE (DIR.)

LE MANUSCRIT 
UNIQUE 

Une singularité plurielle

CULTURES ET CIVILISATIONS MÉDIÉVALES N° 70

LeManuscritUnique_2018-07-24.indd   1 24/07/2018   08:50



Le
 M

an
us

cr
it 

un
iq

ue

70

22 € http://pups.paris-sorbonne.fr

Maître de la Cité des Dames, enluminure sur parchemin du Chevalier errant de 
Thomas d’Aleran, ca 1403-1404, Paris, Bibliothèque nationale de France, Fr. 12559, 
fol. 161v ©BnF, Dist. Rmn-GP/image BnF

Œuvre dont il ne reste qu’un seul exemplaire, le manuscrit unique nécessite, 
pour les médiévistes, une adaptation et une façon. On peut même partir 
de l’a�  rmation que tout manuscrit médiéval est unique, en tant qu’objet 
d’art (objet-livre et recueil d’enluminures) et version originale d’un texte 
(et ce jusqu’à l’invention de l’imprimerie). Cet ouvrage le démontre, 
l’unicité du livre est pour cette époque à la fois commune – le manuscrit 
dans sa forme même de copie est toujours unique – et singulière, dans 
les questions de production, de lecture et de réception qu’elle continue 
indé� niment de poser. Électron libre d’une hypothétique tradition, 
le manuscrit dit « unique », souvent mystérieux et problématique, ouvre la 
voie à une riche ré� exion dont les textes ici rassemblés sont un re� et.

Le manuscrit unique interroge en premier lieu la réception  : pourquoi 
une œuvre nous est-elle parvenue dans un seul manuscrit  ? Est-ce à 
dire que nous avons failli ne jamais la connaître (comme certaines 
œuvres de Chrétien de Troyes, dont nous ne connaissons que le titre)  ? 
Le manuscrit unique introduit corollairement des problèmes d’édition. 
L’objet-livre médiéval, lorsqu’il est la source unique dont nous disposons, 
ne nous est pas forcément familier et demande un travail de lecture et 
d’interprétation spéci� ques. C’est la question de l’intertextualité qu’ouvre 
pour � nir le manuscrit unique. Comment lire ce texte, sinon à la lumière 
d’autres œuvres  ? Les éditions de textes conservés dans un manuscrit 
unique s’attachent -elles généralement à retrouver les topoï du genre, 
à établir des comparaisons et des rapprochements avec des textes similaires 
et/ou contemporains ?

I S B N 979 -10 -2 31- 0 518 - 6

Le Manuscrit unique
Une singularité plurielle

SORBONNE UNIVERSITÉ PRESSES

ÉL
O

D
IE

 B
U

R
LE

-E
R

R
EC

A
D

E
V

A
LÉ

R
IE

 G
O

N
TE

R
O

-L
A

U
ZE ÉLODIE BURLE-ERRECADE 

& VALÉRIE GONTERO-LAUZE (DIR.)

LE MANUSCRIT 
UNIQUE 

Une singularité plurielle

CULTURES ET CIVILISATIONS MÉDIÉVALES N° 70

LeManuscritUnique_2018-07-24.indd   1 24/07/2018   08:50

CCM70 · Le Manuscrit unique
Une singularité plurielle

Élodie Burle-Errecade & Valérie Gontero-Lauze (dir.)

ISBN : 979-10-231-5096-4



Cultures et civilisations médiévales

collection dirigée par Jacques Verger et Dominique Boutet

 

Dernières parutions

Le Rayonnement de la cour des premiers Valois à l’époque d’Eustache Deschamps
Miren Lacassagne (dir.)

Ambedeus. Une forme de la relation à l’autre au Moyen Âge
Cécile Becchia, Marion Chaigne-Legouy et Lætitia Tabard (dir.)

Épistolaire politique. II. Authentiques et autographes
Bruno Dumézil & Laurent Vissière (dir.)

Imja et name. Aux sources de l’anthropologie germanique, anglo-saxonne et slave
Olga Khallieva Boiché

Lire en extraits. Lecture et production des textes de l’Antiquité à la fin du Moyen Âge
Sébastien Morlet (dir.)

Savoirs et fiction au Moyen Âge et à la Renaissance
Dominique Boutet & Joëlle Ducos (dir.)

Épistolaire politique. I. Gouverner par les lettres
Bruno Dumézil & Laurent Vissière (dir.)

Prédication et propagande au temps d’Édouard III Plantagenêt
Catherine Royer-Hemet

Intus et foris. Une catégorie de la pensée médiévale ?
Manuel Guay, Marie-Pascale Halary & Patrick Moran (dir.)

Wenceslas de Bohême. Un prince au carrefour de l’Europe
Jana Fantysová-Matějková

L’Enluminure et le sacré. Irlande et Grande Bretagne, viie‑viiie siècles
Dominique Barbet‑Massin

Les Usages de la servitude. Seigneurs et paysans dans le royaume de Bourgogne 
(vie‑xve siècle)

Nicolas Carrier

Rerum gestarum scriptor. Histoire et historiographie au Moyen Âge. Mélanges Michel Sot
Magali Coumert, Marie‑Céline Isaïa, Klaus Krönert & Sumi Shimahara (dir.)

Hommes, cultures et sociétés à la fin du Moyen Âge.  
Liber discipulorum en l’honneur de Philippe Contamine

Patrick Gilli & Jacques Paviot (dir.)

Le Texte médiéval. De la variante à la recréation
Cécile Le Cornec Rochelois, Anne Rochebouet & Anne Salamon (dir.)



Élodie Burle-Errecade & Valérie Gontero-Lauze (dir.)

Le Manuscrit unique
Une singularité plurielle

 



Mise en page : Emmanuel Marc Dubois/3d2s (Issigeac/Paris)
d’après le graphisme de Patrick Van Dieren

ISBN de l’édition papier : 979‑10‑231‑0518‑6
© Sorbonne Université Presses, 2018

Adaptation numérique : 
© Sorbonne Université Presses, 2025

SORBONNE UNIVERSITÉ PRESSES
Maison de la Recherche

Sorbonne Université
28, rue Serpente

75006 Paris

sup@sorbonne-universite.fr

https://sup.sorbonne-universite.fr

tél. : +33 (0)1 53 10 57 60

Sorbonne Université Presses est un service général  
de la faculté des Lettres de Sorbonne Université.

Ouvrage publié avec le concours la Société de langues et de littératures  
médiévales d’oc et d’oïl (SLLMOO) et de Sorbonne Université

mailto:sup%40sorbonne-universite.fr?subject=CCM%20Manuscrit%20unique
https://sup.sorbonne-universite.fr


le m
anuscrit unique  •   sup  •   2018

7

AVANT-PROPOS

Élodie Burle-Errecade & Valérie Gontero-Lauze 
Aix-Marseille Univ., CIELAM, Aix-en-Provence, France

La problématique qui se dessine autour du manuscrit unique peut rassembler 
les médiévistes dans l’intérêt éditorial et/ou littéraire qu’ils portent à l’objet 
livre, et s’inscrit parfaitement dans le travail mené par l’équipe aixoise dans le 
domaine de l’édition 1. Si la notion de manuscrit unique va bien de soi pour tout 
médiéviste, elle reste cependant difficile à circonscrire et à définir. En effet, il est 
possible de soutenir que tout manuscrit médiéval est unique, en tant qu’objet 
d’art (objet-livre et recueil d’enluminures) et version originale d’un texte (et ce 
jusqu’à l’invention de l’imprimerie).

Les contributions ici rassemblées témoignent de la myriade de questionnements 
que suscite cette notion. Trois axes de réflexion majeurs se dégagent des articles 
présentés, qui s’articulent essentiellement autour des thématiques liées à la 
réception, à l’édition et à l’intertextualité.

Le manuscrit unique pose, dans son existence même, la question fondamentale 
de la réception : pourquoi une œuvre particulière ne nous est-elle parvenue 
que dans un seul manuscrit ? Est-ce à dire que nous avons failli ne jamais la 
connaître, comme il en va de certaines œuvres de Chrétien de Troyes, dont seul 
le titre est parvenu jusqu’à nous ? Par ailleurs, le caractère unique d’un manuscrit 
peut s’interpréter de diverses manières. Cette singularité confère parfois au 
texte le statut de chef-d’œuvre d’un genre, à l’instar du Roland d’Oxford, ou 
encore pourrait témoigner du désintérêt face à l’œuvre du public de son époque, 
s’agissant par exemple du Lapidaire de Cambridge ou de celui de Modène. 
Remarquons en ce sens que le texte conservé dans le manuscrit unique est 
souvent désigné du nom du manuscrit, manifestant ainsi le lien intime qui 
unit la matérialité du livre au texte qu’il renferme. Il convient de rappeler aussi 
que la version unique d’un texte peut voisiner avec d’autres œuvres dans le 

1	 Le séminaire mené par les membres de l’équipe se donne en effet pour tâche, dans une 
perspective de valorisation du patrimoine, d’éditer des manuscrits qui sont, pour les plus 
nombreux, conservés dans les bibliothèques de la région Provence-Alpes-Côte d’Azur.



8

même manuscrit, regroupement qu’il convient également d’interroger – c’est 
la problématique du recueil. En ce qui concerne la réception du manuscrit 
unique, comme pour l’ensemble des textes, nous sommes encore imprégnés 
des critiques du xixe siècle, des anthologies de Gustave Lanson et Joseph Bédier 
pour le domaine d’oïl, Karl Bartsch et François Raynouart pour le domaine 
d’oc, qui ont sélectionné et trié les textes, considérant certaines œuvres comme 
des chefs-d’œuvre, d’autres comme des textes médiocres et sans intérêt ; ceci sans 
nécessairement prendre en compte la tradition manuscrite. C’est ainsi que les 
œuvres de Chrétien de Troyes et la matière arthurienne ont été valorisées, alors 
que la matière antique, les récits de voyage et ou bien encore les encyclopédies 
ont été davantage marginalisés, voire méprisés, jusqu’à une époque récente. 
Qu’en est-il de l’iconographie ? La richesse iconographique d’un manuscrit peut 
justifier qu’on le traite presque comme un manuscrit unique, du moins qu’on 
l’isole du reste de la tradition manuscrite – par exemple le manuscrit Paris, 
BnF, fr. 2810 du Devisement du Monde de Marco Polo, renommé Le Livre des 
Merveilles. Toujours est-il que le caractère unique du manuscrit interroge : son 
histoire, sa langue, sa facture tracent les lignes d’une réception souvent mouvante 
et problématique. En questionnant l’unicité du manuscrit dans le temps, et ce, à 
partir de la traduction de Mahieu le Vilain, Joëlle Ducos a apporté un éclairage 
tout particulier sur les cas de textes encyclopédiques en français, leur place et 
leur rôle dans la diffusion de la culture et du savoir. Francis Gingras a quant à 
lui choisi d’aborder les problèmes posés par l’unicum que constitue le fabliau 
Un chevalier, sa dame et un clerk dans le manuscrit Cambridge, Corpus Christi 
College 50. Travaillant sur la matière occitane, Gérard Gouiran a montré la 
« malédiction » qui entoure les textes conservés dans un manuscrit unique.

Le manuscrit unique induit corollairement des problèmes d’édition. Et 
le phénomène que représente l’unicité n’est généralement pas au centre 
des préoccupations de la recherche en édition, même si paradoxalement de 
nombreuses œuvres transmises de façon univoque sont éditées. L’objet-livre 
médiéval, lorsqu’il est la source unique dont nous disposons, ne nous est 
pas forcément familier, et demande un travail de lecture et d’interprétation 
spécifiques. Que faire en cas de lacune ou de locus desperatus ? L’édition d’un 
texte conservé dans un manuscrit unique s’établit généralement selon les 
méthodes actuelles, qui visent à transcrire l’intégralité d’un manuscrit, et non 
à en reconstituer la tradition manuscrite. Il n’empêche que certaines méthodes 
d’édition leur sont propres. Giuseppina Brunetti a ainsi dressé un bilan des 
problématiques éditoriales caractéristiques du manuscrit unique, en prenant 
pour exemple le Tristan de Béroul. Les collections actuelles semblent privilégier 
les textes conservés dans un manuscrit unique (récemment Le Bel Inconnu 



9

élodie burle-errecade & valérie gontero-lauze   A
vant-propos

et Le Chevalier au Papegau dans la collection « Champion Classiques ») : il 
s’agit de faire connaître des textes certes rares, mais qui s’inscrivent dans une 
tradition topique. Car l’unicité attise la curiosité de l’éditeur et du lecteur. En 
effet, ce type particulier de témoignage incarne toujours une découverte, dans 
la forme comme dans le fond. Il est le signe d’une nouveauté dans l’état de 
nos connaissances. Il peut ajouter un texte, que l’on avait pris l’habitude de 
juger marginal, à notre riche bibliothèque ; il peut aussi augmenter, ou parfois 
contrarier une tradition manuscrite établie a posteriori et considérée comme 
close, et nous amener à reconsidérer une œuvre dans l’environnement de sa 
production. Compilation d’une multitude de textes, le Rosarius, par exemple, 
est sans doute l’œuvre d’un prédicateur mondain, c’est la conclusion à laquelle 
Marie-Laure Savoye a abouti au terme de l’étude qu’elle a consacrée à ce texte 
complexe et protéiforme. De même, le manuscrit 405 conservé à la bibliothèque 
Inguimbertine de Carpentras ne laisse pas de surprendre : Valérie Naudet et 
Sébastien Douchet ont reconstitué la logique et le montage de ce manuscrit à 
tous égards unique.

C’est tout le champ de recherche lié à l’intertextualité que convoque pour 
finir le manuscrit unique. Comment lire un tel texte, sinon à la lumière d’autres 
œuvres ? En l’absence de stemma codicum, d’autres types de familles entrent dans 
l’élaboration d’une réflexion autour et à partir du texte : les familles auctoriale 
et générique, par exemple, emportant tous les questionnements auxquels ces 
notions peuvent donner lieu lorsque sont considérées des productions issues 
du Moyen Âge. Ainsi les éditions de textes conservés dans un manuscrit 
unique s’attachent-elles généralement à retrouver les topoï du genre, à établir 
des comparaisons et des rapprochements avec des textes similaires et/ou 
contemporains. De multiples croisements de données se révèlent possibles et 
nous font littéralement sortir du texte et du seul manuscrit qui le porte, afin 
de mieux comprendre cette unicité qui le caractérise, et de lui donner – ou 
plutôt de lui rendre ? – sa place dans un contexte littéraire. Nathalie Koble, 
Patrick Moran et Noémie Chardonnens ont ainsi étudié « l’invention » du 
Livre d’Artus, afin de replacer le manuscrit Paris, BnF, fr. 337 dans le réseau 
des cycles arthuriens. Anne Salamon a, de son côté, comparé l’histoire des 
Neuf Preux présentée dans deux manuscrits distincts, chacun unique en son 
genre (Vienne, Österreichische Nationalbibliothek, cod. 2577-2578 et Paris, 
BnF, fr. 12598).

Œuvre dont il ne nous reste qu’un seul exemplaire, le manuscrit unique rend 
donc nécessaires, pour les médiévistes, une adaptation et une façon. L’unicité du 
livre est dès lors, pour cette époque, à la fois commune – le manuscrit dans sa 
forme même de copie est toujours unique – et singulière, dans les questions de 



production, de lecture et de réception qu’elle continue indéfiniment de susciter. 
Électron libre d’une hypothétique tradition, le manuscrit dit « unique », 
souvent mystérieux et problématique, ouvre la voie à une riche réflexion, dont 
ces contributions se veulent un reflet.



PREMIÈRE PARTIE

La réception du manuscrit unique





Le m
anuscrit unique  •   sup  •   2018

13

TEXTES SCIENTIFIQUES FRANÇAIS ET MANUSCRIT UNIQUE

Joëlle Ducos 
Sorbonne Université/EPHE

Le manuscrit unique porte le témoignage précieux d’une œuvre et de 
sa diffusion tout en manifestant de manière tangible, selon la formule 
de Jean Stengers, « la fragilité du fil ténu auquel tient bien souvent notre 
connaissance des temps anciens 1 ». Seul représentant d’une tradition, témoin 
menacé de disparition en raison de sa fragilité même, ou survivant mutilé 
d’une œuvre dont on devine l’originalité ou l’intérêt, il apparaît comme un 
document fondamental et peut parfois connaître une vraie faveur a posteriori : 
en témoigne la longue liste des œuvres à manuscrit unique répertoriées sur 
le site internet d’Arlima 2 et, par exemple, le célèbre cas du Tristan de Béroul, 
qui, quoique fragmentaire, est considéré comme l’un des fondements de la 
littérature française, voire européenne. La rareté du manuscrit ne préjuge 
donc pas d’une médiocrité de l’œuvre qu’il renferme, laquelle expliquerait une 
absence de diffusion médiévale. Inversement, les œuvres les plus lues ne sont 
pas nécessairement celles qui sont les plus diffusées : pour le latin classique, on 
connaît l’exemple célèbre de Sénèque, dont les œuvres les plus appréciées de 
son vivant ont disparu. Le hasard, la contingence de la conservation sont des 
facteurs majeurs dans la transmission des manuscrits, et invitent à une grande 
prudence : l’importance de la diffusion manuscrite ou, inversement, sa rareté ne 
donnent qu’une information partielle quant à l’importance réelle d’une œuvre 
au Moyen Âge, et n’envisager que le nombre de ses manuscrits peut amener à 
déformer l’image que nous en avons. Les « succès » de leur diffusion respective 
suffisent-ils à rendre compte du rôle qu’a pu jouer telle ou telle œuvre dans la 
production littéraire d’une époque ? On peut en douter, même s’ils témoignent 
assurément d’un contexte culturel et d’une approche du texte différente de la 
nôtre, comme il est possible d’en juger d’après l’importance quantitative des 

1	 Jean Stengers, « Réflexions sur le manuscrit unique ou un aspect du hasard en histoire », 
Scriptorium, 40, 1986/1, p. 54.

2	 Voir en particulier la page consacrée au manuscrit unique, où 570 œuvres françaises sont 
répertoriées comme ayant un seul témoin. En ligne : http://www.arlima.net/mp/manuscrit_
unique.html (page consultée le 20 décembre 2012).

http://www.arlima.net/mp/manuscrit_unique.html
http://www.arlima.net/mp/manuscrit_unique.html


14

textes religieux au Moyen Âge relativement à ceux que la critique littéraire met 
en évidence.

S’agissant des textes scientifiques, l’enjeu n’est guère différent. Si l’on connaît 
l’importante diffusion des encyclopédies médiévales en langue d’oïl jusqu’aux 
premiers imprimés et celle des grandes traductions aristotéliciennes de Nicole 
Oresme, ou de la traduction de Barthélemy l’Anglais par Jean Corbechon, la 
majorité des textes scientifiques latins, antiques ou médiévaux, n’ont pas connu 
une telle faveur : un nombre important d’entre eux ne sont pas traduits et, 
pour de nombreux autres, seul un témoin unique est parvenu jusqu’à nous. 
Cette vulgarisation limitée amène à s’interroger sur la réalité de la diffusion 
hors de quelques cercles royaux ou princiers. On peut supposer une hiérarchie 
entre les textes qui relèvent de l’autorité et ceux qui possèdent un autre 
statut, plus complexe, ou qui remplissent une autre fonction, ce qui les rend 
moins intéressants en apparence pour une lecture en français sans pourtant 
leur conférer une absence d’originalité. La question de l’usage du français est 
également prégnante : est-il la marque de la notoriété d’un texte savant, et y 
a-t-il évolution de cette notoriété ? Trace de communication savante en langue 
vernaculaire, utilisation professionnelle, témoignage d’un bilinguisme... ? Nous 
tâcherons d’envisager quelques pistes, après avoir porté notre attention sur le 
cas du faux manuscrit unique.

LE FAUX MANUSCRIT UNIQUE : L’EXEMPLE DE LA TRADUCTION DE MAHIEU LE VILAIN

Le manuscrit de Bruxelles 

Le manuscrit unique se caractérise notamment par son caractère 
fondamentalement aléatoire. Aléatoire, il l’est en effet par sa conservation ; 
mais il l’est aussi per se. Le statut de manuscrit unique peut être attribué de 
plusieurs manières, dans un regard rétrospectif ou, au contraire, prospectif : 
dans le premier cas, c’est par exemple l’autographe ou le témoin ancien qui a 
pu donner lieu bien plus tard à une grande diffusion imprimée. Son statut a 
peu de chance de se voir modifié, sauf si le hasard met au jour un témoin plus 
ancien encore. Dans le second cas, le témoin d’un texte demeure, mais le statut 
d’exemplaire unique qui lui est attribué risque de n’être que provisoire, au gré 
des découvertes ou des redécouvertes.

Tel est le cas de la traduction de Mahieu le Vilain : l’édition présentée par Rolf 
Edgren, effectuée en 1945, est fondée sur le manuscrit 11200 de la Bibliothèque 
royale de Belgique, et l’éditeur retrace ainsi son histoire, rappelant au passage le 
rôle joué par Léopold Delisle :



15

joëlle ducos   Textes scientifiques français et m
anuscrit unique

Grâce à ses recherches, nous savons que Charles V possédait deux copies de la 
traduction de la Météorologie d’Aristote. L’une de ces copies est portée sur le 
procès-verbal de la prisée qui fut faite en 1424, et Delisle suppose qu’elle s’est 
trouvée parmi les livres qui furent alors acquis par le duc de Bedford. Delisle 
constate qu’on n’en connaît pas le sort. On a supposé, non sans vraisemblance, 
que le duc fit apporter en Angleterre la totalité de ses manuscrits. L’autre copie 
fut enlevée du Louvre vers 1414. Cinquante ans plus tard, elle se trouve à Bruges 
dans la librairie du duc de Bourgogne. Elle est enregistrée sur l’inventaire de 
cette bibliothèque qui fut dressé vers 1467. C’est l’exemplaire que possède à 
présent la Bibliothèque royale de Belgique 3.

Rolf Edgren indique ensuite que, sur le manuscrit, figurent les armes de 
Charles V ; en 1748, il a été pris par maître Desnans, commissaire français, 
qui l’a enlevé frauduleusement à la bibliothèque de Bourgogne : le manuscrit 
revient à la Bibliothèque royale jusqu’en 1770, puis fait partie des livres de la 
Bibliothèque nationale jusqu’en 1815, date à laquelle il revient à Bruxelles (en 
compagnie d’autres livres issus de la bibliothèque de Bourgogne). Le manuscrit 
date vraisemblablement de la seconde moitié du xive siècle.

Il ne s’agit donc pas d’un manuscrit unique au sens rétrospectif, puisque deux 
manuscrits étaient présents dans la librairie de Charles V 4, et que Charles de 
Beaurepaire en avait également trouvé une référence dans un catalogue du 
xive siècle, lui-même collé dans la reliure d’un registre de la châtellenie de 
La Ferté-en-Ponthieu, où figure un manuscrit des Météores 5. Il y aurait eu, 
donc, au moins trois manuscrits, dont le manuscrit de Bruxelles serait l’unique 
survivant – incomplet, puisqu’il s’arrête avant la fin du livre III, précisément 
avant l’explication géométrique de l’arc-en-ciel et celle de la génération des 
pierres et minéraux. Le texte est lacunaire, mais n’est pas présenté comme tel 
dans le manuscrit de Bruxelles, puisque son terme intervient au milieu du 
dernier folio : il ne s’agit donc pas d’une lacune du manuscrit causée par la 
disparition du dernier folio, même si celui-ci ne contient pas d’explicit.

3	 Mahieu le Vilain, Les Metheores d’Aristote. Traduction du xiiie siècle publiée pour la première 
fois par Rolf Edgren, Uppsala, Almqvist och Wiksells boktryck, 1945, p. I.

4	 Voir Léopold Delisle, « Notices sur deux livres ayant appartenu au roi Charles V », Notices et 
extraits des manuscrits de la Bibliothèque nationale, XXXI, I, 1884, p. 1-16 ; Recherches sur la 
librairie de Charles V, Paris, Champion, 1907, t. I, p. 264 ; t. II, p. 81 ; voir également du même 
auteur Le Cabinet des manuscrits de la bibliothèque nationale, Paris, Imprimerie nationale, 
1886, t. III, p. 137 : inventaire de la bibliothèque du Louvre, n° 473 et 474.

5	 Charles de Beaurepaire, « Bibliothèque du château de la Ferté en Pontieu, au xive siècle », 
Bibliothèque de l’École des chartes, 13, 1852/1, p. 559-562 : l’inventaire du château de la Ferté 
a été trouvé sous la couverture d’un cueilloir de l’année 1383 et comprend 46 volumes, dont 
« Le livre des Météores en franchés ».



16

Le manuscrit de Saint-Pétersbourg : transformation des hypothèses

À la fin du xxe siècle Jacques Monfrin, dans une communication à l’Académie 
des inscriptions et belles-lettres 6, signalait, à la suite d’un article d’Édith Brayer 
publié en 1958 7, un manuscrit de Saint-Pétersbourg contenant une version 
complète des trois livres des Météorologiques traduits par Mahieu le Vilain et 
suivie d’une version de la Somme le roi. Ce manuscrit, daté de la fin du xiiie siècle 
et répertorié sous la cote Fr.F.v.XVII, témoigne d’une longue histoire, quand 
bien même des zones d’ombre demeurent : il fait partie des livres ayant appartenu 
à Pierre Doubrovski, diplomate et célèbre bibliophile de la fin du xviiie siècle 
et du début du xixe siècle, qui se procura des manuscrits et des ouvrages divers 
pour l’impératrice Catherine II 8. Le manuscrit appartenait vraisemblablement 
à la bibliothèque de Saint-Germain-des-Prés puisque, dans l’inventaire réalisé 
par Montfaucon, figure la mention d’un « roman ou traduction des trois livres 
d’Aristote de la nature des choses etc… du xiiie siècle 9 ». Mais le manuscrit de 
Saint-Pétersbourg est un recueil factice, et sa reliure date du début du xixe siècle : 
elle ne porte donc pas trace de son origine. D’après la description du cabinet des 
livres de Charles V, il ne s’agirait pas là du second manuscrit, et il est difficile 
de déterminer s’il correspond à celui qui est signalé dans le registre de La Ferté-
en-Ponthieu, même si la date de copie est visiblement très proche de la date de 
rédaction. Pierre Doubrovski signale d’ailleurs sur le folio initial qu’il s’agit de 
l’original de la traduction 10, ce qui n’est cependant pas prouvé.

Même si l’histoire de ce manuscrit nous reste encore opaque sur certains 
points, sa réapparition transforme les hypothèses de départ, et démontre la 
fragilité des renseignements transmis par un unique manuscrit. La première 
hypothèse était celle de l’inachèvement de la traduction par Mahieu le Vilain ; 
or c’est la copie de Bruxelles qui s’arrête avant la fin du troisième livre, ce qui 
avait amené Léopold Delisle à suggérer cette conclusion :

6	 Jacques Monfrin, « Jean de Brienne, comte d’Eu, et la traduction des Météorologiques 
d’Aristote », Académie des inscriptions et belles-lettres, comptes rendus des séances de 
l’année 1996, Paris, 1996, p. 27-36.

7	 Édith Brayer, « Manuscrits français du Moyen Âge conservés à Leningrad », Bulletin 
d’information de l’Institut de recherche et d’histoire des textes, 7, 1958, p. 29.

8	 Patricia Z. Thompson, « Biography of a Library: the Western European Manuscript Collection 
of Peter P. Dubrovskii in Leningrad », The Journal of Library History, 19, 1984/4, p. 477‑503.

9	 Bibliotheca bibliothecarum manuscriptorum nova, Paris, Briasson, 1739, t. II, p. 1113, notice 
1033 : « Roman ou traduction gauloise des trois livres d’Aristote de la nature des choses etc. 
du xiiie siècle ».

10	 Sur le folio se trouve en effet la mention suivante, signée de la main de Pierre Doubrovski : 
« Livre de Météores d’Aristote traduit du latin / pour barré/ en français (roman) pour la 1ère 
fois par Mahieu (Mathieu) Le Vilain du Neufchastel (Neufchateau) de Drincort (Drincourt) et 
dédié à Jean II de Brienne, fils / de Jean barré/ au fort Johan Comte d’Eu (Jean I de Brienne), 
fils du Roy de Jérusalem (Roi titulaire)�  
Jean II aimait les lettres et faisait bon accueil aux savans. Il /fut barré/ perdit la vie à la bataille 
de Courtrai en 1302. Ce mss est l’original écrit vers 1280. P. Doubrowsky. »



17

joëlle ducos   Textes scientifiques français et m
anuscrit unique

La traduction française des Météorologiques, dans le seul manuscrit que j’en 
connaisse, s’arrête avant la fin du livre III. Il est possible que Matthieu le Vilain 
n’ait jamais terminé son ouvrage, et c’est ainsi que doit probablement s’expliquer 
la rareté des exemplaires dont l’existence peut être constatée 11.

Quant à Rolf Edgren, il affirmait avec prudence :

Il est certainement impossible de deviner pourquoi le traducteur a interrompu 
son travail. Peut-être l’a-t-il trouvé au-dessus de ses forces, car à plusieurs reprises 
il nous dit la difficulté de sa tâche… La mort a pu l’arrêter… Il ne faut cependant 
pas exclure tout à fait la possibilité d’un original contenant la traduction entière 
de la Météorologie d’Aristote 12.

Or le manuscrit de Saint-Pétersbourg détruit toutes ces conjectures, en 
expliquant très nettement la cause de cette interruption à la fin du troisième 
livre, conformément aux usages de la scolastique, qui considérait que le 
quatrième livre des Météorologiques était à part :

Mes por ce, sire conte, que cest livre n’entent paz a dire de cascune espece de 
metal ne de minerez en especial, ainz entent fors en general a dire coment les.
II. bueez font.II. manerez de mineres generalement. Et por ce dit il que nous 
avon dit en general meintenant des minerez, mez en especial de cascun genre 
et de cascune manere en doit l’en considerer en.I. livre especial et de cascune 
espece. Mes vous devez savoir que cest livre ne fu onques veu ne fet d’Aristote, 
si comme Alixandre li expositeur de cest livre dist, mes d’un philosophe qui out 
a non Thephastre qui fu desciple Aristote, et celi livre de Theophastre n’ai je pas 
veu en latin, mes aucuns latins traitierent bien aucune chose de ce.
Or vous di je, sire conte, que ci faut cest livre, quar le quart livre qui ensieut 
aprés cesti est de ce qui avient es cors qui sont fez dez.IIII. elemens par la 
mesleüre qu’il font l’un seur l’autre. Mez, sire conte, l’en ne l’a paz acostumé a 
lire avec ceuz que nous avon exposez, ainz le fist l’en tout par soi et si ne seroit 
paz entendiblez a[39vb]mectre en roumanz. Dex soit garde de vous, sire conte, 
et vous envoit la perfection qui mex vouz porroit perfere en cors et en ame.
Amen
Ci fenist le livre qui est apelé metheores en rommans. Noel, Noel, Noel 13.

La confrontation fait sourire, et démontre comment et à quel point nos 
analyses restent à la merci de la découverte d’autres manuscrits. La version de 

11	 Léopold Delisle, « Notices sur deux livres ayant appartenu au roi Charles V », art.cit., p. 13-14.
12	 Rolf Edgren, introduction à son édition, dans Le Livre des météores, éd.cit., p. XX-XXI.
13	 Transcription par mes soins avant l’édition en préparation, à paraître chez Champion. Il faut 

noter que cette version est terminée par un explicit, à la différence du manuscrit de Bruxelles.



18

Saint-Pétersbourg permet en tout cas de progresser dans la connaissance de la 
traduction de Mahieu le Vilain, au moins sur deux points.
1.	 La date de la traduction : la dédicace du manuscrit détruit la chronologie 

difficilement établie par Rolf Edgren, qui concluait à une rédaction entre 
1249 et 1270. Or le commanditaire étant Jean II de Brienne, comte d’Eu, 
fils de Jean Ier, le travail est plutôt à situer, comme l’a démontré Jacques 
Monfrin, assurément après 1290 et avant 1295, datation confirmée par 
la traduction qui renvoie manifestement à une des trois rédactions de la 
version gréco-latine de Guillaume de Moerbeke 14.

2.	 Le traducteur lui-même : les omissions et les lacunes du livre III n’avaient 
pas permis de savoir qu’il avait été aux escoles Phelippe de Paris, ni qu’il y 
avait exposé une partie du texte d’Aristote 15. Ainsi est-on sûr de sa relation 
avec le monde des escolastres parisiens, voire de la rédaction possible d’un 
commentaire 16 ou, du moins, de l’utilisation de plusieurs manuscrits 
accompagnés de commentaires aristotéliciens.

Le manuscrit unique apparaît ainsi comme un témoin indubitable de 
l’existence d’une œuvre, mais peut la déformer. Il est clair que le travail pionnier 
de Mahieu le Vilain a suscité un intérêt plus grand qu’on ne le pensait, et que 
son œuvre a eu un impact important, anticipant sur les grandes traductions 
aristotéliciennes du xive siècle.

14	 Voir Jacques Monfrin, « Jean de Brienne, comte d’Eu, et la traduction des Météorologiques 
d’Aristote », art. cit., et Joëlle Ducos, « L’œuvre de Mahieu le Vilain, traduction et commentaire 
des Météorologiques », dans Jacqueline Hamesse (dir.), Les Traducteurs au travail, leurs 
manuscrits et leurs méthodes, Turnhout, Brepols, 2001, p. 285-310.

15	 Mahieu le Vilain, livre III, ms. Saint-Pétersbourg, fol. 38rb. « Vous devez savoir que cest 
capistre est si fort que nus n ele porroit translter en romans, quar il est tout de geometrie et 
en nostre romans n’a pas moz qui les moz de cest capistre puissent senefier, mez nous l’avon 
exposé as escoles Phelippe de Paris enlatin selon nostre pooir ».

16	 L’hypothèse d’un Mahieu le Vilain, maître ès arts, avait été envisagée par Pierre Glorieux, 
La Faculté des arts et ses maîtres au xiiie siècle, Paris, Vrin, 1971, p. 248, notice 296. Il 
n’indiquait cependant pas la raison qui justifiait cette affirmation. Le rapprochement avec 
un commentaire anonyme normand des Météorologiques a invité J. Monfrin à supposer que 
Mahieu le Vilain en était l’auteur, hypothèse reprise par Gudrun Vuillemin-Diem qui s’appuie 
sur des ressemblances entre le texte latin et le texte français : « Anonymus Normannus 
(Mahieu le Vilain): Super Meteora II.9-III. Zur Identifisierung des Autors, zur Eigenart des 
Textes, mit einer Edition von zwei Kapiten der noch unveröffentlichten Schrift », Recherches 
de théologie et philosophie médiévales, LXXI, 2004, p. 1-130. Toutefois, des relations encore 
plus fortes existent avec le commentaire de Thomas d’Aquin, ce qui incite à faire preuve de 
prudence dans l’interprétation. En l’absence d’information sur les escoles Phelippe de Paris, 
on peut envisager que Mahieu le Vilain ait été un escolastre, et ait pu exposer dans le cadre 
d’une école parisienne, plutôt qu’à l’université.



19

joëlle ducos   Textes scientifiques français et m
anuscrit unique

DEUX CAS DE MANUSCRITS UNIQUES SCIENTIFIQUES :  

LÉOPOLD D’AUTRICHE ET LES OPUSCULES SCIENTIFIQUES

Le cas réel du témoin unique qui se révèle fautif à la suite de la découverte 
d’un autre manuscrit invite donc à la prudence, et permet de considérer avec 
une certaine distance critique toutes les hypothèses avancées sur ce type de 
manuscrit ! S’agissant de l’œuvre de Mahieu le Vilain, le fait n’est pas étonnant, 
car il s’agit d’un texte d’autorité qui, comme les encyclopédies ou d’autres textes 
traduits en français, n’a pu que donner lieu à une diffusion plus large que celle 
offerte à d’autres écrits. Il faut donc envisager d’autres exemples, en l’occurrence 
celui de la traduction de la Compilatio de astrorum scientia de Léopold d’Autriche 
et ceux d’opuscules divers, médicaux et alchimiques.

La Compilatio de astrorum scientia

Le premier texte est l’œuvre d’un astronome autrichien et météorologue, 
Léopold d’Autriche, au sujet duquel nous ne disposons que de très peu 
d’informations, si ce n’est qu’il a vécu au cours de la seconde moitié du xiiie siècle 
et écrit un manuel d’astronomie aux alentours de 1271 17, qui est le premier 
ouvrage de vulgarisation astronomique qui intègre le savoir arabe. Composé 
en dix livres, il est très diffusé à la fin du Moyen Âge (30 manuscrits circulent 
en Allemagne, par exemple) et a même été imprimé dans un incunable par 
Erhard Ratdolt en 1489. Une traduction française en a été réalisée avant 1324, 
d’après Francis J. Carmody, et se trouve dans un manuscrit-recueil conservé à 
la BnF (fr. 613) 18. Carmody considère ce manuscrit comme le plus important 
recueil de termes scientifiques en français médiéval 19. Il comprend en effet un 
ensemble conséquent de textes astronomiques : Le Jugement des estoilles 20, un 
introductoire d’astronomie 21, un livre sur La Figure et le machine dou monde, 
attribué à Robert Grosseteste, Les Images cooriens en XII signes, traduction 

17	 George Sarton, Introduction to the History of Science, t. II, From Rabbi Ben Ezra to Roger 
Bacon [1931], Malabar [Florida], Robert E. Krieger, 1975, part. II, p. 996 ; Lynn Thorndike, 
A History of Magic and Experimental Science, New York, Columbia University Press, 2e éd., 
1953, t. III, p. 279-280. 

18	 Francis J. Carmody, Leopold of Austria « Li compilacions de le science des estoilles ». 
Books I-III, edited from MS French 613 of the Bibliothèque nationale, with notes and glossary, 
Johns Hopkins University Press, Berkeley, 1947.

19	 Ibid., p. 37-38.
20	 Il s’agit de la traduction du livre VII de la version latine que Gilles de Thebaldis a effectuée à 

partir d’une version castillane du Kitâb al-bari fî ahkâm an-nujûm (Liber in judiciis astrorum) 
de Haly Abenragel. Voir la notice de Jean-Patrice Boudet, dans Claudio Galderisi (dir.), 
Translations médiévales. Cinq siècles de traductions en français au Moyen Âge, Turnhout, 
Brepols, vol. 2, t. II, 2011, p. 1245-1246.

21	 Voir l’édition réalisée de ce texte par Stephen Dörr, Der alteste Astronomietraktat in 
französicher Sprache: L’Introductoire d’astronomie. Edition und lexicalische Analyse, 
Tübingen, Max Niemeyer, 1998.

http://www.jstor.org/action/showPublisher?publisherCode=jhup


20

du De triginta sex decanis, attribué à Hermès Trismegiste et peut-être traduit 
par Arnoul de Quincampoix 22, Le Centiloge Bethen, le Livre sur les élections 
d’Albumazar traduit par Arnoul de Quincampoix 23, et une table des climats. Le 
texte français de la Compilatio traduit 8 livres sur les 10 qui composent l’original 
latin, et le 9e est en réalité constitué par la traduction du 8e livre du De judiciis 
astrorum d’Haly Abenragel (Le Jugement des estoilles). C’est, semble-t-il, le seul 
manuscrit qui contienne cette traduction de Léopold d’Autriche.

Or il présente des lacunes, des parties de folio blanches, non pour la section 
qu’a éditée Francis J. Carmody, mais pour la suite. Ainsi sait-on que le livre VI, 
consacré à l’astrométéorologie, a connu une importance considérable au 
xive siècle, et qu’entre autres Firmin de Belleval, grand astrométéorologue, l’a 
beaucoup utilisé 24. Il s’agit d’une compilation à la fois du savoir antique sur les 
prédictions et du savoir arabe 25. Or l’adaptation française présente des lacunes 
considérables ou des réductions par rapport au texte latin : des lignes manquent, 
et la fin du livre comprend des omissions, en particulier à propos de l’arc-en‑ciel.

D’où des hypothèses : la première est que ce texte serait copié sur un autre, 
qui était peut-être plus complet. Mais pourquoi tant de lacunes ? La seconde 
pourrait tenir au décalage apparent avec les autres livres, davantage tournés 
vers l’astrologie et l’astronomie, d’où le choix du copiste (ou traducteur) de 
ne conserver que ce qui semblait plus conforme au savoir contemporain. 
Cette manière de considérer les choses est cependant anachronique, car 
l’astrométéorologie était alors partie intégrante du savoir sur le ciel. Il est 
possible cependant que les autres œuvres de ce manuscrit-recueil, plus précises 
et plus techniques, aient paru plus intéressantes que les développements brefs 
de Léopold d’Autriche, ce que confirmerait la substitution du livre IX.

Même si l’on se prend à rêver à la découverte d’une autre copie, il faut 
pourtant tenter de tirer quelques conclusions de ces faits : 1. cette version 
unique démontre l’importance du manuel latin qui a amené à une traduction ; 
2. mais sa diffusion est limitée, peut-être parce que ce manuel est finalement 
plus utilisé dans les études d’astronomie, et bien au-delà du xiiie siècle, dans 
un contexte latin plutôt que français. Toutes les autres hypothèses que l’on 
pourrait établir (lassitude du copiste ou du traducteur, inachèvement pour des 

22	 Voir l’édition effectuée par Simonetta Feraboli, Hermetis Trismegisti De triginta sex decanis, 
IV.1, Turnhout, Brepols, 1994, et la notice établie par Jean-Patrice Boudet, dans Translations 
médiévales, op.cit., vol. 2, t. I, p. 103.

23	 Voir la notice de Jean-Patrice Boudet, ibid., vol. 2, t. II, p. 1243-1244.
24	 L. Thorndike, A History of Magic and Experimental Science, op. cit., p. 279.
25	 Joëlle Ducos, « Astrométéorologie et vulgarisation : le livre VI de Li compilacions de le science 

des estoilles de Léopold d’Autriche », dans Danielle Jacquart, Danièle James-Raoul et Olivier 
Soutet (dir.), Par les mots et les textes. Mélanges de langue, de littérature et d’histoire des 
sciences médiévales offerts à Claude Thomasset, Paris, PUPS, 2005, p. 239-256.



21

joëlle ducos   Textes scientifiques français et m
anuscrit unique

raisons externes...) relèvent de l’imagination. L’absence de prologue spécifique 
à la traduction ajoute à l’impossibilité de situer ce manuscrit. On sait qu’il a 
appartenu à Marie de Luxembourg, fille de Philippe II de Luxembourg, ce 
qui est intéressant du point de vue de la diffusion du savoir astronomique 
dans les milieux princiers et auprès des femmes, mais ne donne guère 
plus d’indications sur la rédaction de la traduction : on a longtemps daté 
cette dernière de 1324, mais cette attribution chronologique reposait sur 
une confusion de personnes 26. Ce texte reste cependant un témoignage 
remarquable de traduction astronomique, car c’est celui d’un livre d’usage 
chez les étudiants et les universitaires.

Cas des opuscules

En dehors de ces ouvrages longs, il existe également toute une série de courtes 
traductions d’opuscules dont nous n’avons connaissance que par un témoin 
unique. Les textes divinatoires comme les livres de sorts en font partie : si 
la technique est la même, les textes français sont majoritairement conservés 
dans des manuscrits uniques 27. Mais, dans les domaines de la médecine ou de 
l’alchimie, on trouve aussi des œuvres qui n’ont qu’une unique copie comme 
témoin. Deux exemples illustreront notre étude : un opuscule de Galien, le 
De succedaneis, et un texte alchimique, le Liber duodecim aquarum.

Le premier texte, celui de Galien, consiste en une liste de plantes ou 
d’ingrédients qui peuvent se substituer à d’autres médicaments, les succédanées, 
liste précédée d’une lettre liminaire 28. Il a été diffusé en latin durant tout le 
Moyen Âge, et a reçu différents titres : De succedaneis, Quid pro quo ou encore 
Antebalumina, antiballomenon, anteballomenon 29. Comme il s’agit d’une liste, 
elle a beaucoup varié dans les manuscrits latins, est parfois incomplète ou mêlée 
à d’autres textes. Il s’agit donc d’un texte variant, qui présente une utilité avant 

26	 Selon F. J. Carmody et Thérèse Charmasson qui a repris sa datation (dans « L’astronomie, la 
cosmologie, l’astrologie et les sciences divinatoires », Grundriss der romanischen Literaturen 
des Mittelalters, VIII, 1988/1, Heidelberg, p. 324), l’année 1324 avait été déterminée par 
l’association du nom du possesseur à Marie de Luxembourg, fille de l’empereur Henri VII, et 
seconde fille de Charles le Bel, morte en 1324. En réalité, le manuscrit appartenait à une autre 
Marie de Luxembourg, comtesse de Saint-Pol, fille de Philippe II de Luxembourg et morte 
en 1546.

27	 Voir T. Charmasson, « L’astronomie, la cosmologie, l’astrologie et les sciences divinatoires », 
art. cit., p. 333-334, et Solange Lemaitre-Provost, « L’existence de manuscrits uniques : 
l’exemple des livres de sorts en moyen français », Le Manuscrit, 2009 (en ligne  : 
www.revuelemanuscrit.uqam.ca/index.php/edition-colloque/ii-colloque-sources-
manuscrites-2009, consulté le 12 novembre 2017). 

28	 Galien de Pergame, Ἀντιβαλλόμενον, édité dans C.G. Kühn, Opera omnia [1833], Hildesheim, 
G. Olms, 1965, t. XIX, p. 721-747. Voir la notice dans Translations médiévales, op. cit., vol. 2, 
t. I, p. 75-76. 

29	 Ces variantes sont autant de translittérations du grec Ἀντιβαλλόμενον.

http://www.lemanuscrit.com


22

tout pratique ou de memorandum, sans forte théorie : on peut assurément le 
rapprocher des autres listes de ce type, glossaires ou énumérations de nominalia. 
La différence tient évidemment à son attribution à Galien, alors que ce genre de 
listes est généralement anonyme.

Or ce texte a fait l’objet d’une traduction française, signalée par Paul Meyer 30 
et contenue dans un manuscrit du British Museum, Sloane 3525. Ce dernier 
manuscrit comprend une quinzaine d’œuvres médicales en français, dont le 
Régime du corps d’Aldebrandin de Sienne, la Chirurgie de Roger de Salerne, 
L’Antidotaire Nicolas et le Circa instans de Platearius. Œuvre très diffusée en 
latin, mais mineure à nos yeux, cet opuscule de Galien est présent dans un 
manuscrit français comme complément d’autres écrits plus fondamentaux 
pour la confection et l’analyse des médicaments, comme L’Antidotaire ou le 
Platearius, avec l’incipit et l’explicit suivants :

Incipit : Apres commence li livres, se aucune espece ou aucun erbe vos faut, 
laquele vos porroiz metre en son lei. Antibilonomius est apelez.
Por agaric poez metre euforbe
Por aristologe mente arse ou sarment
Por gresse de cerf gresse d’oie
Por amomme, casse lignée doble
Explicit : Ici faut li livres Galiens des Antibilonomins.

La présence de cette traduction souligne l’importance d’un texte que nous 
avons tendance à considérer comme marginal, parce qu’il n’a comme raison d’être 
qu’une utilisation pratique : c’est le moyen de remplacer certains ingrédients par 
d’autres qui y est indiqué, ce qui est évidemment d’une grande utilité pour les 
praticiens de la médecine. Mais s’il n’en existe qu’une version, c’est peut-être 
que son usage en français, finalement en concurrence avec d’autres livres plus 
spécialisés, paraît moins nécessaire, ou que les équivalents français n’ont pas été 
considérés comme nécessairement destinés à être conservés par écrit pour des 
hommes de métier, qui connaissent ces ingrédients aussi bien sous leur nom 
latin que dans leur traduction en langue vernaculaire.

Le second opuscule appartient à la tradition alchimique, dont on sait la 
complexité et la difficulté. Sous le titre Liber duodecim aquarum figure un 
ensemble de préparations alchimiques dont la nature et la présentation varient 
selon les manuscrits : il a été attribué à Aristote, al-Razi, Raymond Lulle, Albert 

30	 Paul Meyer, « Manuscrits médicaux en français », Romania, XLIV, 1915-1917, p. 200-201.



23

joëlle ducos   Textes scientifiques français et m
anuscrit unique

le Grand et à d’autres encore 31… Sa source arabe, apparemment perdue, est 
intitulée Livre d’Emmanuel. Assez curieusement ce texte, mouvant, présentant 
des recettes très sommaires, a été traduit en français de la fin du xiiie siècle et 
en anglo-normand – version conservée dans un manuscrit d’Oxford (Bodleian 
Library, 2535) 32. Manuscrit unique ? Peut-être pas, car elle occupe deux folios 
dans un manuscrit latin, et il est possible qu’elle n’ait pas été recensée dans 
d’autres manuscrits en raison de sa brièveté. Toujours est-il que, comme le 
texte précédent, cet écrit apparaît comme la trace d’un savoir pratique qui a été 
considéré comme suffisamment important pour donner lieu à une traduction, 
alors que sa version latine peut figurer dans un manuscrit français comme le 
BnF, fr. 6514 33.

L’examen de ces trois exemples de textes scientifiques à manuscrit unique 
conduit dès lors à quelques conclusions.
1/	 L’écriture en français, c’est une évidence, n’est pas liée à la renommée 

contemporaine des œuvres, mais à l’importance du texte dans la diffusion 
latine, aussi bien pour des raisons d’autorité, d’usage que d’enseignement.

2/	 Le manuscrit unique n’est pas non plus nécessairement associé à une 
vulgarisation large, ni à un savoir d’élite, comme on peut le constater avec 
les deux dernières œuvres citées, qui consistent en une liste d’ingrédients et 
un ensemble de recettes, et dont la visée pratique est évidente. 

3/	 La présence du manuscrit unique marque une importance certaine, mais ne 
permet pas d’aller beaucoup plus loin dans la connaissance de la diffusion, 
du milieu et de l’enjeu de la traduction, surtout quand il n’en reste que des 
bribes. Il faudrait, d’ailleurs, envisager non pas la seule version française, mais 
la présence de versions en d’autres langues, ce qui signalerait une diffusion 
plus large. Il faut également signaler l’existence de plusieurs traductions 
pour un même texte latin, même si la diffusion de chacune d’elles peut 
être limitée à un ou deux manuscrits. Cette pluralité de versions souligne 
le besoin répété d’une adaptation française pour un même texte, sans que 
chaque réalisation apparaisse suffisamment décisive pour donner lieu à 
une diffusion importante. On peut par exemple penser aux traductions de 

31	 William Jerome Wilson, Catalogue of Latin and Vernacular Alchemical Manuscripts in the 
United States and Canada, Bruxelles, 1939, p. 444 ; Pearl Kibre, « Alchemical Writings 
ascribed to Albertus Magnus », Speculum, 17, 1942, p. 500-504 ; Dorothy Waley Singer, 
Catalogue of Latin and Vernacular Alchemical Manuscripts from Great Britain and Ireland, 
Bruxelles, Lamertin, 1930, p. 707-710 ; L. Thorndike, A History of Magic and Experimental 
Science, op. cit., t. III, p. 40-41.

32	 Oxford, Bodleian Library, 2535, fol. 84-85 v. ; voir Ruth J. Deen et Maureen B. M. Boulton, 
Anglo-Norman Literature. A Guide to Texts and Manuscripts, London, Anglo-Norman Text 
Society, 1999, p. 228 et J. Ducos, dans Translations médiévales, op. cit., vol. 2, t. I, p. 658-
659.

33	 Voir L. Thorndike, A History of Magic and Experimental Science, op. cit., p. 650.



24

Pierre de Crescens, auteur d’un livre fondamental d’agronomie plusieurs 
fois traduit (le Livre des prouffiz champestres et ruraulx), mais dont l’une des 
traductions n’est diffusée que par un seul manuscrit 34 : celle réalisée pour 
Charles V est bien plus diffusée que celle de frère Nicole de Dijon, peut-être 
en raison de la notoriété du commanditaire et de l’exemplaire. La seconde 
traduction, comme celle des opuscules, ou celle de Léopold d’Autriche, 
à destination d’une bibliothèque moins connue, reste plus confidentielle, 
mais atteste de l’important mouvement de traduction à l’œuvre à la fin du 
Moyen Âge.

Le manuscrit unique d’un texte scientifique français, malgré la fragilité liée au 
caractère aléatoire de sa conservation, demeure un document important, car il 
permet de mesurer combien la traduction n’est pas limitée à celle des autorités, 
et peut intervenir pour des œuvres apparemment mineures, mais dont l’usage 
devait être grand. Il offre donc une trace de la culture scientifique médiévale, et 
le moyen de comprendre les pratiques linguistiques qui avaient cours en dehors 
des milieux savants. Il faut souligner par ailleurs que les opuscules ou les œuvres 
incomplètes sont souvent conservés dans des manuscrits-recueils, dont la 
dimension et l’intérêt ont permis de garder ces témoins de la diffusion française, 
malgré leur brièveté ou leur caractère lacunaire. Existe-t-il une spécificité des 
textes scientifiques ? Il faut noter que les premières traductions qui relèvent 
de ce domaine sont rarement celles d’œuvres théoriques, et apparaissent sans 
doute comme un prolongement de l’écriture encyclopédique du xiiie siècle, 
avec un savoir destiné avant tout à un enseignement ou à une pratique, alors 
que les réalisations plus tardives s’attachent davantage aux textes d’autorité. 
Ce qui frappe est également l’importance de ces versions uniques dans l’aire 
anglo-normande, peut-être parce que le français n’y tient pas la même place et 
n’y joue pas le même rôle que sur le continent, ou du fait d’une conservation 
meilleure. Si le manuscrit unique est donc bien un lieu d’interrogations, il se 
révèle en tous les cas comme un jalon indispensable à notre connaissance de la 
diffusion en français des textes scientifiques et techniques.

34	 Voir la notice de Fleur Vigneron, dans Translations médiévales, op. cit., vol. 2, t. II, p. 745.



le m
anuscrit unique  •   sup  •   2018

25

UN MANUSCRIT SINGULIER ET UNICUM 
À SAINT-AUGUSTIN DE CANTERBURY : LE FABLIAU 

UN CHEVALIER ET SA DAME ET UN CLERK 
DANS LE MANUSCRIT 

CAMBRIDGE, CORPUS CHRISTI COLLEGE 50

Francis Gingras 
Université de Montréal

La tradition manuscrite des fabliaux pose de diverses façons le problème 
du manuscrit unique. Les unica comptent pour près de la moitié du corpus 
(soixante et un sur cent vingt-sept dans le Nouveau recueil complet des Fabliaux), 
mais ils sont concentrés pour l’essentiel dans des recueils qui regroupent par 
ailleurs au moins une douzaine de fabliaux ou dans des ensembles de pièces 
attribuées à un même auteur (Gautier le Leu 1, Rutebeuf 2, Jean de Condé 3 ou 
Watriquet de Couvin 4). Ce qui signifie que si nous avions perdu, par exemple, 
les grands recueils de Paris 5 ou ceux de Berne 6 et de Berlin 7, nous n’aurions 
aucune trace de trente-huit pièces, parmi lesquelles se trouvent des titres aussi 
connus désormais que La Saineresse, Brunain la Vache au Prestre, Le Prestre teint 
ou Le Cuvier. Malgré leur unicité du point de vue de la transmission manuscrite, 
ces pièces s’inscrivent dans des séries organisées autour d’un principe générique 
(la catégorie, quelque peu problématique, du fabliau) ou par une figure 
auctoriale à laquelle un codex est consacré en tout ou en partie.

1	 Nottingham, Middleton L.M.6.
2	 Paris, BnF, fr. 1635.
3	 Rome, Biblioteca Casanatensis 1598 et Paris, Arsenal 3524.
4	 Paris, Arsenal 3525.
5	 Paris, BnF, fr. 837 et fr. 19152. L’un et l’autre ont fait l’objet d’une reproduction en fac-similé, 

respectivement dans Henri Omont, Fabliaux, dits et en vers français du xiiie siècle : fac-similé 
du manuscrit français 837 de la Bibliothèque nationale, Paris, Leroux, 1932 et Edmond 
Faral, Le Manuscrit 19152 du fonds français de la Bibliothèque nationale : reproduction 
phototypique publiée avec une introduction, Paris, Droz, 1934.

6	 Berne, Burgerbibliothek 354. Sur ce manuscrit, voir Wagih Azzam et Olivier Collet, « Le Conte 
du Graal de Chrétien de Troyes sous l’œil du xiiie siècle : le témoignage d’un exemplaire 
atypique (Bürgerbibliothek Bern 354) », dans Olivier Collet, Yasmina Foehr-Janssens et 
Sylviane Messerli (dir.), Ce est li fruis selonc la letre. Mélanges offerts à Charles Méla, Paris, 
Champion, 2002, p. 69-93.

7	 Berlin, Hamilton 257.



26

Depuis la disparition du manuscrit où figurait La Vescie a Prestre, dans 
l’incendie de la bibliothèque de Turin en 1904, il ne se trouve plus aujourd’hui 
que deux exemples d’unica isolés dans des recueils ne comportant pas d’autres 
fabliaux : Le Moigne dans le manuscrit de Paris, BnF, Rotschild 2800, où le 
fabliau se trouve après le Roman de la Rose, mais où figurent cependant d’autres 
récits brefs (le Dit de la Tramontaine et le Lai des.III. chevaliers), et le fabliau 
Un chevalier et sa dame et un clerk dans le manuscrit conservé aujourd’hui à la 
bibliothèque de Cambridge, Corpus Christi College 50. Richard Trachsler s’est 
intéressé au premier dans une étude générale consacrée aux recueils de fabliaux 8, 
et je souhaite aborder ici le cas sans doute encore plus particulier du second.

Car ce manuscrit est unique à plus d’un titre. Au sens strict, d’abord, puisqu’il 
renferme un unicum, la seule version connue du fabliau Un chevalier et sa dame 
et un clerk. Mais il se singularise aussi par sa composition et par son histoire : 
recueil qui procède à un apparent mélange des genres (histoire, roman, chanson 
de geste, fabliau, récit didactico-religieux), il se trouvait au nombre des rares 
manuscrits vernaculaires conservés dans la bibliothèque médiévale de l’abbaye 
Saint-Augustin de Canterbury. Il s’agit donc d’étudier aussi bien le statut 
d’unicum de ce fabliau, dont on connaît par ailleurs des versions voisines et dont 
on a de longue date questionné l’unité, mais aussi d’interroger l’organisation de 
ce recueil qui, par son histoire et sa présence dans une bibliothèque abbatiale, 
ouvre de nouvelles pistes dans la discussion sur la définition du fabliau.

UN UNICUM DANS LE CORPUS DES FABLIAUX

Outre sa singularité d’unicum isolé dans un manuscrit par ailleurs exempt de 
fabliaux, le récit du Chevalier, sa dame et un clerk fait aussi partie du groupe très 
restreint des fabliaux anglo-normands. Sur les cent vingt-sept titres retenus par 
les éditeurs du Nouveau recueil complet des fabliaux, sept seulement peuvent 
prétendre à cette qualification. De ceux là, on compte trois unica : outre le 
texte qui m’occupe aujourd’hui, deux fabliaux, La Gageure et Le Chevalier 
a la corbeille, qui ne se trouvent que dans le manuscrit Harley 2253 de la 
British Library. Trois autres sont des versions insulaires bien distinctes de leur 
homologue continental : Le Chevalier qui fist parler les cons et Les Trois Dames 
qui troverent l’anel, dans des versions propres au même manuscrit, et Le Héron, 
variante de Cele qui fu foutue et desfoutue pour une Grue qui n’est connue que 
par le fragment de Clermont-Ferrand 9.

8	 Richard Trachsler, « Observations sur les “recueils de fabliaux” », dans Yasmina Fœhr-
Janssens et Olivier Collet (dir.), Le Recueil au Moyen Âge. Le Moyen Âge central, Turnhout, 
Brepols, 2010, p. 35-46.

9	 Le septième est une version acéphale des Quatre Sohais saint Martin.



27

francis gingras   U
n m

anuscrit singulier et unicum
 à S

aint-A
ugustin de Canterbury

Dans une certaine mesure, le fabliau du Chevalier, sa dame et un clerk pourrait 
aussi être considéré comme une version particulière de La Borgoise d’Orliens, 
fabliau conservé, lui, dans trois manuscrits distincts. Plus généralement, on 
trouve là une variation sur le thème du cocu battu et content, qui fera les beaux 
jours des récits brefs jusque dans les Contes de La Fontaine 10. Il s’agit, dans la 
version anglo-normande comme ailleurs, d’un mari qui, afin de surprendre sa 
femme dont on lui a appris qu’elle le trompait avec un étudiant de passage, feint 
de s’éloigner du domicile conjugal pour mieux revenir sous les habits d’un clerc. 
Vite reconnu par sa femme, le mari est invité à patienter dans un réduit avant 
que la perspicace épouse, profitant de l’enfermement du mari jaloux, s’adonne 
à ses ébats avec le véritable clerc avant de dénoncer à sa maisonnée le faux clerc 
comme un importun qui s’en prendrait à sa vertu. Sauvagement battu par les 
serviteurs de la dame, le mari est néanmoins ravi, convaincu d’avoir ainsi prouvé 
la fidélité exemplaire de sa femme.

Le fabliau du manuscrit de Cambridge se distingue d’abord par le statut des 
protagonistes qui forment un triangle qui lui vaut d’ailleurs son titre, indiqué 
dans la marge inférieure gauche par une main contemporaine (peut-être la 
même que celle qui a copié le fabliau). Dans La Borgoise d’Orliens, comme 
dans la version parallèle de La Dame qui fit battre son mari, les époux sont 
originaires d’Orléans, pour la dame rusée, et d’Amiens pour le mari qui « de 
marchaandise et d’usure / savoit touz les tours et les poins » (v. 6-7) 11. Dans la 
version anglo-normande, le mari est un chevalier qui se distingue à la chasse et 
dans les tournois, tandis que l’épouse, « corteise et bele » (v. 13), se rend à l’église 
tous les jours. Le contraste est grand avec le monde des marchands usuriers du 
fabliau continental ; il invite cependant à rapprocher la version insulaire de 
la novas occitane du Castia Gilos où le cocu battu est un chevalier aragonais 
du nom d’Alphonse de Barbastre (v. 41-43) 12. Le triangle n’est toutefois pas 
exactement celui qui définit le texte anglo-normand puisque l’amant n’y est 
pas un clerc, mais plutôt un « cassatz » du mari, c’est-à-dire un de ses vassaux.

Le fait que l’amant soit un clerc n’est pas anodin puisque la trame même du 
récit se singularise dans l’ensemble du corpus des fabliaux par le statut de cet 
amant clerc vainqueur d’un mari chevalier. Dans tous les autres cas où le mari 
trompé est chevalier, l’amant victorieux est lui aussi chevalier. Le cas (unique) 

10	 Sur les différentes adaptations du thème, voir Göran Bornäs, « Le Cocu battu et content : 
étude sur un conte de La Fontaine », Studia Neophilologica, 44, 1972/1, p. 37-61.

11	 Tous les fabliaux sont cités d’après le Nouveau recueil complet des fabliaux, éd. Willem 
Noomen et Nico van den Boogaard, 10 vol., Assen, Van Gorcum, 1983-1998. 

12	 Éd. Suzanne Méjean-Thiolier, dans Nouvelles courtoises occitanes et françaises, Paris, LGF, 
coll. « Lettres gothiques », 1997. Sur ce type de novas, voir Dominique-Luce Dudemaine, 
Flamenca et les « novas » à triangle amoureux : contestation et renouveau de la « fin’amor », 
Montpellier, Presses universitaires de la Méditerranée, 2007.



28

où le mari est chevalier et l’amant prêtre n’est en réalité qu’une incise dans le 
fabliau du Pescheor de Pont-Sur-Seine (v. 84-98) permettant d’expliquer que le 
cadavre pêché par le mari est celui d’un prêtre tué par un chevalier qui l’avait 
surpris dans les bras de sa femme et, dans ce cas, l’amant est bien vaincu et non 
vainqueur. Le fabliau du Chevalier, sa dame et un clerk est en fait le seul exemple 
connu d’un mari chevalier cocufié par un clerc, quoique le récit prenne la peine 
de préciser que « fiz de chevalier estoit » (v. 69).

Plus encore que par la redéfinition de la trame et la modulation du statut des 
protagonistes du triangle amoureux, le fabliau se distingue par le traitement 
particulier qu’il réserve au récit, et dans lequel les jeux intertextuels renvoyant 
au roman courtois se lisent très nettement. L’allusion prend même la forme de 
la citation à peine déguisée du Tristan de Thomas d’Angleterre pour qualifier 
la relation problématique, encore compliquée dans le fabliau anglo-normand 
par l’intrusion d’un quatrième terme dans l’équation amoureuse puisque, 
contrairement aux autres versions, la chambrière est ici amoureuse du clerc 
auquel la dame se refuse initialement :   

Ici avoit estrange amur
Nul ne savoit de autrui dolur
(Un chevalier, sa dame et un clerk, 

v. 113-114)

Entre ces quatre ot estrange amor
Tut en ourent painne et dolur.
(Thomas, Tristan, fragment de Turin, 

v. 71-72 13)

Le jeu de la citation passe encore par l’Omnia vincit amor de Virgile (Bucoliques, 
X, v. 69) que le narrateur s’approprie pour commenter le comportement de la 
chambrière amoureuse en une formulation où la syntaxe est brisée, précisément, 
par l’intrusion de la citation :

La damoiselle ki amur destreint
– Amur est celi qui tut veint –
Ne se pout plus detenir. (Un Chevalier, sa dame et un clerk, v. 195-197)

La culture courtoise s’immisce ainsi dans la trame et dans le texte d’un fabliau 
qui s’en trouve dès lors sérieusement transformé. 

L’abandon de la femme aux caresses du clerc reprend également les codes 
d’une scène canonique du roman courtois, où l’amoureux transi souffre d’un 
mal d’amour décrit avec force détails. Le fabliau anglo-normand s’inscrit, 
là encore, dans une longue tradition littéraire pouvant s’autoriser d’Ovide, 
puisque l’auteur des Remediæ amoris recommandait déjà de jouer la comédie 
du malade par amour, afin de gagner à sa cause l’objet de ses désirs. Or si la 

13	 Thomas, Les Fragments du Roman de Tristan, poème du xiie siècle, éd. Bartina H. Wind, 
Genève/Paris, Droz/Minard, coll. « Textes littéraires français », 1960.



29

francis gingras   U
n m

anuscrit singulier et unicum
 à S

aint-A
ugustin de Canterbury

simulation du mal d’amour s’accorderait bien à l’univers déceptif des fabliaux, 
dans le récit du Chevalier, sa dame et un clerk, le mal d’amour du jeune homme 
et de la chambrière n’est pas feint :

Li clerc par fine foleisun
Ama tant ke il enmaladi
Sa colur, sa beauté perdi.
De la pucele vus puis dire
Que ele entra en tel martire
Por le clerk, kar forment l’amat,
Por poi ke sun sen se rechaungat. (Ibid., v. 120-126)

La « translation » de Pyrame et Thisbé dans les années 1160 avait ainsi 
consacré un long développement au mal d’amour parallèle des deux amants, 
contribuant à alimenter ce qui allait devenir un topos dans la description de la 
fin’ amor. L’auteur du récit anglo-normand en semble d’ailleurs bien conscient, 
qui présente la cause de la maladie du clerc comme « fine foleisun » (v. 120). 
Il accorde ainsi l’adjectif caractéristique de l’idéal amoureux développé par les 
poètes vernaculaires avec la définition médicale de l’amour, perçu comme une 
forme de folie par la médecine médiévale 14.

Cette tonalité particulière, très rare – voire introuvable – ailleurs dans le 
corpus des fabliaux, a suscité des réactions contrastées de la part de la critique. 
Redécouvert à la fin du xixe siècle par Paul Meyer, qui s’était exilé en Angleterre 
pendant les événements de la Commune et en avait profité pour explorer les 
fonds manuscrits de Cambridge, le fabliau fait l’objet d’une première édition 
dans le premier numéro de Romania. Le cofondateur de la revue le compare 
avantageusement à ses pairs, notamment La Borgoise d’Orliens, en louant le fait 
que, dans ce fabliau, « tout est fin, de bon ton et presque distingué. […] Le tout 
est déduit et raconté de la façon la plus naturelle et la plus gracieuse, et ce fabliau 
fait grand honneur au poète anglais à qui nous le devons 15 ». L’enthousiasme 
de son premier éditeur pour ce texte hors norme n’a pas souvent été partagé 
depuis. Ainsi Joseph Bédier n’était guère convaincu par ce « trouvère [qui] s’est 
mis en frais de psychologie pour aboutir à la même histoire grossière que tout à 
l’heure [La Borgoise d’Orliens] 16 ». Per Nykrog qualifiait le début du fabliau de 

14	 Pour Constantin l’Africain, par exemple, l’amour se définit comme « une maladie qui 
touche le cerveau » (« Amor, qui et eros dicitur, morbus est cerebor contiguus » [Viaticum, 
I, 1]). Voir Mary Frances Wack, Lovesickness in the Middle Ages, Philadelphia, University of 
Pennsylvania Press, 1990.

15	 Paul Meyer, « Le Chevalier, la dame et le clerc, fabliau anglo-normand publié pour la première 
fois d’après un ms. de C.C.C.C. », Romania, I, 1872, p. 70.

16	 Joseph Bédier, Les Fabliaux : études de littérature populaire et d’histoire littéraire du 
Moyen Âge, Paris, Champion, 1925, 4e éd., p. 301.



30

« nouvelle courtoise des plus exaltées » aboutissant à « un mélange des genres » 
fâcheux et maladroit. Pour l’érudit danois, il était « surtout désagréable que 
cette combinaison amène le conteur à rompre l’unité des caractères, unité qui 
par ailleurs est pratiquement toujours observée dans les fabliaux » 17. En réalité, 
l’enthousiasme de Paul Meyer comme le malaise de Per Nykrog reposent sur le 
fait que ce fabliau détonne dans le corpus du genre.

Sans doute faut-il rappeler ici que ce texte, contrairement à bien d’autres, ne 
se désigne jamais lui-même comme fabliau. En fait, la seule marque générique 
qui lui ait été associée au Moyen Âge est celle que l’on trouve dans sa marge 
inférieure, où le récit est accompagné du terme problématique de Romanz. 
Parmi les quelques cent vingt-sept narrations brèves généralement associées 
au corpus des fabliaux, quatre textes seulement se désignent comme roman et 
chaque fois dans un seul manuscrit : Le Vilain au buffet, contre la leçon fabliaus 
dans les trois autres témoins 18, La Veuve de Gautier le Leu 19, là encore dans une 
leçon unique 20, Le Meunier d’Arleux dans une formule d’explicit 21 et Le Prêtre 
qu’on porte, toujours dans une leçon propre à un seul manuscrit.

Il est particulièrement intéressant de constater que cette dernière variante se 
trouve dans un passage où l’auteur insiste sur son rapport à la brièveté :

Car vous arai conter et dit.I. roumanc qui n’est mie briés ;
A entendre est pesans et griés
Et mout longe en est la matere
De plus n’en serai recordere
Car en tant est il auques lons ;
Savés comment est ses drois nons :
Li rommans de La Longe Nuit. (Le Prêtre qu’on porte, v. 1150-1157)

Sans compter son titre, qui met en évidence sa propre durée, le fabliau est 
effectivement, après Trubert, l’un des plus étendus du corpus (1664 vers). Il est 
d’ailleurs l’un des deux seuls fabliaux à circuler de manière indépendante, 
dans un manuscrit qui n’est pas un recueil 22. Ce « long fabliau » pourrait donc 
revendiquer l’appellation de roman, mais l’étiquette ne va pas de soi si l’on se 
penche sur le seul autre témoin manuscrit de ce texte où les termes flablel et 

17	 Per Nykrog, Les Fabliaux, nouvelle éd., Genève, Droz, 1973, p. 68.
18	 « D’or en avant cis romans conte » (Paris, BnF, fr. 1553, fol. 505r a).
19	 Il est d’ailleurs significatif que la critique moderne hésite toujours à considérer ce texte 

comme un fabliau.
20	 « Li romans faut, dreciés le doit » (Nottingham, Middleton L.M. 6, fol. 341v a).
21	 « Chi faut li Ronmans del Mannier » (Paris, BnF, fr. 1553, fol. 508).
22	 Paris, BnF, fr. 2188. Le seul autre exemple connu à ce jour est représenté par le manuscrit 

d’Oxford, Douce 111, qui ne contient que le fabliau du Chevalier a la robe vermeille et ne 
compte qu’onze feuillets.



31

francis gingras   U
n m

anuscrit singulier et unicum
 à S

aint-A
ugustin de Canterbury

fabliaus occupent la place respective des mots roumanc et rommans (Paris, BnF, 
fr. 12603).

Les rubriqueurs hésitent aussi à user du terme roman pour intituler un fabliau. 
Dans l’ensemble du corpus et à travers tous les manuscrits parvenus jusqu’à 
nous, on ne relève que deux autres cas de cet usage : celui des Braies au Cordelier, 
désigné comme flablel par son auteur mais intitulé Romanz des braies dans le 
manuscrit fr. 19152 de la Bibliothèque nationale de France et La Dame escoillee 
(à la fin de la colonne précédente 23, dans le manuscrit de l’Arsenal 3114, avant 
une rubrique qui se contente, elle, du titre De la vielle escoillie 24). L’intitulé 
« Romanz de un chivaler et de sa dame et de un clerk » contribue donc aussi 
à singulariser ce texte dans le corpus des fabliaux et, mieux encore, à signaler 
que cette singularité a été perçue dès le Moyen Âge. Le manuscrit laisse ainsi 
une trace du problème de réception générique posé par ce texte, problème qui 
pourrait trouver un début de solution dans l’analyse du manuscrit qui nous l’a 
transmis, lui aussi singularisé, par son contenu et par son histoire.

UN RECUEIL UNIQUE

Le manuscrit de Cambridge, Corpus Christi College 50 compte aujourd’hui 
181 feuillets de parchemin mesurant 335 mm par 230, auxquels ont été ajoutés 
8 feuillets tirés d’un recueil juridique du xiiie siècle. Par sa dimension, ce codex 
se situe dans la fourchette supérieure des recueils ayant transmis un ou plusieurs 
fabliaux. Le parchemin est de qualité médiocre, comme en témoignent les folios 
98 et 125 qui avaient respectivement été entaillés et troués avant la copie. Le 
texte a été copié sur deux colonnes de quarante-deux lignes (la réglure est dans 
l’ensemble bien visible, et la piqûre l’est par endroits) dans la seconde moitié 
du xiiie siècle. On peut restreindre la période de copie au deuxième tiers du 
xiiie siècle puisqu’une liste des rois d’Angleterre, qui figure au folio 6r, s’arrête 
à Henri III Plantagenêt, qui a régné de 1227 à 1272.

La décoration est sobre, limitée à des initiales filigranées à l’encre bleue et 
rouge, généralement sur deux unités de réglure, sauf au premier folio où une 
lettre fleurie occupe onze unités de réglure et aux folios 6v et 67v où l’initiale 
filigranée compte respectivement six et cinq unités de réglure. La décoration 
est encore plus sobre à partir du folio 91 (qui commence avec notre fabliau), 
se limitant à une initiale filigranée sur trois unités de réglure pour marquer le 
début du texte et celui du texte suivant (Amis et Amiloun) puis à de rares initiales 

23	 « Ici commence li rommans et li dis de la vielle escoillie » (Paris, Arsenal 3114, fol. 11b).
24	 Ibid., fol. 11c. L’explicit donne encore une autre dénomination puisqu’on lit : « Explicit. Ci faut 

li contes de la vielle escoillié » (ibid., fol. 14v).



32

ornées (sept pour l’ensemble du roman, dont trois sur le seul folio 95v ). Les 
lettres filigranées redeviennent plus nombreuses (et mesurent généralement 
trois unités de réglure) à partir du folio 103, où le roman de Gui de Warwick 
commence avec deux lettres émanchées de quatre unités de réglure et est 
surmonté d’une moulure bicolore.

La portion moins décorée, où le fabliau est copié en ouverture, correspond à 
un nouveau cahier, le neuvième, un sénion, comme la majorité des cahiers du 
codex. Un premier ensemble de sept sénions et d’un ternion a ainsi été utilisé 
pour copier la généalogie des rois de Bretagne depuis Brut, une liste des rois de 
Hengist jusqu’à Henri III et le Brut de Wace auquel a été ajouté, d’une main 
différente mais pratiquement contemporaine, sur le dernier folio resté vierge, 
une recension des rois d’Angleterre, d’Egbert jusqu’à Henri III. Le roman de 
Gui de Warwick occupe, lui, le dernier ensemble composé aussi de sept sénions 
auxquels a été adjoint un quaternion dont le verso du dernier folio est resté 
vierge. Le neuvième cahier, qui fait la transition entre les deux parties, est donc 
celui qui se distingue à la fois par sa décoration presque inexistante et par le 
contenu qui ne correspond pas au cadre historique – ou pseudo-historique – 
anglais des pièces qui occupent les seize cahiers qui l’encadrent. Ce cahier donne 
ainsi à la suite, et copiés d’une même main, le fabliau du Chevalier, sa dame et un 
clerk, la version anglo-normande (en octosyllabes) d’Amis et Amiloun, histoire 
d’une amitié si exemplaire qu’elle peut aller jusqu’au sacrifice de ses propres 
enfants pour guérir un compagnon atteint de la lèpre, et le court poème des 
Quatre Filles Nostre Seigneur, texte didactique sur les quatre vertus que sont 
Miséricorde, Vérité, Justice et Paix, incomplet et écrit d’une autre encre.

La foliotation du manuscrit est moderne, de même que les signatures en 
chiffres arabes au début de tous les cahiers. Des réclames médiévales sont 
cependant visibles au verso du dernier folio de la plupart des cahiers 25, mais pas 
dans le huitième cahier. Il faut dire que la fin de ce ternion était vierge jusqu’à 
ce qu’on y ajoute les éléments sur les rois anglais, peut-être après la reliure. 
La séquence Quatre Filles Nostre Seigneur et Gui de Warwick est cependant 
ancienne, comme le prouve la rubrique d’une main contemporaine (peut-être 
la même) qui annonce, au verso de la deuxième colonne du folio qui clôt le 
neuvième cahier (102v b), la fin de l’histoire des Quatre Sœurs et le début de 
Gui de Warwick :

Ci fine l’estorie de quatre serurs
Ke furent vailanz e de bone murs

25	 Les réclames sont toujours bien lisibles à la fin des cahiers 1, 3, 4, 5, 13 et 14, mais parfois 
partiellement rognées par le couteau du relieur, comme au dernier folio des cahiers 
6, 10 et 15.



33

francis gingras   U
n m

anuscrit singulier et unicum
 à S

aint-A
ugustin de Canterbury

E commence l’estorie de Guiun
Ke de Warwyk porta le nun
Et de tout cys compaynuns
Ke furent tre noble baruns
Ke de la bone Engletere furent nez
Des plus riches et plus noble barnez. (fol. 102v b)

L’ancienneté du regroupement est confirmée par le catalogue de la bibliothèque 
de l’abbaye Saint-Augustin de Canterbury, établi entre 1491 et 1497, et qui en 
décrit le contenu tel que nous le connaissons aujourd’hui :

Historia Britonum in gallico et in eodem libro / Narracio de quodam milite et uxore 
sua / amicus et amelius / historia de iiijor sororibus / Gesta Guydonis de Warewyk in 
gallico et / nomina Regum britannie ab adventu Bruti in Albion usque ad adventum 
Saxonum in britannia cum A. in principio / 2 fo. Postea D. G 26

Le manuscrit porte d’ailleurs toujours deux marques de possession qui 
renvoient à Saint-Augustin de Canterbury : un premier ex libris au recto du 
premier folio, « de librario S. Aug. cum. A » et un autre au folio 6 : « Liber de 
librario S. Aug. Cantuarie Dist. Gra ». L’association de ces titres, en apparence 
hétéroclites, est donc bien médiévale et semble tout à fait digne de figurer dans 
une bibliothèque aussi prestigieuse que celle de Canterbury.

La place de ce manuscrit dans la bibliothèque de l’abbaye le singularise pourtant 
encore davantage. D’abord, il compte parmi les rares ouvrages en langue 
vernaculaire de cette imposante bibliothèque médiévale. Des 1 837 ouvrages 
collationnés au xve siècle, seuls 35 livres sont rédigés en langue vernaculaire 
(33 en français et 2 en anglais), soit moins de 2 %. L’immense majorité de ces 
ouvrages, dont certains à contenu profane (notamment un Lancelot, un livre 
du Graal, un Ipomédon et un Perceval), sont présentés comme appartenant à 
des moines qui ont dû les léguer à leur arrivée au monastère. Ainsi, à lui seul, 
Thomas Arnold possédait 11 des 34 volumes du fonds vernaculaire. En fait, 
notre recueil est l’un des seuls à ne pas être associé à un propriétaire particulier. 
Les 7 autres dans ce cas sont des ouvrages à la vocation didactique affirmée, 
la compilation théologique de Pierre d’Abernon intitulée la Lumière aus lais, 
deux traités de Robert Grosseteste et une traduction du Speculum Ecclesiæ. La 
présence d’un texte profane, et plus encore d’un fabliau, semble d’autant plus 
étrange dans cette bibliothèque essentiellement didactique et religieuse. Non 

26	 Dublin, Trinity College 128, fol. 112a. The Ancient Libraries of Canterbury and Dover. The 
catalogues of the libraries of Christ church priory and St Augustine’s abbey at Canterbury and 
of St Martin’s priory at Dover, éd. Montague Rhodes James, Cambridge, Cambridge University 
Press, 1903, p. 372.



34

seulement le texte détonne au milieu de ce recueil-bibliothèque, mais il occupe 
à l’évidence une place à part dans la bibliothèque proprement dite.

Car il est même possible de savoir qu’il se trouvait d’abord, physiquement, en 
excellente compagnie dans la section A de la bibliothèque, avant de retrouver, 
plus tard, les autres ouvrages vernaculaires et la littérature profane, dans la 
section D. G. Le fabliau se trouve ainsi curieusement isolé, non seulement dans 
le recueil, mais aussi dans le catalogue de la bibliothèque et mieux encore dans 
le lieu même où le livre était conservé. Déjà à part dans le corpus des fabliaux 
en raison de sa composition et de son vernis courtois, Un chevalier, sa dame 
et un clerk se révèle un objet étrange, qui a eu l’heur d’entrer assez tôt dans 
la bibliothèque de Canterbury au sein d’un recueil à dominante historique 
et didactique. Il y côtoie, dans la même section, saint Augustin, Priscien 
et Ovide.

La question se pose alors de savoir ce qu’un fabliau peut bien faire à côté 
d’ouvrages aussi bien autorisés et dans une aussi vénérable institution, d’autant 
que, contrairement à d’autres ouvrages profanes, il ne semble pas avoir été légué 
par un moine qui en aurait fait l’acquisition avant son entrée à l’abbaye. Or la 
lecture du fabliau et son contexte codicologique, qui s’éclairent mutuellement, 
apportent des éléments de réponse en invitant à repenser la définition du genre. 
Soit l’on adopte une définition restrictive, en se fondant notamment sur la 
généricité auctoriale revendiquée dans le texte même, et alors l’attribution 
au genre du fabliau est loin d’être assurée (le texte ne donne aucun élément 
d’identification générique précis et, par la nature de ses personnages et de la 
topique qu’il revisite, il s’inscrit au moins partiellement dans le registre du 
roman courtois). Soit l’on en profite au contraire pour élargir la définition du 
fabliau en renonçant à sa dimension comique (les fameux « contes à rire du 
Moyen Âge ») pour se contenter d’éléments formels (forme narrative brève en 
couplets d’octosyllabes) qui ne permet toutefois pas de le distinguer a priori, 
entre autres, du lai ou de l’isopet.

La dimension exemplaire du récit devrait alors sans doute aussi entrer dans 
la définition. La coprésence dans onze manuscrits de fabliaux, d’isopets et/
ou de traduction de la Disciplina clericalis plaide en faveur de cet élément de 
définition, comme le fait dans notre recueil la copie, au sein de la même unité 
codicologique (le neuvième cahier), du roman de l’amitié exemplaire qu’est 
Amis et Amiloun et du récit didactique des Quatre Filles Nostre Seigneur. On a 
d’ailleurs aussi qualifié Gui de Warwick d’« exemplary romance 27». Le récit du 
Chevalier, sa dame et un clerk se présenterait donc moins comme un « conte 

27	 Susan Crane Dannembaum, « Guy of Warwick and the Question of Exemplary Romance », 
Genre, 17, 1984, p. 351-374.



35

francis gingras   U
n m

anuscrit singulier et unicum
 à S

aint-A
ugustin de Canterbury

à rire » que comme un exemplum courtois, le développement narratif d’une 
question de casuistique amoureuse, à savoir si, pour une dame bien mariée, 
« meuz li vaut fere un pecché, / ke seit encontre sa volenté / ke apertement e de 
gré suffrir / un tel honme pur li morir » (v. 345-348). Le narrateur prend soin de 
bien poser la question de l’intention, de même qu’il insiste dans sa conclusion 
sur la pénitence sincère de la dame qui se conforme au ferme propos de ne plus 
pécher, ce qui permet au texte de conclure sur l’âme de la bonne dame rendue 
à Dieu.

Dans ce récit, la part du rire est ainsi réduite à la portion congrue. L’épisode 
où le rire gagne même les personnages concerne les ébats de la dame et du clerc 
qui voient le jeune homme, la dame ayant pourtant pris soin de lui laisser le 
temps de se remettre de sa maladie d’amour, épuisé après l'avoir honorée à six 
ou sept reprises :

Kant le clerk aveit tant fet,
servi la dame sis fez ou seet,
tant fu las, ne pout avant.
La dame li dist en riant :
« Ore en pernez tant com voudret
kar ja més plus n’i avendret. »
Que volez vus ? Il ne pout plus. (Un chevalier, sa dame et un clerk, v. 507-513)

À l'exception de cette boutade sur le caractère insatiable des dames et les 
limites vite atteintes des hommes, le récit reste avare d’interventions comiques 
au profit des tirades amoureuses.

Même la décision de la dame de se livrer au clerc par pitié, afin de le guérir d’un 
mal qui menace de l’emporter, nous fait sans doute sourire de manière quelque 
peu anachronique. Au Moyen Âge, un tel remède pouvait en effet s’autoriser 
des sources médicales les plus reconnues. Ainsi le Viaticum recommande-t-il 
d’éliminer grâce au coït « l’excès d’humeur » qui cause la mélancolie amoureuse, 
Gérard de Bourges ajoutant même qu’il peut-être utile à cette occasion de 
multiplier les partenaires :

Aliquando huius amoris necessitas nimia est nature necessitas in multa humorum 
superfluitate expellenda. Unde Rufus : « Coitus, inquid, ualere uidetur quibus nigra 
colera et mania dominantur. Redditur ei sensus et molestatio herios tollitur, si etiam 
cum non dilectis loquatur » 28. (Constantin l’Africain, Viaticum, xx, l. 8-12)

28	 « Parfois cet amour est causé par un intense besoin naturel d’éliminer un grand excès 
d’humeur. Ainsi, d’après Rufus, “Le coït est vu comme une bonne chose pour ceux qui sont 
sous l’emprise de la bile noire et de la folie. Son sens lui revient et les blessures du désir le 
quittent, même s’il a eu une relation avec une personne qui ne lui plaît pas”. »



36

Ualet etiam consorcium et amplexus puellarum, plurimum concubitus ipsarum, et 
permutatio diuersarum 29. (Gérard de Bourges, Notules super Viaticum, l. 53-55)

Moins hétérodoxe qu’on pourrait le croire à première vue, le comportement 
de la dame est conforme en plus d’un point aussi bien aux enseignements 
chrétiens les plus actuels en matière de pénitence (intention et ferme propos) 
qu’à ceux de la science contemporaine.

Quant au mari rossé par ses domestiques, il n’est rendu ridicule que par sa 
jalousie, maladie mortelle pour des époux. En ce sens, le récit anglo-normand 
se rapproche sans doute davantage de la novas du Castia Gilos que du fabliau de 
La Bourgoise d’Orliens. Le récit occitan est bien un exemplum contre la jalousie 
des maris, mis en abyme dans un texte où la nouvelle est relayée par un jongleur 
qui se propose d’enseigner l’art d’aimer à la cour d’Alphonse VIII et d’Eléonore 
d’Angleterre. On pourrait s’appuyer sur cette mise en scène, dont il est difficile 
d’établir la réalité, pour étayer la possibilité d’une diffusion du Castia Gilos dans 
l’Angleterre des Plantagenêts, de même qu’on pourrait la prêter à la présence 
aux côtés d’Henri III de la reine Éléonore de Provence. Mais quoi qu’il en soit 
de la filiation textuelle réelle ou supposée associant la nouvelle courtoise et 
le fabliau anglo-normand, la dimension exemplaire du dernier ne fait pas de 
doute, corroborée tant par l’analyse textuelle (et intertextuelle) que par l’étude 
de son contexte codicologique.

La singularité du récit du Chevalier, sa dame et un clerk dans le corpus des 
fabliaux invite à repenser les limites du genre. Le manuscrit dans lequel il se 
trouve est un outil précieux pour s'y essayer. Son unicité (manuscrit profane 
et vernaculaire dans une bibliothèque abbatiale) et son contenu en apparence 
hétérogène, récits pseudo-historiques et exemplaires entourant un récit 
hybride, entre courtoisie et conte à rire, permettent de jeter un autre regard 
sur le « fabliau » ainsi serti. La question du genre littéraire, toujours difficile 
et particulièrement sensible quand elle concerne des « horizons d’attente » 
dont nous sommes séparés par plusieurs siècles, gagne à être pensée dans un 
mouvement de va-et-vient entre la singularité de chaque texte et la mise en 
relation des textes constituant un genre. Le recueil médiéval est ainsi à la fois 
un défi et une clé pour notre compréhension des genres littéraires médiévaux : 
les relations qu’il constitue sont souvent déroutantes et, généralement, uniques. 
Elles nous obligent à repenser la complexité de la typologie des formes narratives 
vernaculaires en tenant compte d’une multiplicité de lectures possibles. 

29	 « Il est bon aussi de rencontrer et d’embrasser des jeunes filles, de coucher avec elles 
plusieurs fois, puis de changer pour des partenaires variées. »



37

francis gingras   U
n m

anuscrit singulier et unicum
 à S

aint-A
ugustin de Canterbury

En fonction de son contexte immédiat, un même texte peut glisser d’une 
catégorie à une autre et peut appeler une lecture tantôt ludique, tantôt édifiante, 
souvent l’une et l’autre à la fois. Mais en dernier ressort, dans la culture du 
livre manuscrit, le recueil est pratiquement toujours un manuscrit unique, et 
cette unicité nous livre une part importante de la complexité des modes de 
lecture médiévaux.





Le m
anuscrit unique  •   sup  •   2018

39

LA MALÉDICTION DU MANUSCRIT UNIQUE : 
QUELQUES RÉFLEXIONS SUR TROIS TEXTES LONGS 

DE LA LITTÉRATURE OCCITANE MÉDIÉVALE

Gérard Gouiran 
E.A. LLACS, Université Paul-Valéry, Montpellier III

Dans la littérature occitane médiévale telle que nous la connaissons 
aujourd’hui, la poésie lyrique est tellement dominante que les autres genres font 
figure d’échantillons. Il suffit ainsi des doigts d’une seule main pour compter les 
romans qui nous sont parvenus, et l’épopée n’est pas mieux lotie ; qui plus est, 
chacun de ces textes nous a été transmis par un nombre dérisoire de manuscrits. 
Tandis que la célèbre chanson de l’Alouette, ainsi que la désigne ensuite, se 
référant à sa mélodie, le manuscrit des Mystères d’Elche, a été conservée par une 
bonne dizaine de chansonniers, nous sommes réduits au manuscrit unique pour 
les textes rolandiens, le Roman de Flamenca et le Guilhem de la Barra.

Doit-on conclure que cet état de fait ne serait que la conséquence matérielle 
de ce que nous enseignent les Rasos de trobar, à savoir que « la parlure française 
vaut mieux et est plus charmante pour faire les romans, les rotrouenges et les 
pastourelles, mais celle de Limousin vaut mieux pour faire les vers, les chansons 
et les sirventés 1 » ? Voire ; mais sans vouloir remettre en cause les paroles du docte 
catalan Raimon Vidal, je ferai tout de même remarquer que si, en Catalogne et 
surtout en Italie, de grands seigneurs amateurs de poésie lyrique n’avaient pas 
pris soin de faire consigner les chansons des troubadours, les 41 chansonniers 
majeurs dont Martín de Riquer dresse le tableau se réduiraient aujourd’hui à 
une petite dizaine 2.

C’est ainsi que, des années durant, nos devanciers ont pu considérer que 
les Occitans n’avaient pas la tête épique, ce qui revenait déjà à passer un peu 
rapidement sur le cas du Girart de Rossilhon et montrer une étrange cécité à 

1	 Carl Appel, Provenzalische Chrestomathie [...], fünfte verbesserte Auflage, Leipzig, 
O. R. Reisland, 1920, §123 : Raimon Vidal, Las Rasos de trobar, l. 62-64 : « La parladura 
francesca val mais et es plus avinenz a far romanz, retronsas et pasturellas, mas cella de 
Limosin val mais per far vers et cansons e serventes ».

2	 Martín de Riquer, Los Trovadores. Historia literaria y textos, Barcelona, Planeta, 1975, t. I, 
p. 14.



40

l’égard de la Chanson de la croisade contre les Albigeois et de la Guerre de Navarre 
qui, même si les événements s’y trouvant traités étaient contemporains de leurs 
auteurs et de leurs éditeurs, n’en relevaient pas moins de l’épopée ; tout comme 
d’ailleurs la Chanson d’Antioche de Gregori Bechada, ou encore les chansons qui 
célébraient, en français, les croisades d’Orient.

On considérait sans doute alors que, sans Chanson de Roland, il n’existait pas 
d’epos digne de ce nom. Certes il se trouvait bien, chez le troubadour catalan 
Guillem de Berguedà, un curieux passage où le rude baron pyrénéen s’en prenait 
une fois de plus à l’un de ses adversaires préférés, le marquis de Mataplana, 
en ces termes : « À propos du combat, vous ne pouvez vous vanter ni vous 
glorifier d’avoir été supérieur à Roland à Saragosse 3 » – « qu’anc non valc tan 
Rolans a Serragoza », une allusion un peu dérangeante à une cité où le paladin 
ne s’aventure jamais dans les textes connus ; mais allez savoir si, par Saragosse, 
l’auteur n’entendait pas l’Espagne, une métonymie est si vite arrivée !

On en était à ce point lorsque le bibliothécaire de la ville d’Apt découvrit en 
1912 dans l’étude du notaire, Me Pondicq, « un petit registre d’actes passés en 
l’an 1398 devant maître Rostan Bonet 4 ». Mario Roques, auquel j’emprunte 
ces lignes, semble marquer quelque aigreur lorsqu’il explique que, au début du 
registre, « ont été copiés deux poèmes provençaux que, à défaut de titre figurant 
dans la copie, leur premier éditeur a intitulés arbitrairement Roland à Saragosse 
et Ronsasvals », avant d’y revenir dans la note 1 du même ouvrage :

C’est pure coïncidence sans portée, si, en 1925, l’éditeur du Roland à Saragosse, 
qui n’avait pas en vue la pièce catalane, a choisi arbitrairement pour titre ce 
même groupement de mots, sans juger utile de dire, par une étrange modestie, 
qu’il est lui-même ce premier éditeur, mais en ne laissant pour autant aucun 
doute grâce à la date qu’il indique […] 5.

Reconnaissons que cela fait beaucoup d’« arbitrairement ». Bien sûr, le choix 
de ce titre est arbitraire, puisque les deux feuillets doubles extérieurs du premier 
cahier sont perdus, qu’il nous manque donc le début du Roland à Saragosse 
et que son auteur n’a pas l’élémentaire courtoisie de préciser, à la fin de ce 
qu’il appelle son « roman », quel titre il entendait lui donner. Au demeurant, 
si le texte jumeau arbitrairement intitulé Ronsasvals par le même éditeur, sur 

3	 Martín de Riquer, Les poesies del trobador Guillem de Berguedà, Barcelona, Quaderns 
Crema, 1996, XII, v. 17-18, p. 198 : « Ja del tornei no·us cal gabar ni feigner / c’anc non valc 
tant Rotlans a Serragosa ».

4	 Roland à Saragosse. Poème épique méridional du xive siècle, éd. Mario Roques, Paris, 
Champion, coll. « Classiques français », 1956, p. V.

5	 Mario Roques, « Roland à Saragosse », dans Homenaje ofrecido a R. Menéndez Pidal. 
Miscelánea de estudios lingüísticos, literarios e históricos, Madrid, Hernando, 1925, t. III, 
p. 407-418.



41

gérard gouiran   La m
alédiction du m

anuscrit unique

la proposition, dit-on, de Paul Meyer, a bien conservé, lui, à mon sens, son 
début et sa fin, nous ne savons pas quel titre on employait « officiellement » 
pour le désigner – si tant est que l’emploi d’un titre ait reçu, alors, un caractère 
d’obligation... Maître Bonet, s’il est bien celui qui a copié le manuscrit, ne 
semble pas avoir été très soucieux des titres et, somme toute, le beau nom de 
Ronsasvals vaut bien une éventuelle et peu imaginative Cançon de Rolland. Qui 
plus est, il convient fort bien à ce liber qui, à la différence du texte oxfordien, 
commence directement à Roncevaux et ne quitte ce lieu que dans les pages 
finales consacrées là aussi à Bellauda, mais en deux laisses bien plus étendues 
– et probablement situées à Blaye plutôt qu’à Aix.

Sans doute Mario Roques avait-il des raisons pour regretter aussi vivement 
le choix d’un titre reprenant de manière à ce point directe le vers de Guillem 
de Berguedà. On les comprend en poursuivant la lecture de la note citée plus 
haut, dans laquelle il explique qu’en dépit de cette proximité, « rien n’indique 
qu’il y ait là une allusion au thème du roman provençal et non un simple rappel 
de la guerre d’Espagne », avant de reprocher à Aurelio Roncaglia 6 d’en avoir 
tiré « des conclusions hasardeuses sur l’ancienneté du thème romanesque » et 
de conclure, dans une curieuse formulation : « le rapprochement de ces deux 
noms propres dans deux formules analogues ne suffit pourtant pas à mettre ici 
en cause notre roman ».

Qu’avait donc écrit Roncaglia pour encourir ainsi les foudres de Roques et 
l’amener à cette sèche mise au point ? Simplement que les vers du troubadour 
catalan représentaient une allusion « a un poema vicino al Roland a Saragossa 
provenzale », c’est-à-dire à un poème voisin du Roland a Saragossa provençal.

Après plusieurs années, Martín de Riquer est revenu sur cette question dans 
l’édition qu’il a procurée de Guillem de Berguedà, et où il expliquait :

Jusqu’alors on acceptait, tant pour le poème provençal Rollan a Saragossa que 
pour son jumeau Ronsasvals, une datation très proche de celle du manuscrit 
unique qui les a transmis, un registre de 1398 ; et Mario Roques, qui fit connaître 
et publia les deux gestes, les avait situées, sans préciser, au xive siècle. Devant la 
note de Roncaglia, qui supposerait pour le moins un poème provençal antérieur 
au Rollan a Saragossa à la fin du xiie siècle (nous précisons pour notre part : 
antérieur à la période 1180/1181, puisque Ponç de Mataplana est encore vivant 
quand le troubadour écrit le sirventés), Mario Roques réagit en maintenant 
la date qu’il avait assignée, affirmant que c’était un pur hasard qui lui avait 
fait donner au poème provençal (sans titre dans le manuscrit) un nom qui 

6	 Aurelio Roncaglia, « Rolan a Saragossa », Cultura neolatina, X, 1950, p. 63-68.



42

coïncidait avec les mots « Rotlans a Serragosa » du vers de Guillem de Berguedà. 
On doit objecter que cette observation ne ruinait pas l’hypothèse de Roncaglia, 
étant donné que dans toute la tradition rolandienne, Roland ne combat jamais 
« dans Saragosse » (cité où n’entrent, avant sa légendaire conquête par Charles, 
que trois Francs : Basin et Basan, messagers décapités par le roi maure, et le 
traître Ganelon), mais à proximité de Saragosse et meurt à Roncevaux avant que 
l’armée de Charlemagne n’entre dans la cité. Ainsi, quand Guillem de Berguedà 
se réfère, comme s’il faisait allusion à un sujet connu de tous, au courage de 
« Rotlans a Serragosa », il est parfaitement logique de croire qu’il a à l’esprit la 
thématique centrale du poème provençal. En outre, celui-ci révèle une bonne 
connaissance de la cité aragonaise en citant très souvent la fameuse Zuda (en 
provençal Susa), ce qui fait soupçonner une très ancienne tradition 7.

En fait, la position de Mario Roques, dont j’imagine mal qu’il ne se soit pas 
aperçu plus tôt de la coïncidence entre le nom qu’il imposait au romans et les vers 
de Guillem de Berguedà, me paraît motivée par deux raisons : la première, plus 
aisée à mettre en avant, s’appuie sur l’histoire littéraire. En effet, les critiques 
que j’ai cités reprennent souvent le mot roman inscrit à la fin de ce texte, mais 
sans le placer entre guillemets ou le mettre en italiques et, de fait, on ne peut 
que constater que le Rollan a Saragossa est riche d’éléments romanesques. Dans 
la première partie, où Roland répond au défi de Braslimonde, l’épouse de 
Marsile, en réalisant le gab de se rendre seul à Saragosse, les éléments amoureux 
ne manquent pas et la reine sarrasine joue un rôle important 8. En revanche, 
du vers 650 au vers 1410 et dernier, l’histoire amoureuse est perdue de vue 
et ne subsiste plus qu’un texte franchement épique, qu’on pourrait intituler 
«la querelle d’Olivier et de Roland» 9. Pour Mario Roques, il était sans doute 
impensable que le romanesque eût pu contaminer un texte épique à la fin du 
xiie siècle.

Martín de Riquer concède volontiers que le récit auquel se réfère Berguedà 
peut ne pas être le texte tel que le manuscrit aptésien nous l’a transmis mais, 
puisqu’il dit que le troubadour a « à l’esprit la thématique centrale du poème 
provençal », l’argument de la nécessaire postériorité du romanesque ne lui 
semble manifestement pas définitif, encore qu’on aimerait bien savoir ce 

7	 Guillem de Berguedà, éd. Martin de Riquer, Abadía de Poblet, Poblet, 1971, p. 167-168. 
8	 Gérard Gouiran, « So dis la donna : “Oy, bel sira Rollan, Mos maritz es en malaür lo gran.” 

Les Sarrasins et la Sarrasine dans Rollan a Saragossa », Senefiance, 25, « De l’étranger à 
l’étrange ou la conjointure de la merveille », Aix-en-Provence, PUP, 1988, p. 221-244.

9	 On serait tenté de dire que c’est Charlemagne lui-même qui remet le romanesque à sa place : 
lorsque Roland lui tend en témoignage de son exploit le manteau que lui a donné la reine, 
l’empereur se contente de mettre le manteau sans mot dire, puis donne celui qu’il portait à 
un jongleur (v. 1281-1286).



43

gérard gouiran   La m
alédiction du m

anuscrit unique

qu’il considère comme le thème central, de l’intrigue romanesque ou de la 
querelle épique. Il ne me paraît guère envisageable que le premier ait été ajouté 
ultérieurement à la seconde.

De fait, il y a peut-être beaucoup à apprendre de ces textes où des éléments 
anciens et parfois très anciens coexistent, semble-t-il, avec des inclusions bien 
plus tardives. Ainsi, pour le Ronsasvals, daté lui aussi du xive siècle par Mario 
Roques, qui avait sans doute fort bien compris que « la version unique d’un 
texte voisine avec d’autres œuvres dans le manuscrit, regroupement qu’il 
convient également d’interroger », mais parvenait à une conclusion quelque 
peu rapide. On retrouve bien dans le Ronsasvals une présence de la femme qui 
n’est pas habituelle dans la chanson de geste : c’est en lui rappelant Bellauda 
que Olivier parvient, après une première rebuffade, à faire sonner Roland du 
cor ; mieux encore, le neveu de Charles pense à sa fiancée à plusieurs reprises, et 
même pendant sa prière finale ; enfin, Bellauda est présente dans les trois laisses 
finales et sa mort, qui n’a rien de l’extrême discrétion de la Belle Aude, relève 
davantage du roman noir que de l’épopée 10. 

Il n’empêche que Martín de Riquer a pu proposer une datation beaucoup plus 
précoce en fonction de l’armement évoqué, car Galian, le fils d’Olivier, y reçoit 
la gautada après avoir coiffé le heaume, ce qui implique un type de casque qui 
ne recouvre pas le visage. J’ai pu moi-même constater que la vogue du planh 
se traduisait par des emprunts à des pièces de Bertran de Born et de Gaucelm 
Faidit datées de la fin du xiie siècle 11, et que Turpin ne se présentait pas comme 
évêque de Reims, mais de Regina, ce qui rappelle fort la Castra Regina romaine, 
Regensburg ou Ratisbonne, évêché depuis 739, bien loin de Saint-Denis.

Tout se passe comme si Mario Roques pensait bien suffisant d’admettre 
l’existence de textes rolandiens en occitan : leur accorder une trop grande 
ancienneté aurait entraîné des bouleversements auxquels ne pouvaient songer 
que des critiques non français 12.

10	 Gérard Gouiran, « Le jardin de Belauda », Senefiance, 28, « Vergers et jardins dans l’univers 
médiéval », Aix-en-Provence, PUP, 1990, p. 126-137 et « Silhouettes de femmes dans les 
textes rolandiens occitans et franciens », dans Gabriel Bianciotto (dir.), Il miglior fabbro. 
Mélanges de langue et de littérature occitanes en hommage à Pierre Bec, Poitiers, Centre 
d’études supérieures de civilisation médiévale, 1991, p. 179-192.

11	 Gérard Gouiran, « Per las lurs armas devon tostemps cantier. Effets d’intertextualité 
entre le Ronsasvals et certains planhz lyriques », Actes du IIIe Congrès international de 
l’Association internationale d’études occitanes de Montpellier (1990), Montpellier, 1993, 
t. III, p. 907-918.

12	 De fait, dans la formule citée plus haut : « le rapprochement de ces deux noms propres 
dans deux formules analogues ne suffit pourtant pas à mettre ici en cause notre roman », la 
tentation est forte de se demander ce que le possessif inclut ou exclut.



44

L’inventeur du Roman de Flamenca, comme on dit pour les découvreurs 
de trésors cachés, aurait été le préfet de l’Aude, Gabriel Delessert, lequel, 
trouvant à la bibliothèque de Carcassonne ce joli petit manuscrit et se 
demandant en quelle langue il pouvait bien être rédigé, l’aurait envoyé en 
1834 au romaniste le plus reconnu de l’époque, l’académicien François 
Raynouard, qui conféra à l’ouvrage son titre actuel (l’exception d’un nom 
de femme non accompagné dans un roman médiéval) « du nom de la dame 
qui y joue le grand rôle », tandis que d’autres, à commencer par Paul Meyer, 
auraient préféré le placer sous l’égide du héros masculin, et l’intituler le Roman 
de Guilhem de Nivers.

Nous nous trouvons une fois encore devant un manuscrit unique, mais 
celui-ci présente un nouvel inconvénient : les lacunes y sont nombreuses.

Dans un article majeur, Rita Lejeune a considéré qu’elles étaient de deux 
sortes : certaines – en particulier au début et à la fin de l’ouvrage – peuvent 
relever de la simple usure et des dommages du temps ; trois autres, en revanche, 
ont un statut bien différent : ainsi, pour l’une d’elles

[…] au beau milieu d’un manuscrit qui, en ces endroits, n’est pas détérioré, des 
feuillets manquent dont on ne peut expliquer la disparition. Il est impossible, 
par exemple, d’attribuer à de la pudibonderie d’un lecteur, ou bien à un souci 
de morale, la volonté de faire disparaître certains passages. Des épisodes 
autrement corsés, des propos autrement audacieux sont tranquillement restés 
en place 13.

Une dizaine d’années plus tard, un ouvrage de Roger Dragonetti, qui a fait date, 
a repris le sujet. L’auteur dénombrait dix-neuf ou vingt lacunes, sans compter 
ce qu’il appelait les élisions du début et de la fin (où l’auteur médiéval nommait 
peut-être son livre). Voici comment était exprimée son idée principale :

Ce roman se donne à lire sans commencement ni fin et, de surcroît, privé, 
par-ci, par-là, d’un certain nombre de feuillets, de vers et d’un demi vers. Mais 
les effets produits par ce morcellement matériel semblent correspondre à une 
structure dont la discontinuité pourrait bien être la forme même de l’écriture 
narrative de la fin’amor et de ses contredits 14.

Ainsi, les lacunes en question correspondraient au nombre des mots échangés 
par les futurs amants dans l’église et la lacune ferait sens, « plutôt que de résulter 

13	 Rita Lejeune, « Le manuscrit de Flamenca et ses lacunes », Marche romane. Cahiers de 
l’Association des romanistes de l’université de Liège, hors-série, 1979, « Littérature et société 
occitane au Moyen Âge », p. 331-339. 

14	 Roger Dragonetti, Le Gai Savoir dans la rhétorique courtoise. Flamenca et Joufroi de Poitiers, 
Paris, Éditions du Seuil, 1982, p. 88-89.



45

gérard gouiran   La m
alédiction du m

anuscrit unique

– par on ne sait quel accident – de la disparition de deux feuillets arrachés au 
manuscrit ou de diverses autres formes de mutilation 15 ».

Dragonetti a surtout développé son idée à propos de la lacune sur laquelle 
s’était penchée Rita Lejeune, celle qui affecte, au beau milieu du roman, le 
salut envoyé par Guilhem prétendument à la bella de Belmont, mais en réalité 
à Flamenca, et cela par l’intermédiaire d’Archambaut de Bourbon, le mari 
même de la dame. À la fin de l’actuel folio 123v, celui-ci s’apprête à lire le 
poème à la demande de sa femme et des suivantes et complices de celle-ci 
et, au début du 124r, l’auteur nous décrit les images qui illustrent le texte 
du salut. Comme le dernier vers du folio 123 s’achève par une rime en –és 
(auses) et le premier du 124 par une rime en –adas (formadas) et que ni l’une 
ni l’autre ne trouvent leur correspondante, il est difficile de ne pas reconnaître 
que le manuscrit présente en ce point une importante lacune, que le critique 
commente ainsi :

Le roman de Flamenca, nous l’avons dit, offre un exemple remarquable de l’état 
lacunaire d’un écrit dont les blancs répétés qui fragmentent à leur manière le 
récit n’entament pas pour autant la continuité de l’aventure. Il ne s’agira pas 
pour nous de rendre à tout prix signifiantes les failles multiples de ce récit, 
suspendu entre deux silences, mais tout simplement de jouer une lecture où 
l’on supposerait que l’absence de quelques feuillets dans le salut de Guillaume 
serait l’effet d’une exigence formelle, dont la règle serait applicable à toutes les 
autres lacunes 16.

Plus prudent qu’on ne le dit souvent, Dragonetti achève sa phrase par une 
mise en garde : « Il ne s’agit pas là d’une certitude, mais d’une mise à l’épreuve, 
disons d’une façon de ruser avec la chance ou la surprise ».

De fait, il y a quelque chose de séduisant dans cette idée que le manuscrit est 
littérairement signifiant dans sa totalité, et Dragonetti écrit quelques fort belles 
pages au sujet de « cette rhétorique lacunaire où le hasard – mais est-ce bien 
lui – escamote les feuillets » :

Miroir dans le miroir du récit, le dialogue des amants et le poème de Guillaume 
réunis échangent les reflets de leurs failles, mais c’est aussi l’absence de l’amant 
après sa métamorphose en poème qui est spécularisée par le poème effacé 17.

15	 Christopher Lucken, « Le génie orgueilleux », dans Jacques Berchtold et Christopher Lucken 
(dir.), L’Orgueil de la littérature. Autour de Roger Dragonetti, Genève, Droz, p. 19.

16	 R. Dragonetti, Le gai savoir dans la rhétorique courtoise, op. cit., p. 131.
17	 Ibid., p. 136-137.



46

Mais il faut résister aux prestiges de l’enchanteur genevois, lequel bien souvent 
cède un peu trop facilement à ceux des mots qui, pour être bons, ne sont pas 
toujours vrais 18, pour nous souvenir que le manuscrit est aussi une réalité 
matérielle, un pauvre support dont la fragilité est toujours menacée.

Nadia Togni est allée examiner le manuscrit de Flamenca à la bibliothèque 
intercommunale de conservation de Carcassonne et, bien que la reliure en 
soit très serrée, son étude a donné des résultats extrêmement intéressants, tout 
particulièrement en ce qui concerne l’alternance du côté chair et du côté poil 
des folios. Voici son analyse pour le passage qui nous intéresse :

La lacune entre le f. 123 et le f. 124 s’étend sur deux cahiers différents, à savoir 
le xiiie et le xive. Le xiiie cahier est gravement mutilé, ayant perdu le bifeuillet 
extérieur (actuellement le recto du premier feuillet, le f. 117, est un côté poil), 
plus l’avant-dernier feuillet qui devait être solidaire avec le f. 117. Le xive cahier 
a perdu seulement son premier feuillet, qui devait être solidaire avec le f. 132 
(dans ce cahier la première page est également un côté poil).
Cette lacune de trois feuillets concerne un très long morceau de la narration, 
soit 174 vers qui, vraisemblablement, présentaient le texte des salutz envoyés 
par Guillem à Flamenca par l’intermédiaire d’Archimbaut. En effet, le 
récit s’arrête à la fin du f. 123v, lorsque Archimbaut s’apprête à lire l’épître 
amoureuse de Guillem, et il reprend au début du f. 124r avec la description 
des figures de deux amants peintes sur le parchemin de la missive. Ce passage 
est parmi ceux qui ont éveillé le plus d’intérêt de la part des érudits. Puisque 
le texte demeure totalement inconnu, on a même douté de son existence. En 
fait, une lacune de trois feuillets à cet endroit du manuscrit nous paraît une 
preuve suffisamment convaincante de la présence de l’épître amoureuse de 
Guillem à ce point du récit 19.

Resterait la question du nombre de folios disparus : Jean-Charles Huchet, en 
se fondant sur la taille moyenne des salutz d’Arnaut de Mareuil, parlait déjà de 
« deux feuillets recto-verso de vingt-neuf vers (cent seize vers), voire trois (cent 
soixante-quatorze vers) », mais il n’envisage pas l’hypothèse qu’une partie de ces 
feuillets ait pu être occupée par une illustration que viendrait décrire la suite 
du texte du roman, ce qui pourrait expliquer leur ablation 20 ; il est vrai que les 
illustrations de ce manuscrit se limitent à des lettres en rouge et en bleu, mais 

18	 C’est le cas du jeu de mots dans « l’auteur anonyme renouvelle sa troveüre et sa troueüre » 
qui n’a pas lieu en occitan entre trovadura et traucadura, non plus qu’entre sanz et saïnz dans 
« se garder telle que son mari l’a gardée, à la fois “sainte” et “saine” (en sa prison) » puisque 
saïnz signifie « ici-dedans ».

19	 Nadia Togni, « Les lacunes du manuscrit de Flamenca », Revue des langues romanes, 104, 
2000/2, p. 379-398.

20	 « L’Entrebescamen des mots et des corps », Médiévales, 11, 1986, p. 114.

http://dialnet.unirioja.es/servlet/listaarticulos?tipo_busqueda=ejemplar&revista_busqueda=6578&clave_busqueda=210245
http://dialnet.unirioja.es/servlet/listaarticulos?tipo_busqueda=ejemplar&revista_busqueda=6578&clave_busqueda=210245


47

gérard gouiran   La m
alédiction du m

anuscrit unique

peut-on pour autant récuser l’hypothèse de miniatures qui auraient illustré les 
points stratégiques représentés par le début, le milieu et la fin du roman 21 ?

Encore un élément étrange : une main a gratté le dernier vers du folio 123.

Or, on pourrait imaginer que le lecteur qui a arraché les trois feuillets se soit 
appliqué à gratter le dernier vers du feuillet précédent, dont la présence aurait 
témoigné de son forfait. Et d’ailleurs, s’il est vrai que l’intervention maladroite 
du lecteur sur les trois feuillets compromet, au moins en partie, la linéarité 
du récit, il est vrai également que, en raison de l’autonomie narrative du texte 
enlevé, et même grâce à l’intervention ponctuelle sur le dernier vers au f. 123v, 
la présence de cette lacune est relativement peu gênante 22.

À cela, Roberta Manetti objecte : « Il ne me semble pas très probable qu’une 
insertion de l’importance du salut d’amor ait été dépourvue d’une initiale 
enluminée pour laquelle il n’y aurait pas la place dans le passage raclé du 
fol. 123v 23 ». J’avoue que, contraints comme nous le sommes à travailler sur des 
hypothèses et, le salut d’amour inséré comme il semble l’avoir été dans le roman, 
l’objection, dont je reconnais la valeur, n’emporte pas totalement ma conviction.

Une fois encore, s’agissant d’un manuscrit unique, la comparaison avec un 
autre codex peut s’avérer utile : le Roman de Jaufré a ainsi eu davantage de chance 
que celui de Flamenca, puisque nous avons conservé deux manuscrits de son 
texte complet, et quatre fragmentaires. Parmi ces derniers, le scribe du ms. N 
a recopié un passage rassemblant deux monologues qui, en fait, se répondent 
et dans lesquels les héros, Jaufré d’abord, puis Brunissen, prennent séparément 
la décision de s’avouer leur amour. Ce passage peut être considéré comme un 
tout autonome, et ses 284 vers ont été « placés après “l’enseignement moral” 
d’Arnaut de Mareuil et “l’enseignement de la dame” de Garin le Brun 24 ». Il est 

21	 Après avoir rappelé que R. Lejeune « formule l’hypothèse que les lacunes qui se sont 
produites à l’intérieur du codex, et précisément dans des endroits où le manuscrit n’est 
pas trop détérioré, ont été provoquées par un lecteur qui aurait détaché les feuillets 
manquants. À son avis, il se peut qu’aux endroits perdus (et exclusivement à ces endroits) 
le codex ait contenu des enluminures qui auraient excité la convoitise d’un amateur ou 
d’un collectionneur », N. Togni conclut, non sans prudence : « Une telle hypothèse pourrait 
également concerner la lacune du début et celle de la fin du manuscrit » (« Les lacunes du 
manuscrit de Flamenca », art. cit., p. 397).

22	 Ibid., p. 391-392. Voir également la n. 39, p. 397.
23	 « Non mi sembra però probabilissimo che un inserto importante come il salut d’amor fosse 

privo di iniziale decorata (per la quale nel luogo de la rasura a c. 123v non ci sarebbe spazio) », 
Roberta Manetti, Flamenca. Romanzo occitano del XIII secolo, Modena, Mucchi, 2008, p. 44, 
n. 170.

24	 René Lavaud et René Nelli, Les Troubadours. Jaufre, Flamenca, Barlaam et Josaphat, Paris, 
Desclée de Brouwer, 2e éd., 1960, p. 28. Le passage est compris entre le vers 7389 et le vers 
7672 dans cette édition.



48

possible de penser que cette extraction avérée peut être mise en parallèle avec ce 
qui s’est produit pour le manuscrit de Flamenca.

De fait, il arrive que les progrès de la recherche viennent contrecarrer 
l’imagination des éditeurs, que le manuscrit unique semble parfois exalter 
davantage qu’il ne le faudrait. Dans le cas de Flamenca, qui nous frappe par son 
charme et, si j’ose dire, par sa modernité, dans laquelle entre pour beaucoup 
l’intelligence ironique d’un narrateur anonyme qui se joue tout à la fois de 
ses personnages et de son lecteur, on est surpris de ne trouver nul écho, nulle 
allusion au texte dans la littérature médiévale. Bien sûr, on a pu se demander 
s’il n’y avait pas de lien entre le roman occitan et le Joufroi de Poitiers, mais 
rien n’indique qu’une telle relation ait été directe, et il semble plus probable 
que les points de rencontre proviennent de sources communes 25. Alors que les 
allusions aux couples célèbres sont si nombreuses chez les troubadours, aucun 
ne mentionne la dame de Bourbon ni Guilhem de Nivers. Devant les audaces 
d’un héros réputé le plus parfait des hommes, car à la fois chevalier et clerc, mais 
qui, de fait, ne respecte pas lui-même la chevalerie et encore moins la clergie 26, 
on s’est même demandé si un pareil roman avait jamais circulé, et hypothèses 
romanesques de courir... jusqu’à ce que Stefano Asperti découvre, dans un 
chansonnier catalan, huit octosyllabes qui correspondent exactement aux vers 
2717-2724 de l’édition Manetti 27. Cela ne nous renseigne pas beaucoup au sujet 
de la diffusion du roman de Flamenca et de son extension, mais rogne quelque 
peu les ailes d’hypothèses abusives que le manuscrit unique risque bien, ici 
comme ailleurs, de favoriser.

Les auteurs des textes que nous venons d’examiner nous sont restés inconnus, 
et il en est de même pour le ou les auteurs du Roman de Jaufré ainsi que pour 
celui de la seconde partie de la Chanson de la croisade albigeoise ; on me dira peut-
être que cela n’a vraiment rien d’extraordinaire s’agissant d’œuvres médiévales, 
mais ce l’est plus toutefois qu’on ne le croirait, dans la mesure où l’une des 
caractéristiques de la lyrique occitane est précisément que ceux qui ont fabriqué 
les chansonniers ont pris grand soin de désigner un auteur pour la plupart des 
textes, et ont même commencé leurs anthologies par des tables où ils tentent 

25	 Voir R. Manetti, Flamenca. Romanzo occitano del XIII secolo, op. cit., p. 10-11 et n. 15, 
qui renvoie à L. Lazzerini (Letteratura medievale in lingua d’oc, Modena, Mucchi, 2001, 
p. 211‑212). 

26	 Voir Dominique Luce-Dudemaine, Flamenca et les « novas » à triangle amoureux : contestation 
et renouveau de la « fin’amor », Montpellier, Presses universitaires de la Méditerranée, 
2007 et Gérard Gouiran, « À propos du melhurar dans le Roman de Flamenca », dans 
Isabelle Arseneau et Francis Gingras (dir.), Cultures courtoises en mouvement, Gatineau, 
Presses de l’université de Montréal, 2011, p. 132-148. 

27	 « Flamenca e dintorni. Considerazioni sui rapporti fra Occitania e Catalogna nel XIV secolo », 
Cultura neolatina, 45, 1987/3-4, p. 63. 



49

gérard gouiran   La m
alédiction du m

anuscrit unique

de faire correspondre à chaque incipit le nom d’un troubadour. Pourquoi cette 
exception épico-romanesque ? Faudrait-il comprendre que la geste et le roman 
sont encore en prise plus ou moins directe avec une oralité qui ferait d’eux la 
création de tous, alors que la cançon, genre courtois et aristocratique s’il en fut, 
supposerait l’individualité de son auteur ? Bien téméraire qui répondra.

Or, dans le dernier cas que je souhaite aborder rapidement, nous possédons 
tous les renseignements que nous pouvons souhaiter, le nom de l’auteur comme 
le titre de l’ouvrage, puisque, dès avant que le roman ne commence, l’auteur 
nous avertit ainsi : « Ce livre a été composé par Arnaut Vidal de Castelnaudary 
sur les aventures de Monseigneur Guilhem de la Barra 28 ». Comme si cela ne 
suffisait pas, de nouvelles précisions nous sont données à la fin de l’ouvrage qui 
est dédicacé au noble Sicard de Montaut, seigneur d’Hauterive (v. 5290‑5325). 
Il est même indiqué que le roman a été composé et achevé en l’année 1318 
et, pour ne rien nous dissimuler, qu’il a été fait sans difficulté et sans mal par 
sire Arnaut Vidal 29. Rares sont les ouvrages médiévaux à nous avoir fourni 
autant d’éléments ! Qui plus est, notre auteur ne nous est pas connu par ce 
seul roman : un manuscrit exécuté à Toulouse au milieu du xive siècle nous 
donne des informations supplémentaires au verso de son folio 34 dans la 
rubrique d’une poésie religieuse dédiée à la Vierge, Mayres de Dieu, Verges 
pura : « Sirventés, lequel fut composé par sire Arnaut Vidal de Castelnaudary ; 
il remporta la violette d’or à Toulouse, à savoir la première qui y fut donnée, 
ce fut en l’an 1324 », soit six années après la rédaction de son roman. Enfin, 
un registre de l’ancienne académie toulousaine précise que « mestre » AV de C 
fut fait « docteur en gaie science pour une nouvelle chanson composée pour 
Notre Dame » qui ne nous est pas parvenue...

Pourtant, du Livre des aventures de Monseigneur Guilhem de la Barra, nous 
n’avons conservé qu’un manuscrit de papier unique avec, sur sa couverture de 
parchemin, deux vaches qui ont amené son premier éditeur, Paul Meyer, à une 
association avec Gaston de Foix, ainsi qu’entre plusieurs dessins une date : anno 
domini 1324.

28	 Arnaut Vidal de Castelnaudary, Le Livre des aventures de Monseigneur Guilhem de la Barra, 
éd/trad. en français moderne par G. Gouiran, Paris, Champion, 1997 : « Aquest libre fe Arnaut 
Vidal de Castel nou d’Ari de las aventuras de Mosenher Guillem de la Barra ».

29	 Ibid., v. 5326-5344 : « A l’issida del mes de may / fo faitz e complitz est romans, en l’an qu’om 
contava dels ans / de Nostre Senhor Jhesu Crist, / segon ques a mi m’es avist, / per cartas, 
et es veritatz, / qu’en la Verge fon encarnatz, / quan per l’angel fo noncïada / et ela sirventa 
clamada / cosseup, autrejan sa paraula ; / aisso fait contavam ses faula /.m. e.ccc. e.xviii. // 
Aquest romans fe ses enueg / e ses trebalh n’Arnaut Vidal, / cuy Dieus defenda de tot mal / 
e que·l gar de tot encombrier / e·l tuelha tot mal cossïer / et a far li do s’autra vida, / Amen 
dic per far ma fenida. »



50

Nous interroger sur les raisons de ce qu’on ne peut guère considérer que comme 
un échec éditorial nous entraînerait bien loin, et sans grand espoir d’y trouver 
une explication : ce qui a empêché Arnaut Vidal de trouver un public, est-ce le 
roman lui-même, avec sa bizarre polyphonie ? Sa curieuse bipartition, qui fait 
succéder une aventure épique en pays sarrasin s’achevant par une conversion 
presque générale à une aventure romanesque où se succèdent malheurs et 
torrents de larmes, avant un heureux dénouement où la vertu est récompensée 
et le péché, amnistié ? Après tout, le mélange des genres épique et romanesque 
ne va pas sans rappeler le Roland à Saragosse. Mais bizarre, curieuse, pour qui ? 
Est-ce le nouvel état du monde, avec le bouleversement d’une Toulouse devenue 
capitale de l’Inquisition ? Le passage du trobar de création à un consistori de 
maintenance 30 ?

Pour conclure au sujet des malheurs – ou des méfaits ? je ne sais comment 
il faut les désigner – du manuscrit unique, on me pardonnera de m’accorder 
les facilités de l’anecdote. J’avoue avoir éprouvé une grande surprise, 
lorsque je recopiais à Chantilly le texte du manuscrit 594 du musée Condé, 
en découvrant, tout en haut du verso de sa première page, une tache qui 
dissimulait la fin des vers 32-33, alors que l’édition de Paul Meyer ne signalait 
rien de tel et transcrivait sans commentaire : « E.l reys joves am bel saber / estec 
aut entre dos donzels » où saber fournissait la rime à vezer et donzels à fels 31. 
Plein de confiance dans le grand romaniste, je tirai la conclusion que le maître 
avait sans doute eu le manuscrit entre les mains avant l’apparition de cette 
tache, mais en dépit de ma foi profonde, je demandai si le musée disposait 
d’une lampe de Wood ; c’était bien le cas, mais l’ampoule lui faisant défaut, 
ce ne fut que l’année suivante, lors d’une nouvelle campagne, que je pus 
examiner le feuillet où se lisait très distinctement : « E.l reys joves am bel saber 
/ estec aut entre dos dintels ». Nous sommes au début du roman, et les nobles 
sujets du roi de la Serra ont demandé la réunion d’un conseil afin que ce 
dernier prenne la décision de se marier. L’auteur s’intéresse davantage au 
nombre des seigneurs – plus de mille – qu’au lieu de la réunion, lo palaitz, 
mais l’auteur précise immédiatement que le roi « tantost del castel davalec ». 
Il faut bien reconnaître que le terme aut paraît plus naturel si le roi se tient 
entre deux créneaux que s’il est placé entre deux jeunes gens. 

30	 Sur ces questions, voir G. Gouiran, « Et si tous les chemins menaient à Damas ? », 
La Manchette, 3, « La conversion », dir. M. Blaix, 2004, p. 143‑167, et Sabrina Galano, 
« À propos du roman occitan : le Livre des aventures de Monseigneur Guilhem de la Barra », 
Revue des langues romanes, 114, 2010/1, p. 23-45. 

31	 Guillaume de la Barre. Roman d’aventures par Arnaut Vidal de Castelnaudary, éd. Paul Meyer, 
Paris, Firmin-Didot, coll. « Société des anciens textes français », 1895.



51

gérard gouiran   La m
alédiction du m

anuscrit unique

Toutefois, on ne peut que sourire en se remémorant les propos d’Edmond 
Faral qui, craignant le manque d’audace d’un éventuel éditeur de manuscrit 
unique, écrivait : 

L’édition des textes est un art qui, comme tous les arts, demande de l’à-propos, 
le sentiment de convenances diverses et, avant tout, la faculté de discerner entre 
le possible, le probable et le certain. L’éditeur qui, sans faire ces différences, 
introduit dans un texte des corrections aventurées manque à l’auteur et manque 
au lecteur. Mais ce n’est pas une raison pour que les autres, circonspects et ne 
s’engageant qu’à bon escient, cèdent à une excessive timidité et se résolvent à 
une abdication 32.

Si l’on se fie à son attitude en cette affaire, on conclura que Paul Meyer ne 
faisait sans aucun doute pas partie des pusillanimes.

32	 Edmond Faral, « À propos de l’édition des textes anciens. Le cas du manuscrit unique », 
dans Recueil de travaux offerts à M. Clovis Brunel […] par ses amis, collègues et élèves, Paris, 
Société de l’École des chartes, 1955, t. I, p. 421.





DEUXIÈME PARTIE

L’édition du manuscrit unique





Le m
anuscrit unique  •   sup  •   2018

55

PUBLIER LE MANUSCRIT UNIQUE : 
PROBLÈMES ET EXEMPLES D’ÉDITION 

(AVEC UNE NOTE SUR LE TRISTAN DE BÉROUL)

Giuseppina Brunetti 
Université de Bologne

La question du manuscrit unique tourne autour de trois axes qui délimitent, 
à la façon d’un triangle, trois questions capitales pour l’évaluation et l’étude 
des textes médiévaux en langue romane parvenus jusqu’à nous à travers des 
manuscrits uniques : la réception et la transmission de textes transmis par un 
unique témoin, les problèmes éditoriaux liés à la publication de ces textes, 
l’intertextualité possible, ou du moins ce qu’il est possible d’en démontrer.

Il est certain que ces axes semblent à leur tour liés l’un à l’autre (ou, mieux, 
se recoupent l’un l’autre, pour reprendre la figure géométrique évoquée) et 
définissent des points qui obligent à une réflexion plurielle, réflexion qui tienne 
obligatoirement compte de leur interaction et, souvent, de leur interdépendance.

Je proposerai ici quelques réflexions sur ces lignes, procédant par ordre et, 
quand ce sera nécessaire, je tenterai surtout de m’attarder sur les doutes et sur 
les intersections ci‑dessus mentionnées.

LA RÉCEPTION ET LA TRANSMISSION DE TEXTES TRANSMIS PAR UN TÉMOIN UNIQUE

Affirmer qu’un texte qui nous parvient en transmission unique a de toute 
évidence eu moins de chance qu’un texte transmis par plusieurs manuscrits est 
une lapalissade. Et ceci est naturellement vrai à grande échelle, c’est-à-dire au 
regard de la tradition de textes qui peuvent être considérés au Moyen Âge comme 
de véritables best-sellers, compte tenu de la variété des langues de l’Europe 
romane. C’est dans cette catégorie que nous inclurons certainement La Divine 
Comédie de Dante, avec ses 830 manuscrits, ou par exemple le Roman de la Rose, 
dont la recensio la plus récente dépasse 240 témoins. Mais si l’on fait exception 
de ces cas, plus ou moins comparables peut-être seulement à la Bible en langue 
romane, à certains précis de grammaire ou à certaines œuvres plus négligées 
et soi-disant mineures, mais qui sembleraient avoir connu au Moyen Âge une 



56

diffusion considérable (l’Elucidarium d’Honorius d’Autun en est un exemple), 
sommes-nous vraiment certains qu’à la pluralité de la transmission manuscrite 
corresponde toujours une diffusion majeure de l’œuvre, et que le témoignage 
aujourd’hui unique indique toujours une circulation minimale et limitée, une 
ignorance quasi totale de cette forme textuelle, de ce texte en particulier ? Ici 
aussi, de toute évidence, il faut opérer avec prudence, établir des distinctions 
plus subtiles et, tout d’abord, vérifier une série de passages qui semblent, mais 
semblent seulement, donnés pour acquis. Il suffit de prendre en main des 
répertoires (par exemple celui de Brunel ou d’Avalle pour la tradition occitane, 
celui de Dean pour la littérature anglo-normande, ou le Bossuat-Monfrin pour 
la langue d’oïl 1) pour se rendre compte que, dans le panorama médiéval, des 
textes excellents et très importants sont transmis par un seul codex, et pour 
pouvoir affirmer que les textes transmis par un unique témoin ne constituent 
en aucun cas l’exception à la règle.

Avec une rigueur philologique majeure, il faut à chaque fois réfléchir au fait 
que ce qui nous est parvenu n’est évidemment pas la totalité de ce qui a été 
écrit et copié : le sommerso, les œuvres encore inédites, les traditions textuelles 
qui ne sont encore que partiellement explorées, et le disperso, ce qui ne nous est 
pas parvenu, mais dont nous avons une preuve de l’existence, sont en effet des 
quotients importants dans notre raisonnement. De combien d’œuvres – pas 
seulement les œuvres célèbres que Chrétien de Troyes lui-même énumère dans le 
prologue du Cligès – ne connaissons-nous que le titre ? Combien de textes, dont 
nous sommes certains de la portée et de l’importance, sont-ils arrivés jusqu’à 
nous mutilés ou en lambeaux ? Il suffit de penser aux très célèbres romans en 
vers de Tristan, dans la version de Thomas pulvérisée en dix fragments négligés 
(la démonstration peut-être la plus claire de toutes est celle donnée par les vers 
de Carlisle, découverts il y a quelques années, grossièrement découpés pour être 
adaptés à une nouvelle reliure 2) ou celle, splendide, de Béroul, sur laquelle je 
reviendrai plus tard, qui est arrivée jusqu’à nous à travers un témoin unique, en 
grande partie mutilé, et sans frontispice.

Sommes-nous certains qu’à une attestation unique correspondent, de façon 
binaire, marginalité et faiblesse textuelle ? Et encore – toujours pour en rester à 
des considérations générales et liminaires –, ne faudrait-il pas repenser également 

1	 Clovis Brunel, Bibliographie des manuscrits littéraires en ancien provençal, Paris, Droz, 1935 ; 
d’Arco Silvio Avalle, I manoscritti della letteratura in lingua d’oc, éd. Lino Leonardi, Torino, 
Einaudi, 1993 ; Ruth J. Dean et Maureen B. M. Boulton, Anglo-Norman Literature: A guide to 
texts and manuscripts, London, Anglo-Norman Text Society, 1999 ; Robert Bossuat, Manuel 
bibliographique de la littérature française du Moyen Âge. Troisième supplément (1960-1980), 
éd. Françoise Vielliard et  Jacques Monfrin, Paris, Éd. du CNRS, 1986-1991.

2	 Michael Benskin, Tony Hunt et Ian Short, « Un nouveau fragment du Tristan de Thomas », 
Romania, CXIII, 1992/95, p. 289-319.



57

giuseppina brunetti   Publier le m
anuscrit unique

la « mise en écrit » des textes, la relation complexe qui intervient entre l’écriture 
en langue romane et la création du livre, ou mieux, entre la transcription (pour 
emprunter un terme à la paléographie), la lecture et/ou l’exécution du texte en 
langue romane et, pour terminer, le livre en langue romane ? Ne faudrait-il pas 
aussi garder en mémoire les conditions qui ont déterminé l’actuelle unicité du 
témoin, et donc s’attacher à l’histoire de la conservation et des bibliothèques des 
textes de langue romane, à l’Histoire tout court, en somme ?

Il me semble donc que les considérations concernant la présomption de 
vitalité du texte, que l’on déduit de l’unicité de sa tradition, doivent être 
nécessairement unies à une recherche historique plus ample, qui se soucie de 
rétablir les conditions effectives (le milieu géographique et linguistique, le 
contexte culturel, etc.) de la diffusion du texte concerné.

LES PROBLÈMES ÉDITORIAUX LIÉS À LA PUBLICATION DE TEXTES TRANSMIS PAR DES 

MANUSCRITS UNIQUES

Je proposerai ici deux exemples, non sans avoir d’abord rappelé que, en ce qui 
concerne les problèmes posés par l’édition des textes, deux véritables écoles, 
deux méthodes s’opposent encore : celles des bédiériens et néobédiériens, et 
celles des lachmanniens ou post- et translachmanniens. Nous verrons que les 
conséquences pratiques de ces deux méthodes éditoriales ne diffèrent qu’en 
apparence, et il n’est pas utile de revenir sur ce qui oppose ces deux écoles 
d’ecdotique. Faisons seulement obsderver que, comme le résume un bon 
manuel encore assez récent :

Actuellement, les diverses tendances sont très inégalement réparties dans les 
différents pays. […] L’Italie, suivie par une partie de la Belgique, est résolument 
reconstructionniste. Les pays anglo-saxons, dans le sillage d’une tradition de 
transcription « imitative » des documents, sont, avec quelques exceptions, plus 
tentés par des formules inspirées du respect du document, et l’Espagne semble 
basculer dans cette direction. L’Allemagne, forte de sa tradition lachmannienne, 
se penche davantage vers les problèmes codicologiques. La France, relativement 
à l’écart des controverses, nourrit des conceptions lachmanniennes modérées 
aux résultats proches parfois de l’éclectisme, pour les textes classiques, mais 
les historiens et les modernistes sont diversement sensibles à la suprématie du 
document et développent différentes formes de néobédiérisme 3.

3	 Conseils pour l’édition des textes médiévaux. Fasc. 3 : Textes littéraires, éd. Pascale Bourgain 
et Françoise Vielliard, Paris, École nationale des chartes, 2002, p. 25-26.



58

Le parti pris n’est pas seulement herméneutique, mais détermine une véritable 
différence qui a des conséquences aussi sur la présentation éditoriale et sur la 
diffusion de nos textes les plus anciens (cela crée, corollairement, une vulgata 
dans la lecture, parfois sensiblement différente d’un pays à l’autre). Prenons par 
exemple la Chanson de Roland.

Dans le volume paru en 2008 de Medioevo Romanzo, on trouve une critique 
complète et détaillée de l’édition récente établie par Joseph J. Duggan 4. La plus 
grande limite imputable à l’entreprise est le refus de considérer la tradition 
dans son ensemble : dans les sept unités, les textes de la Chanson sont en effet 
considérés comme des productions littéraires autonomes, ils ne sont pas traités 
comme des matériaux philologiques permettant de remonter à l’original. 
À propos du Roland transmis par le vénérable manuscrit d’Oxford, Cesare 
Segre observe par exemple que, ignorant le reste de la tradition, l’éditeur Ian 
Short publie le manuscrit « de manière bédiérienne » comme s’il s’agissait 
d’un manuscrit unique, corrigeant de fait ope ingenii certains passages qui, en 
revanche, à travers une lecture stéréoscopique du texte, c’est-à-dire à travers la 
lecture du manuscrit V4 (Venise, bibliothèque Marcienne, fr. IV), auraient sans 
doute été mieux compris et mieux édités. Voir par exemple le cas posé par ces 
vers en laisse similaire : « Dedevant lui ad une perre byse » (v. 2300) / « Rollant 
ferit en une perre bise byse » (v. 2338) : la correction byse par brune (il y a une 
assonance u-e) est approuvée par V4. Short n’est pas d’accord parce que, dit-il, 
l’adjectif « brun » n’apparaît jamais à côté de « pierre ». Je rappelle que V4, 
exception faite de sa courte fin en rimes (c’est-à-dire à partir du v. 3870), est 
nettement proche de O, et que les stemma codicum de Müller, Bédier et Segre 
représentent l’évolution croissante, mais ordonnée, des nouveautés, à partir 
d’un archétype qui devait être très proche de O jusqu’au plus capricieux des 
manuscrits en rimes.

Un autre exemple utile à notre discours est le v. 773 : « Ne poet müer que 
des oilz ne plurt », mais le vers de O est hypomètre. Short recourt à une autre 
formule et imprime : « Ne poet müer qu’ore des oilz ne plurt ». Il corrige, 
contaminant de fait deux formules différentes, et d’après son goût. Mais à partir 
de François Génin (1850), le vers du manuscrit d’Oxford est corrigé comme 
suit : « Ne poet müer que des ses oilz ne plurt », leçon qui est encore une fois 

4	 Cesare Segre, Carlo Beretta et Giovanni Palumbo, « Les manuscrits de la Chanson de Roland. 
Une nouvelle édition complète des textes français et franco-vénitiens », Medioevo Romanzo, 
XXXII, 2008/1, p. 135-207. La Chanson de Roland / The Song of Roland. The French Corpus, 
éd. dir. Joseph J. Duggan, Turnhout, Brepols, 2005, 3 vol. : t. I, Concordance des laisses de 
K. Akiyama, éd. O de I. Short, éd. V4 de R. Cook ; t. II, éd. CV7 de J. J. Duggan ; t. III, éd. P de 
A. Rejhon, T de W. van Emden, L de W. Kibler et des fragments de W. Kibler.



59

giuseppina brunetti   Publier le m
anuscrit unique

confirmée par V4 et par l’histoire de la formule (un exemple se trouve en effet 
dans Cantar de mio Cid) 5.

Ce que je veux montrer à travers ces exemples, c’est qu’une conduite éditoriale 
ainsi menée traite de fait un exposant d’une tradition plurielle – bien qu’aussi 
excellente, ancienne et vénérable que l’est le manuscrit d’Oxford, copié, je le 
rappelle, aux environs de 1125 ou au plus tard entre 1125 et 1150 – comme s’il 
s’agissait d’un manuscrit unique, alors qu’il ne l’est pas : en ignorant la tradition 
entière, on finit ainsi par corriger les textes pris individuellement ope ingenii tout 
en commettant de nombreuses erreurs, que ce soit de langue ou de métrique, ou 
encore on prend pour des erreurs des éléments qui de fait n’en sont pas.

Je n’ai pas utilisé l’adjectif stéréoscopique par hasard. L’adjectif a été introduit 
dans l’ecdotique par Cesare Segre lui-même avec la loi dite de la « convergence », 
et a une valeur méthodologique plus ample, même si elle naît du formidable 
terrain d’apprentissage qu’est la Chanson de Roland.

Comme on le sait pour Roland, on a d’une part O, unique représentant de la 
famille α, et d’autre part la famille β formée de nombreux témoins multilingues 
(le même archétype secondaire β est à reconstruire, tandis que α, évidemment, 
coïncide avec O) :

5	 Pour discussion de ces cas, et des autres, voir C. Segre et al., « Les manuscrits de la Chanson 
de Roland », art. cit., p. 144-145.



60

Dans une vision stéréoscopique, l’édition doit présenter les deux 
traditions concurrentes, puis aller vers les leçons originales en exploitant 
justement les zones de convergence entre les deux systèmes stylistiques des 
archétypes secondaires.

Pour O, utilisé comme base pour le texte, il nous est possible d’indiquer les vers 
qui coïncident avec l’archétype, ainsi que de corriger les erreurs manifestes, si β 
offre une leçon tout aussi sûrement valable ; puis on peut donner la parole à β, 
reporter les leçons divergentes et les nombreuses laisses que celui-ci seulement 
contient. [...] On peut dire, en somme, que le territoire ouvert aux travaux 
du philologue doit, dans une mesure non négligeable, se déplacer du texte à 
l’apparat 6.

Cette proposition, sur un plan méthodologique plus ample, offre un point 
d’appui concret pour dépasser l’inconciliabilité des méthodes de Bédier et de 
Lachmann, mais aussi la dichotomie des stemma codicum bifides et la dualité 
leçon originale/erreur : 

Nous ne pouvons pas distribuer idéalement les variantes qui s’opposent dans des 
stemma codicum à deux archétypes secondaires, α et β, sur les côtés d’un triangle 
[…].	         

		  α = β

		                   α	   β

≠

Si, au sommet du triangle, on place les leçons qui coïncident avec l’archétype, 
à la base se trouvent les cas où elles divergent sans possibilité de choix (α vs. β). 
Les leçons qui coïncident avec l’archétype peuvent avoir une origine différente : 
1) elles sont garanties par l’accord (α-β) ; 2) elles sont proposées uniquement 
par α ou par β, dans les cas où β (ou respectivement α) présente une leçon 

6	 « Di O, preso a base per il testo come è inevitabile, si possono indicare i versi coincidenti 
con l’archetipo, e si possono correggere gli errori sicuri, se ß offre una lezione altrettanto 
sicuramente valida; poi bisogna dare voce a ß, riportarne le lezioni divergenti e le molte lasse 
che esso solo contiene. [...] Si potrebbe dire insomma che il territorio per il lavoro del filologo 
si deve in buona parte spostare dal testo all’apparato », C. Segre, « Esperienze di un editore 
critico della Chanson de Roland », dans Ecdotica e comparatistica romanze, Milano/Napoli, 
Ricciardi, 1998, p. 11-21, surtout p. 19.



61

giuseppina brunetti   Publier le m
anuscrit unique

erronée, tandis que celle concurrente est absolument impeccable […]. Audace 
et prudence trouvent ainsi dans l’apparat leur point d’équilibre 7.

Cette réévaluation de l’apparat est constitutive, chez le philologue, du mode 
de lecture des textes anciens. J’aimerais rappeler à ce propos une anecdote 
philologique instructive, narrée par Eduard Fraenkel dans son introduction 
aux Ausgewählte kleine Schriften de Friedrich Leo. Il raconte l’expérience 
traumatisante vécue alors qu’il était jeune étudiant :

J’avais beaucoup lu Aristophane, et j’en parlai à Leo, lui confiant à quel point 
l’auteur était éloquent, lui décrivant la magie de sa poésie, soulignant la beauté des 
parties chorales, et ainsi de suite. Leo me laissa discourir une dizaine de minutes 
durant, un peu davantage peut-être, sans montrer aucun signe de désapprobation 
ni d’impatience. Lorsque j’eus terminé, il me demanda: « Dans quelle édition 
lisez-vous Aristophane ? » Je pensai : il ne m’a pas écouté ! Quel rapport avec ce 
que je viens de lui exposer ? Après un instant d’hésitation, embarrassé, je répondis : 
« Celle de Teubner. » Leo s’exclama : « Oh. Vous avez lu Aristophane sans apparat 
critique. » Il dit cela très calmement, sans la moindre pointe de sarcasme, 
sincèrement surpris qu’il fût possible pour un garçon certes jeune encore mais 
intelligent comme je l’étais de faire une chose pareille. Mes yeux se fixèrent sur la 
pelouse toute proche et j’eus alors la sensation violente que le sol se dérobait sous 
mes pieds, je me sentis sombrer : νῦν μοι χάνοι εὐρεῖα χθών * (Iliade IV, V. 183 : 
« et puis la terre grand s’est ouverte »). Plus tard, j’ai réalisé qu’à ce moment précis 
j’avais saisi le véritable sens de l’étude et de la recherche 8.

Il ne s’agit pas là d’une simple anecdote curieuse. Cette expérience témoigne 
d’un rapport à la littérature fondé par une lecture pleinement philologique des 
textes.

7	 C. Segre, « Metodologia dell’eizione dei testi», dans Ecdotica e comparatistica romanze, 
op. cit., p. 42 (je traduis).

8	 « Mi ero messo a leggere molto Aristofane, e ho iniziato a parlare di lui a Leo, e di come era 
eloquente, della magia della sua poesia, della bellezza delle parti corali, e così via. Leo mi 
lasciò parlare, forse dieci minuti forse più, senza mostrare alcun segno di disapprovazione 
o di impazienza. Quando ebbi finito, chiese: “In quale edizione leggete Aristofane?” Ho 
pensato: non mi ha forse ascoltato? Che cosa ha a che fare la sua domanda con quello che 
gli ho detto? Dopo un momento di esitazione imbarazzato, ho risposto: “la Teubner”. Leo 
rispose: “Oh, avete letto Aristofane senza un apparato critico”. Disse ciò con tutta calma, 
senza alcun tocco di sarcasmo, proprio sinceramente sorpreso che fosse possibile per un 
uomo intelligente abbastanza giovane come me di fare una cosa simile. Ho guardato il prato 
vicino ed ho avuto un’unica, travolgente sensazione di rovina, mi sentii sprofondare: νῦν μοι 
χάνοι εὐρεῖα χθών * < Iliade IV, v. 183: “e allora la terra vasta si apra”>. Più tardi compresi 
che in quel momento avevo visto il significato vero dello studio e della ricerca », Friedrich 
Leo, Ausgewählte kleine Schriften, éd. Eduard Fraenkel, 2 vol., Roma, Edizioni di storia e 
letteratura, 1960.



62

Un autre point délicat offre matière à réflexion sur le manuscrit unique, du 
point de vue de l’édition du texte. Il s’agit du respect de la lettre du manuscrit 
jusqu’à l’invraisemblable, allant même jusqu’à justifier des leçons entièrement 
infondées ou inacceptables. Gianfranco Contini avait mesuré ce danger au point 
d’ajouter une note explicite, en 1985, au très bel article « Filologia » aujourd’hui 
incorporé dans le Bréviaire d’ecdotique : 

un bédiérisme est proposé à nouveaux frais par les lexicographes purs, pour 
lesquels la localisation des lemmes est plus importante que l’établissement 
d’un contexte de lecture pleinement satisfaisant. Au mieux, la méthode 
lachmannienne est un outil qui permet de définir le meilleur manuscrit ; ainsi 
les éditions synoptiques risquent de revenir à la mode, par exemple sous forme 
de transcriptions interprétatives qui vont déployer des trésors d’inventivité pour 
donner au lecteur le sentiment d’une leçon erronée, qu’elle soit flagrante ou mise 
à jour par la comparaison des codex 9.

Il est difficile de localiser avec précision la cible polémique, même si nous 
pouvons nous en faire une idée. Ce qui importe est que ce danger présent là où 
l’on privilégie à tout prix la leçon transmise par un manuscrit peut vraiment 
représenter une impasse pour l’interprétation du texte.

En 2000 j’ai publié un texte vénérable, le plus ancien poème de l’école 
sicilienne de Frédéric II de Svévie que j’avais redécouvert à la Zentralbibliothek 
de Zürich. Il s’agit d’un poème d’amour du poète Giacomino Pugliese connu, 
jusqu’à cette nouvelle découverte, pour être un manuscrit unique, bien que très 
célèbre, conservé par le ms. lat. 3793 au sein de la bibliothèque Vaticane. Le 
cas est fréquent : « s’agissant d’un manuscrit unique, la découverte d’un second 
témoin relève des “erreurs” qui n’étaient pas décelables et, de toute manière, 
l’existence de ce témoin permet d’amender des erreurs mal ou pas corrigées 10 ».

Je soumets ici à titre d’exemple les deux premières strophes du poème, afin de 
souligner la manière dont ce nouveau témoin fait apparaître dans le manuscrit 
Vatican des erreurs invisibles :

Z	 V
Oi resplendiente	I splendïente	 1
stella de albur	 stella d’albore
dulce plaçente	 e piagiente
dona d’amur	 donna d’amore

9	 Gianfranco Contini, Breviario di Ecdotica, Torino, Einaudi, 1990, p. 65.
10	 « [...] dato un manoscritto unico, il sopravvenire d’una seconda testimonianza svela ‘errori’ 

da sé non percepibili e comunque sana con la sua realtà mende mal rimediabili, a ogni modo 
mal rimediate », ibid., p. 35.



63

giuseppina brunetti   Publier le m
anuscrit unique

bella, lu meu cor as in balia:	 bella, lo mio core, c’ài in tua ballia,	 5
da voy non si departe, en fidança	 da voi non si diparte, in fidanza;
n’ad on’or te renenbra la dya	 or ti rimembri, bella, la dia
quando formamo la dulçe amança	 che noi fermammo la dolze amanza.

Bella, or ti sia	 Bella, or ti sia
renabrança	 rimembranza	 10
la dulça dia	 la dolze dia
e l’alegrança	 e. ll’alegrança
quando in deporto stava cum voy:	 quando in diportanza istava con voi;
basando me disist: « Anima mya,	 basciando mi dicie: « Anima mia,
lu gran solaç k’è ‘nfra noy due	 lo dolze amore, ch’è ‘ntra noi dui	 15
ne falsasi per dona ki sia! ».	 non falsasse per cosa che sia! 11 » 

Entre le texte offert par le manuscrit zurichois (que j’ai nommé Z) et le manuscrit 
Vatican (dit V), la leçon contredite par le nouveau témoignage dans l’extrait 
ci-dessus est meilleure aux vers 5, 7, 8, 13. L’erreur la plus éclatante de V est 
d’avoir interprété le 5e vers décasyllabe de chaque strophe comme un vers à deux 
hémistiches avec une rime interne à la césure. Le point d’appui était offert par 
l’écho de rime amore : core entre le 4e et le 5e vers ; le copiste de V (ou du précédent), 
dans une tentative de régularisation, rend ainsi tous les vers dans cette position 
hypermétrique : par exemple au v. 13, devant le deporto correct de Z, on trouve en V 
deportanza, qui crée la rime avec l’alegranza du v. 14. Sans le nouveau témoignage 
de Z donc, l’intervention postérieure d’un copiste, celle de V, a été interprétée 
comme volonté de l’auteur du texte, Giacomino Pugliese, et l’irrégularité métrique 
imputée justement au manque d’habileté du poète. Le même schéma métrique a 
été interprété, à travers le manuscrit unique V, de manière inexacte.

Jusqu’à présent, j’ai évoqué les dangers que le manuscrit unique peut susciter 
quant à la reconnaissance exacte du texte composé par l’auteur. J’en viens 
maintenant au dernier des exemples appuyant mon propos, le plus long, celui 
qui concerne l’intertextualité possible, ou du moins démontrable, relative à un 
manuscrit unique. Le cas est tiré du Roman de Tristan, dans la version de Béroul, 
transmise comme chacun sait par le manuscrit unique 2171 de la Bibliothèque 
nationale de France.

11	 Giuseppina Brunetti, Il frammento inedito [R]esplendiente stella de albur di Giacomino 
Pugliese e la poesia italiana delle origini, Tübingen, Max Niemeyer, 2000, p. 102 ; Giacomino 
Pugliese. Poesie, éd. G. Brunetti, dans I poeti della Scuola siciliana, Edizione promossa 
dal Centro di studi filologici e linguistici siciliani, t. II, Poeti della corte di Federico II, 
éd. dir. Constanzo Di Girolamo, Milano, Mondadori, 2008, p. 557-642, ici p. 633-634.



64

Le manuscrit – qui est universellement, et explicitement dans l’édition menée 
sous la direction de Marchello-Nizia, jugé comme « une véritable relique » – 
conserve sans nul doute le texte le plus caractéristique et le plus riche du passage 
à la littérature de la légende de Tristan. Bien qu’il soit vénérable et unique, le 
codex ne me semble pas avoir reçu l’attention qu’il mérite : dans l’immense 
bibliographie consacrée aux versions de Tristan, aux thèmes, aux personnages, 
au développement de la trame, un seul et très court essai, celui de Jean Batany, 
est consacré à ce codex 12. L’essai de Batany se révèle toutefois amplement 
insuffisant et offre une analyse superficielle du manuscrit :

heureusement, le manuscrit 2171 est unique, et cela permet aux philologues la 
saine réaction sécurisante des corrections. Le scribe est chargé à chaque instant 
de la toison sale du bouc émissaire, et sa bêtise nous rassure : Béroul, lui n’était 
pas un sauvage mais notre frère intellectuel, victime noble des lourds ouvriers 
de la plume qui ont déformé son texte. Il est indécent, pour un médiéviste, 
d’avouer qu’il est allergique aux manuscrits. Il ne peut le faire que s’il se permet 
une « exception », pour tel manuscrit chéri et vénérable 13.

Naturellement, il y aurait beaucoup à dire sur cette affirmation ; je souhaite 
seulement souligner, du point de vue méthodologique, la posture presque 
libératoire que le manuscrit offre à l’éditeur, qui est comme autorisé à corriger le 
texte sans aucune contrainte qui le tiendrait ancré à des règles différentes et moins 
partiales, c’est-à-dire celles dictées par son intelligence ou, pire, par son libre arbitre.

Le manuscrit 2171 semble dater de la seconde moitié du xiiie siècle ; il est 
formé de 32 feuilles en parchemin de 240 x 224 mm. L’écriture est disposée 
sur deux colonnes de 35-36 lignes, la main est unique, pas trop soignée. Le 
manuscrit transmet globalement 4 453 vers, c’est-à-dire la partie centrale de 
l’histoire (nous n’y trouvons pas, par exemple, l’enfance de Tristan, le combat 
avec Morold, l’épisode du filtre ni l’épilogue de la mort des amants).

L’histoire commence avec le célèbre épisode du rendez-vous nocturne, sur 
lequel je souhaiterais justement m’attarder. La rencontre secrète de Tristan et 
de la reine dans un jardin, à proximité d’une fontaine, est épiée par le roi Marc, 
caché dans les branches du pin qui surplombe la fontaine. Le roi avait été averti 
par le nain astrologue Frocin, figure hostile aux amants.

Tristan attend la reine, assis sur le bord de la fontaine, au clair de lune. 
Observatrice, Yseut, en arrivant, entrevoit dans l’eau le reflet du roi aux aguets 
dans les branches. La reine ne peut pas savoir que Tristan s’en est déjà aperçu. 

12	 Jean Batany, « Le manuscrit de Béroul : un texte difficile et un univers mental qui nous 
dérange », dans Danielle Buschinger (dir.), La Légende de Tristan au Moyen Âge, Göppingen, 
Kümmerle, 1982, p. 35-48.

13	 Ibid., p. 35-36.



65

giuseppina brunetti   Publier le m
anuscrit unique

Lui donc a peur pour elle, et elle pour lui : elle ne peut pas avertir Tristan par des 
mots explicites, elle ne peut pas s’approcher trop, au risque qu’il la prenne dans 
ses bras, et doit absolument empêcher toute parole imprudente, la moindre 
avance amoureuse, sous peine qu’ils soient tous deux condamnés à jamais.

Elle parle alors la première et entame un long discours plutôt sensé du point 
de vue rhétorique, et dans lequel l’ambiguïté des mots et l’exactitude formelle 
des affirmations sont remarquables. Cette scène fait pendant à celle de l’ordalie, 
au jurement que la reine tiendra ensuite au Mal Pas, en présence d’Arthur et où, 
avec la même ambiguïté, mais irréprochable formellement, elle s’innocentera 
(après s’être fait porter, pour traverser le marais, à califourchon par Tristan, 
déguisé en lépreux, elle jurera solennellement : « Je jure que je n’ai jamais eu 
personne d’autre entre mes cuisses si ce n’est mon mari et ce lépreux »).

Ici, Yseut procède de manière analogue. Elle évoque explicitement les 
soupçons du roi et, à la façon dont elle s’exprime, Tristan comprendra :

20	 Li rois pense que par folie,
	S ire Tristran, vos aie amé;
	 Mais Dex plevist ma loiauté
	Q ui sor mon cors mete flaele,
	S ’onques fors cil qui m’ot pucele
25	 Out m’amistié encor nul jor !
	S e li felon de cest enor
	P or qui jadis vos combatistes
	 O le Morhout, quant l’oceïstes,
	 Li font acroire, ce me semble,
30	Q ue nos amors jostent ensemble,
	S ire, vos n’en avez talent,
	N e je, par Deu omnipotent,
	N ’ai corage de druerie
	Q ui tort a nule vilanie.
35	 Mex voudroie que je fuse arse,
	A val le vent la poudre esparse,
	 Jor que je vive que amor
	A ie o home qu’o mon seignor.
	 […]
56	E t ils ont fait entendre au roi
	Q ue vos m’amez d’amor vilaine.
	S i voient il Deu et son reigne !
	 Ja nul verroient en la face.
60	T ristan, gardez en nule place



66

	N e me mandez por nule chose :
	 Je ne seroie pas tant ose
	Q ue je i osase venir.
64	T rop demor ci, n’en quier mentir.
	S ’or en savoit li rois un mot,
	 Mos cors seret desmenbré tot
	E t si seroit a mot gran tort ;
68	 Bien sai qu’il me dorroit la mort.
	 « Tristan, certes, li rois ne set
	 Que por lui pas vos aie ameit :
	 Por ce qu’eres du parenté
72	 Vos avoie je en cherté.
	 Je quidai jadis que ma mere
	A mast mot les parenz mon pere
	 […] »
	 (Le serment ambigu)
3740	T ristran s’asist sor le maroi.
	Q ant il se fu iluec assis,
	 Li rois Marc, fiers et posteïs,
	 Chevaucha fort vers le taier.
	T ristran l’aqueut a essaier
3745	S ’il porra rien avoir du suen.
	S on flavel sonë a haut suen,
	A  sa voiz roe crie a paine ;
	 O le nès fait subler l’alaine :
	 « Por Deu, roi Marc, un poi de bien ! »
	 […]
3899	 La roïne out de soie dras :
	A porté furent de Baudas ;
	 Forré furent de blanc hermine.
	 Mantel, bliaut, tot li traïne.
	S or ses espaules sont si crin,
	 Bendé a ligne sor or fin.
3905	U n cercle d’or out sor son chief
	Q ui empare de chief en chief,
	 Color rosine, fresche et blanche.
	E insi s’adrece vers la planche :
	 « Ge vuel avoir a toi afere.
3910	 - Roïne franche, debonere,



67

giuseppina brunetti   Publier le m
anuscrit unique

	A  toi irai sanz escondire,
	 Mais je ne sai que tu veus dire.
	 - Ne vuel mes dras enpalüer
	 Asne sera de moi porter
3915	T ot suavet par sus la planche.
	 […]
4158	 Or oiez, roi, qui ara tort :
	 La roïne vendra avant,
4160	S i qel verront petit et grant,
	E t si jurra o sa main destre,
	S or les corsainz, au roi celestre
	Q u’el onques n’ot amor commune
	A  ton neveu, ne deus në une,
4165	Q ue l’en tornast a vilanie,
	N ’amor ne prist par puterie.
	 […]
4183	T uit s’asistrent par mié les rens,
	 Fors les deus rois; c’est a grant sens :
4185	 Yseut fu entre eus deus as mains.
	P rés des reliques fu Gauvains.
	 La mesnie Artus, la proisie,
	E ntour le paile est arengie.
	A rtus prist la parole en main,
4190	Q ui fut d’Iseut le plus prochain :
	 «Entendez moi, Yseut la bele ;
	 Oiez de quoi on vos apele :
	Q ue Tristran n’ot vers vos amor
	 De puteé ne de folor,
4195	 Fors cele que devoit porter
	E nvers son oncle et vers sa per.
	 - Seignors, fait el, por Deu merci !
	S aintes reliques voi ici.
	 Or escoutez que je ci jure,
4200	 De quoi le roi ci asseüre :
	S i m’aït Dex et saint Ylaire,
	 Ces reliques, cest saintuaire,
	T otes celes qui ci ne sont
	E t tuit celes de par le mont,
4205	Q u’entre mes cuises n’entra home



68

	 Fors le ladre qui fist sorsome,
	Q ui me porta outre les guez,
	E t li rois Marc mes esposez.
	 Ces deus ost de mon soirement,
4210	G e n’en ost plus de tote gent.
	 De deus ne me pus escondire :
	 Du ladre, du roi Marc mon sire 14.

Les termes employés par Béroul sont significatifs : en invoquant Dieu (v. 22 
et 32 puis plus loin v. 353) Yseut souligne la « loiauté » qui la lie à Marc. Elle 
déclare aussi qu’elle n’a pas le cœur à prendre un amant pour être déshonorée 
(v. 33-34) et que jamais au grand jamais elle n’a donné son amour à un autre, si 
ce n’est à celui qui l’a eue vierge (la narration ici se fait subtile : chaque lecteur 
sait, et Tristan à la fontaine avec lui, que cet homme n’était pas Marc, mais bien 
Tristan, et que la virginité que Marc eut fut celle de Brangien qui avait pris la 
place de la reine non plus vierge dans son lit nuptial). Béroul examine ensuite 
le sentiment qui lierait Tristan à elle : « je vous ai guéri, il n’y a rien de mal si 
vous m’êtes reconnaissant et ami » (v. 52-53), « mais ils ont dit au roi que vous 
m’aimez d’un amour coupable », attention ici au syntagme : « amour vilaine ». 
Enfin il évoque le sentiment qui la lierait, elle, à Tristan : celui dû à un parent 
proche du mari, « ma mère aussi aima beaucoup les parents de mon père » 
(v. 74). Une fois l’analyse terminée, les trois sommets du triangle amoureux 
sont réciproquement fermés. Le roi est rassuré, et les amants sont saufs. Yseut 
retourne dans ses appartements où l’attend Brangien, sa femme de chambre.

Contrairement à la présentation qu’offre le manuscrit mutilé, c’est à ce stade 
seulement que nous apprenons la manière dont se sont déroulés les faits au 
cours du rendez-vous épié. Yseut entre dans sa chambre, Brangien la voit pâlir, 
elle comprend qu’un événement a profondément troublé la reine et l’interroge :

340	 Yseut est en sa chambre entree.
	 Brengain la vit descoloree.
	 Bien sout quë ele avoit oï
	T el rien dont out le cuer marri,
	Q ui si muoit et palisoit ;
345	S e li demande que avoit
	E le respont: « Bele magistre,
	 Bien doi estre pensive et tristre.

14	 Éd. établie par Daniel Poirion dans Christiane Marchello-Nizia (dir.), Tristan et Yseut. 
Les premières versions européennes, Paris, Gallimard, coll. « Bibliothèque de la Pléiade », 
1995, p. 3-5, p. 12, p. 102-114.



69

giuseppina brunetti   Publier le m
anuscrit unique

	 Brengain, ne vos vel pas mentir:
	N e sai qui hui nos vout traïr,
350	 Mais li rois Marc estoit en l’arbre
	 Ou li perrons estait de marbre.
	 Je vi son ombre en la fontaine.
	 Dex me fist parler primeraine.
	 […]
	 Onques li rois ne s’aperçut
368	N e mon estre ne desconnut
	P artie me sui du tripot. »

La manière qu’Yseut a de s’adresser à Brangien est assez rare. L’appellation 
« Bele magistre » inclut le sens de nourrice et éducatrice (tout comme, de manière 
spéculaire, Governale est le maître d’armes de Tristan) ; ceci semble donc signifier 
que Brangien est plus âgée qu’Yseut, marquant une différence d’âge que certaines 
versions de la légende conservent, et éclaircissent de manière explicite. « J’ai vu son 
ombre, sa figure réfléchie dans la fontaine, Dieu m’a fait parler en premier » ou peut-
être, mieux : « grâce à Dieu, j’ai eu la présence d’esprit de parler en premier », avec 
une nuance de sens qui s’accorde idéologiquement à l’emploi semblable d’autres 
termes importants (soulignons celui de pechié, « dommage », qui chez Béroul a 
plutôt le sens d’« erreur, malchance ») 15. Au-dessus de tout trône la sagacité, la 
ruse d’Yseut : « le roi ne s’est aperçu de rien ; il n’a pas pu saisir mon jeu » (v. 367-
368). Ici, en outre, apparaît un terme singulier : tripot, « action d’intriguer avec des 
manœuvres frauduleuses 16 » que l’on pourrait considérer, si on ne le trouvait pas 
aussi dans Richeut, comme un terme propre au lexique du seul Béroul 17.

15	 Janet H. Caulkins, « The meaning of pechié in the Romance of Tristram by Beroul », Romance 
Notes, 8, 1972, p. 1-5 ; Marie-Louise Ollier, « Le péché selon Yseut dans le Tristan de Béroul », 
dans Keith Busby et Erik Kooper (dir.), Courtly Literature: Culture and Context, Amsterdam/
Philadelphia, Benjamins, 1990, p. 465-482 ; Adeline Richard, Amour et Passe-Amour. 
Lancelot-Guenièvre, Tristan-Yseut dans le Lancelot en prose et le Tristan en prose, Presses 
universitaires de Provence, Aix-en-Provence, 2007.

16	 Walther von Wartburg, Französisches Etymologisches Wörterbuch, XVII, p. 364-369 ; Frédéric 
Godefroy, Dictionnaire de l’ancienne langue française du ixe siècle au xve siècle, VIII, p. 78 ; 
Trésor de la langue française, p. 663, <germ*TRIPPON. Il existe aussi un radical TREP- qui, en 
ancien italien, donne « trepare ». Le mot connaît une fortune considérable et aboutit au sens 
de « jeu de paume », mais après Béroul, voir Johannes Dietrich Schleyer, Der Wortschatz von 
List und Betrug im Altfranzösischen und Altprovenzalischen, Bonn, Romanisches Seminar 
der Universität Bonn, 1961, p. 62-64.

17	 Philippe Ménard, Le Rire et le sourire dans le roman courtois en France au Moyen Âge, Genève, 
Droz, 1969, p. 604 et, concernant les problématiques liées à la datation des textes, voir 
Rosanna Brusegan, « Yseut e Richeut », dans Le Roman de Tristan. Le maschere di Béroul, 
Medioevo Romanzo, XXV, 2001, p. 284-300, notamment p. 286 et 295. Au sujet du lexique 
en rime, voir Gioia Paradisi, « Note sul lessico in rima nei Tristan in versi. II. Béroul », dans 
Simonetta Bianchini (dir.), Lessico, parole-chiave, strutture letterarie del Medioevo romanzo, 
Roma, Bagatto libri, 2005, p. 79-126.



70

Ce passage de l’échange avec Brangien n’apparaît pas chez Eilhart et, si je ne 
me trompe, se trouve uniquement chez Béroul. Il me semble qu’au moins deux 
des termes spécifiques qu’on y remarque se retrouvent chez Chrétien de Troyes, 
exactement dans Cligès, où Fénice déclare de ne vouloir pour rien au monde 
être assimilée à Yseut :

3091	 Maistre, dont m’avez vos garie !
	 […]
3099	E inz vodraie estre desmembree
	 que de nos.II. fust remembree
	 L’amor d’Iseut et de Tristen
	 Dont tantes folies dist l’en
	Q ue hontes m’es a raconter
	 Je ne me porroie acorder
	A  la vie qu’Ysez mena
	 Amors en lui trop vilena 18.

Ici aussi, le discours s’adresse à la nourrice, Thessala, apostrophée avec la 
même épithète que celle donnée à Brangien: « Maistre » (vers 3091) ; plus loin 
on retrouve le jugement concernant la qualité de l’amour partagé par Tristan et 
Yseut, à savoir la vileté (« Amors en lui trop vilena ») – qualité précisément dont 
Yseut s’est disculpée au-dessous du pin : « N’ai corage de druerie / Qui tort a 
nule vilenie » (Béroul, v. 33-34).

La perspective polémique adoptée par Chrétien dans son Cligès, roman 
notoirement anti-tristanien, permet de préciser la version de Béroul transmise 
par l’unique manuscrit parisien. Si notre hypothèse s’avérait juste, elle 
constituerait un acquis important pour dater le texte de Béroul (je rappelle que 
sa datation ne repose que sur un faisceau d’indices et oscille entre deux limites, 
au plus tard 1170 environ, date déterminée justement en fonction de l’influence 
présumée de l’Erec de Chrétien, et vingt années auparavant, au plus tôt) 19. 
Il importe ici de souligner que la potentielle intertextualité amorcée par un 
texte aujourd’hui conservé grâce à un unique manuscrit peut se révéler bien 
plus ample et plus importante qu’on ne pourrait le supposer, et avoir des 

18	 Chrétien de Troyes, Romans suivis des Chansons, avec, en appendice, Philomena, éd. Michel 
Zink, Jean-Marie Fritz, Charles Méla, Olivier Collet, David F. Hult et Marie-Claire Zai, Paris, LGF, 
coll. « La Pochothèque », 1994, p. 230 (d’après le ms. BnF, fr. 12560).

19	 Gweneth Whitteridge, « The date of the Tristan of Beroul », Medium Aevum, 28, 1959, p. 167-
171 ; Félix Lecoy, « L’épisode du harpeur d’Irlande et la date des Tristan de Béroul et de 
Thomas », Romania, LXXXVI, 1965, p. 538-545 ; Mary Domenica Legge, « Place names and 
the date of Béroul », Medium Aevum, 38, 1969, p. 171-174 ; Gioia Paradisi, « Tempi e luoghi 
della tradizione tristaniana: Béroul », Cultura neolatina, XLIX, 1989, p. 75-146. Voir Tristano 
e Isortta, éd. G. Paradisi, Alessandria, Edizioni dell’Orso, 2013.



71

giuseppina brunetti   Publier le m
anuscrit unique

répercussions, dans un cas comme celui-ci, jusque sur la lecture et l’histoire de 
la réception des textes attribués à celui qui fut sans aucun doute le plus grand 
des romanciers médiévaux, Chrétien de Troyes.

Qu’il me soit permis, pour conclure, une citation encore au sujet de la méthode : 
l’effort visant à saisir de nouveau le texte dans sa rédaction primitive et, partant, 
l’auteur dans toute l’autorité de son intention, n’aurait pas lieu s’il n’était pas 
motivé par le désir de dépasser un écart, de conjurer une déformation 20. « Le 
texte est tout notre bien », a écrit un des plus grands philologues actuels, Cesare 
Segre, modifiant une formule plus connue, due à Joseph Bédier :

[…] réaffirmer la réalité du texte ne signifie pas soutenir qu’il existe une seule 
façon de lire les textes, ni même répéter un principe d’« autorité » interprétative. 
[…] Cela signifie sauvegarder l’existence d’un « donné » originaire qui existe 
avant toute lecture et qui continue à être là même après. Nous, nous pouvons 
voir la prolifération de sens comme une arborescence qui s’étend de plus en plus 
à partir du texte littéraire : un arbre qui continue à s’élargir. Il y a des brindilles 
ou des branches entières qui représentent les développements malins voire 
mortels. Ce grand arbre devrait être reparcouru en arrière, vers le texte de base, 
vers sa réalité signifiante, comme le fait la critique textuelle ou ecdotique […]. 
Le texte est tout notre bien ; aucune autre cogitation, si brillante ou suggestive 
soit-elle, ne peut valoir et signifier plus que le texte dans sa majesté. Cette 
majesté coïncide avec la vérité que par notre travail nous recherchons car tel est 
notre devoir, dans le texte et partout ailleurs 21.

Cette définition de la tâche du philologue comme recherche de la vérité figure 
également dans la conclusion d’un autre essai, lui aussi magnifique :

Notre éditeur critique de textes semble avoir fait une navigation semblable à 
celle de saint Brandan. Il est passé d’abord par l’île des oiseaux lachmanniens 
polychromes : ils présentaient un modèle d’un ouvrage littéraire et disaient 
d’une voix suave que ce modèle était encore meilleur que l’œuvre en soi, plus 
pur, plus régulier, sans incohérences linguistiques. Puis, sur une autre île, des 
sirènes bédiériennes saisissaient des mains un des manuscrits de l’œuvre et, en 
chantant, déclaraient que ce manuscrit qui semblait seulement une copie au 
contraire s’identifiait à l’œuvre, qu’il était la seule réalité concrète […]. Notre 
saint Brandan a ensuite fini sur l’île de la vérité à conquérir. La vérité, pour nous 
mortels, est formée de lumières et lueurs, d’assouvissements et d’instabilités ; 

20	 Jean Starobinski, « La critica letteraria », dans Vittore Branca et J. Starobinski, La filologia e 
la critica letteraria, Milano, Rizzoli, 1977, p. 111-190 (ici p. 133).

21	 C. Segre, Ritorno alla critica, Torino, Einaudi, 2001, p. 98-99.



72

elle se révèle progressivement, et toujours partialement, suite aux continues 
interrogations, aux tentatives incessantes, en d’autre mots, aux preuves d’amour 
philologiques. Plus les amants sont nombreux, plus cet amour grandit. Les 
amants doivent être philologiques et critiques, parce que la vérité, même si elle 
ne sera jamais entièrement révélée, est une, et à sa conquête doivent collaborer la 
logique et le goût, l’histoire de la langue et celle de la culture, l’herméneutique et 
l’esthétique. La vérité n’est pas donnée une fois pour toutes, mais il s’agit d’une 
conquête (une conquête partiale) de toute la vie, de toutes nos vies. L’édition 
critique recueille le meilleur du travail effectué jusqu’ici vers la vérité du texte, 
elle est d’autant plus louable qu’elle aidera les futurs lecteurs, ou philologues, 
ou critiques, à avancer encore vers la vérité 22.

22	 C. Segre, Esperienze di un editore critico della « Chanson de Roland », op. cit., p. 20-21.



Le m
anuscrit unique  •   sup  •   2018

73

LE ROSARIUS OU LES VESTIGES DU CABINET D’ÉTUDE 
D’UN PRÉDICATEUR MONDAIN

Marie-Laure Savoye 
IRHT

Célèbre, et pourtant largement méconnu, le Rosarius est une ample 
compilation dédiée à la Vierge, composée dans le deuxième quart du xive siècle. 
Le titre confond habituellement dans la littérature philologique l’œuvre et 
son support, le manuscrit fr. 12483 de la Bibliothèque nationale de France et 
l’étrange compilation qu’il renferme. Manuscrit unique, puisqu’aucune autre 
copie de la compilation n’est à ce jour connue. Manuscrit unique encore par son 
ampleur comme sa bigarrure – ceci écrit avec toute la sympathie et la familiarité 
d’une éditrice qui n’a rien perdu de l’enthousiasme originel de son entreprise 1. 
Il mérite ainsi à double titre de nourrir la réflexion sur le manuscrit unique, et 
mon propos présentera deux facettes : j’aborderai dans un premier temps les 

1	 Le Rosarius a fait l’objet de plusieurs entreprises d’édition partielle, par lesquelles j’ai 
initialement fait sa connaissance. La sélection des vers édités y obéit à des critères 
thématiques (bestiaire, herbier, lapidaire, miracle) ou formels (chansons, dits) : Achille 
Jubinal, Nouveau recueil de contes, dits, fabliaux et autres pièces inédites des xiiie, xive et 
xve siècles pour faire suite aux collections de Legrand d’Aussy, Barbazan et Méon, Paris, 
Pannier, 1839-1842, 2 vol. ; Alfred Jeanroy, « Les chansons pieuses du Ms. fr. 12483 de la 
Bibl. nationale », dans Mélanges de philologie romane et d’histoire littéraire offerts à 
M. Maurice Wilmotte à l’occasion de son 25e anniversaire d’enseignement, Paris, Champion, 
1910, p. 245‑266 ; A ‘Plantaire’ in honor of the blessed Virgin Mary taken from a French 
manuscript of the xive century, Washington, Catholic University of America, 1933 ; Miracles 
de Notre-Dame, tirés du Rosarius (Paris, Ms. BnF, fr. 12483), éd. Pierre Kunstmann, Ottawa/
Paris, Presses de l’université d’Ottawa, 1991 ; Les Propriétés des choses selon le Rosarius 
(BnF,  fr. 12483), éd. établie par Anders Zetterberg, revue et complétée par Sven Sandqvist, 
Lund, Lund University Press, 52, 1994 ; Le Bestiaire et le Lapidaire du Rosarius (BnF, 
fr. 12483), éd. Sven Sandqvist, Lund, Lund University Press, 55, 1996 ; Wendy Pfeffer, « Le Dit 
des monstiers », Speculum, 73, 1998, p. 80-114. Ceci sans compter les recours au manuscrit 
fr. 12483 dans les éditions de quelques-uns des textes insérés dans la compilation (et dont 
l’énumération serait trop longue ici), ni les fragments édités par Arthur Långfors au fil de sa 
remarquable notice : « Notice du manuscrit 12483 de la Bibliothèque nationale », Notices 
et extraits de la Bibliothèque nationale, 39, 1916/2, p. 503‑662. J’aurais mauvaise grâce à 
critiquer l’une ou l’autre de ces publications au nom de leur qualité philologique. Toutefois, 
ma propre entreprise s’enracine dans le sentiment que le texte a toujours été trahi par ce 
morcellement : aucun des chapitres, pourtant clairement délimités, et tous d’une ampleur 
modeste (un millier de vers au maximum) n’a fait l’objet d’une édition complète. Aussi ai-je 
entrepris de donner l’édition complète des fragments conservés, soit près de 40 000 vers. 



74

questions éditoriales ; puis j’ouvrirai quelques pistes pour l’identification de la 
très riche bibliothèque cristallisée en ce recueil. J’espère montrer que les deux 
problématiques ne sont pas étrangères l’une à l’autre. 

Le Rosarius, c’est d’abord un manuscrit de 260 feuillets, au mieux fortement 
rognés, au pire réduits à une fine bande de parchemin. Les marges ont fait 
l’objet de découpes assez sauvages ; une lame a laissé des traces en échelle 
donnant à penser qu’on a découpé dans le bloc des bandes de largeurs variées. 
Ce n’est donc que par commodité que nous parlerons de rognure, le procédé ne 
visant manifestement pas à harmoniser les lisières du bloc. La liasse parvenue 
à nos jours – et qui pourrait n’avoir été reliée qu’à une date moderne, après 
mutilation – ne représente qu’une petite moitié de l’ouvrage original, copie 
unique, acéphale et anoure, mutilée en son sein de lacunes pouvant aller d’un 
vers à plusieurs centaines 2. Les problèmes généraux sont donc bien connus, 
et cette étude fournit l’occasion de s’attarder sur maints exemples : chute des 
débuts et fins de vers, disparition de vers entiers, disparition des annotations 
marginales, dont un certain nombre de corrections appelées dans le texte de 
façon régulière par trois points disposés en triangle…

Les questions ecdotiques prennent toutefois une tournure spécifique à cause 
de la nature de l’œuvre. Dans le manuscrit lui-même est attribué au « Rosarius », 
livre élevé au rang d’auteur, tout ce qui n’est pas emprunté, « greffé » selon les 
images qui courent tout au long du manuscrit. Mais les citations abondent ; 
elles représentent environ 22 % de l’ensemble, et le compilateur a pris soin de 
clairement les distinguer de ses créations propres. C’est sur le traitement de ces 
citations que je souhaite faire porter ma contribution. 

Pour la clarté de l’exposé, j’ai choisi de concentrer ma réflexion sur le 
34e chapitre du 1er livre, consacré à la fleur de lis, et qui se trouve aux feuillets 
52v-57r. En voici la structure 3 : 
• Description de la fleur de lis (30 vers)
• Commentaire (142 vers)
• Dit de la Pomme de Baudoin de Condé (12 vers)
• Exempla : les dévotions mariales des rois Arthur et Louis IX (140 vers)
• Testament de Jean de Meun (extrait de 44 vers) 4

2	 Concernant l’ampleur du volume original et pour davantage de détails sur son état, je renvoie 
à la démonstration que j’ai donnée dans « Semis, transplantation et greffe : les techniques 
de la compilation dans le Rosarius », dans Yasmina Foehr-Janssens et Olivier Collet (dir.), 
Le Recueil au Moyen Âge. Le Moyen Âge central, Turnhout, Brepols, 2010, p. 199-221.

3	 Le décalage introduit dans la liste veut rendre manifeste la structure du chapitre, certaines 
œuvres étant enchâssées dans des développements didactiques ou narratifs, d’autres 
juxtaposées à ces mêmes développements, au même niveau hiérarchique. 

4	 V. 1169-1212 de l’éd. donnée par Silvia Buzzetti Gallarati, Le Testament Maistre Jehan de 
Meun: un caso letterario, Alessandria, Dell’Orso, 1989.



75

m
arie-laure savoye   Le R

osarius ou les vestiges du cabinet d’étude d’un prédicateur m
ondain

• Chanson bilingue (120 vers) 5

• Reprise de l’enseignement (52 vers)
• Dit du Roi de Watriquet de Couvin (260 vers), œuvre qui donne le terminus 

a quo de la rédaction du Rosarius, puisqu’y est évoquée l’intronisation de 
Philippe VI en 1328.

Ce 34e chapitre nous est parvenu dans un état matériel assez privilégié, car nous 
n’avons à y déplorer que quelques lacunes en bordure de feuillets – initiales ou 
fins de vers manquantes, en général aisées à restituer – et, en quelques endroits 
cependant, des lacunes de vers complets. Dans les passages qui sont de la plume 
de notre compilateur, la restitution, pour inspirée qu’elle soit, ne peut être 
qu’hasardeuse. Mais certaines des mutilations, ainsi que de menus écueils, 
se trouvent dans l’une ou l’autre des quatre œuvres citées, Dit de la Pomme, 
Testament, chanson et Dit du roi.

De trois de ces œuvres nous avons la chance de conserver d’autres copies :
–	 quatre témoins pour le Dit de la Pomme : Bruxelles, Bibliothèque royale, 

9411-9426 (xiiie siècle, après 1230), B1 6 ; Paris, bibliothèque de l’Arsenal, 
3142 (fin du xiiie siècle), Pa1 ; Paris, bibliothèque de l’Arsenal, 3524 
(xive siècle), Pa2 ; Paris, BnF, fr. 1446 (entre 1289 et 1292), Pb1 ;

–	 cinq témoins pour le Dit du Roi 7 : Bruxelles, Bibliothèque royale, 11225-27 
(années 1320-1330), B2 ; Paris, bibliothèque de l’Arsenal, 3525 (début des 
années 1330), Pa3 ; Paris, BnF, fr. 2183 (début des années 1330), Pb2 ; Paris, 
BnF, fr. 14968 (début des années 1330), Pb3 ; Paris, BnF, fr. 24432 (milieu 
du xive siècle), Pb4 ;

–	 cent-seize témoins accessibles 8 pour le Testament de Jean de Meun 9.
Sur le cas de la chanson bilingue, je reviendrai ensuite. L’important pour 
notre propos est que pour les trois premières œuvres existe la possibilité – la 
tentation ? – d’une remédiation par collation.

La brièveté du Dit de la Pomme autorise une transcription intégrale 10 de la 
leçon qu’en donne le Rosarius (fol. 53rb) :

En une pomme fu l’amors
du mors dont si fumes la mors

5	 Éd. complète par Karl Bartsch, « Geistliche Umdichtung weltlicher Lieder », Zeitschrift für 
romanische Philologie, 8, 1885, p. 570-585.

6	 J’attribue des sigles provisoires à ces témoins pour les besoins de la démonstration. 
7	 Les datations retenues sont celles établies par Richard et Mary Rouse, « Publishing 

Watriquet’s Dits », Viator, 32, 2001, p. 127-175.
8	 Plusieurs copies se trouvent actuellement dans des collections particulières.
9	 La liste en a été dressée par l’équipe de la section romane de l’IRHT dans la base de données 

Jonas, en ligne : http://jonas.irht.cnrs.fr/oeuvre/3900 (fiche consultée le 15 septembre 2011). 
10	 Le soulignement indique les résolutions d’abréviations. 



76

qu’aprés ce mors n’ot que remordre
quar tous li mondes fu la mors. 		  4
Sachiés ce ne fu pas la mors
dont au cuer puist […] remordre. 
Ha com ci est mal mors a mordre
qui nous fist mors a Dieu amordre ! 	 8
Pour nous la mors n’i fu Amors
fors pour nous la mort desamord[re]
et de pechié pour nous ramordre
a Lui, dont fumes desamors. 11		  12

La première phrase ne pose pas de grande difficulté, même s’il est possible 
d’hésiter sur le sens d’amors au vers 1, soit que le substantif désigne, en 
redondance avec le « mors » du vers suivant, la « morsure », soit qu’il désigne 
l’« appât » 12. J’y lirais volontiers une façon d’insister sur la part d’initiative de 
l’homme (ad-mordere) et proposerais de traduire : « C’est en une pomme que fut 
donné le premier coup de dents de la morsure dont nous fûmes tués (/dont nous 
fûmes mordus 13), au point qu’après cette morsure il n’y eut plus que remords, 
car tout le monde y fut tué/mordu. »

La lecture se complique aux vers 5-6, où le manuscrit présente une lacune – un 
espace est laissé vierge – en milieu de vers. Le problème métrique provisoirement 
mis de côté, reste celui du sens : l’emploi impersonnel et transitif indirect de 
remordre, avec le sens de « donner des remords à », est bien attesté 14, et l’on 
pourrait composer avec : « Sachez que ce ne fut pas là une morsure dont le cœur 
ait eu à avoir des remords ». Convoquer le paradoxe de la felix culpa n’aurait ici 
rien que d’ordinaire. Ce qui est moins ordinaire, c’est que notre copiste laisse 
de tels blancs dans le manuscrit ; il est donc clair qu’il a conscience de la fausseté 
du vers et qu’il localise précisément le lieu à amender. On devine aisément qu’il 
a trébuché sur la leçon que lui proposait son modèle et que, désireux sans doute 

11	 Rub. Chi commence li Ave Maria B1 Li dis de la pomme Pa2 De la pome et d’Adam Pb1 — v. 1 
pume B1 — v. 2 d’un B1 Pa1 Pa2 Pb1 fume Pa1 Pb1 dont fumes si la mors Pa2 — v. 3 Q’apres 
B1 k’apres Pa1 Pb1 — v. 4 Car t. fu li m. la mors B1 Pa1 Pa2 Pb1 — v. 5 Sacies B1 Sachiez Pa2 
Pb1 — v. 6 d. au c. puist joie r. B1 Pa2 Pb1 d. a cuer p. joie r. Pa1 — v. 7 con ci ot B1 Pa1 Pa2 
Pb1 — v. 8 q. n. f. mort et dui a. B1 q. n. f. mors et dieu Pa1 Pa2 Pb1 — v. 9 pour nous a mort 
n’i fust amors B1 Pa1 Pa2 Pb1 — v. 10 fors pour nous de mort desamordre B1 Pa1 Pa2 — v. 11 
et de pecie por nous remordre B1. 

12	 Adolf Tobler et Erhard Lommatzsch, Altfranzösisches Wörterbuch, Wiesbaden, Steiner, 1915-
2002, s.v. « amors » ; Walther von Warburg, Französisches Etymologisches Wörterbuch, 
Tübingen, J.C.B. Mohr, 1948-, t. XXIV, s.v. « admordere ». Voir également ces deux sens 
envisagés dans le Dictionnaire du moyen français, en ligne : http://www.atilf.fr/dmf/, 
s.v. « amors ». 

13	 L’ambiguïté demeure, et nous ne parvenons pas à en rendre compte par la traduction. 
14	 T.-L., s.v. « remordre ».

http://www.worldcat.org/search?q=au%253ATobler%252C+Adolf%252C&qt=hot_author
http://www.worldcat.org/search?q=au%253ALommatzsch%252C+Erhard%252C&qt=hot_author


77

m
arie-laure savoye   Le R

osarius ou les vestiges du cabinet d’étude d’un prédicateur m
ondain

d’amender ultérieurement son texte – ex ingenio ou par collation si quelque 
autre copie se présente – il s’en ménage la possibilité matérielle 15. La leçon qui 
l’a arrêté de la sorte est donnée unanimement par les autres copies du Dit de la 
pomme : « Sachiez ce ne fut pas la mors, dont au cuer puist joie remordre »… 
La métrique s’en trouve certes satisfaite, mais que dire du sens de remordre ? 
L’Altfranzösisches Wörterbuch réserve un traitement à part à cette occurrence 
précise, et propose, plutôt qu’une interprétation, une ébauche de synonymie : 
« etwa = reprendre ». D’une certaine façon, comme le compilateur médiéval, 
les auteurs du dictionnaire marquent ainsi quelque réticence à envisager que 
remordre ait ici son sens bien attesté – à commencer par leur propre article – de 
« rappeler une chose à quelqu’un 16 », et qu’il faille comprendre : « Ce ne fut pas 
là une morsure dont il pourrait être rappelé au cœur la joie 17 ».

Une nouvelle difficulté nous attend, bien que moins manifeste, aux vers 7-8 : 
en admettant un s’amordre à – le régime indirect n’est nulle part ailleurs attesté – 
impliquant l’hostilité 18, et non le sens, mieux attesté pour cette période, de 
« s’attacher à », « s’appliquer à », on pourrait tenter une traduction : « Ah, 
comme ce mors est mauvais à mordre, qui nous fit, nous morts, nous attaquer 
à Dieu ». Au prix d’un peu de gymnastique intellectuelle – et de la note de bas 
de page en rendant compte – on peut trouver du sens à ce qu’écrit le Rosarius. 
Mais pour les autres témoins du Dit de la pomme, la leçon est tout autre, tant 
lexicalement que syntaxiquement : « qui nous fist Mors 19 et dieu amordre » ; 
amordre retrouve un régime direct plus courant ; dieu est nom commun, dérivé 
de dolum. Le sens voulu par l’auteur pourrait avoir été « qui nous fit mordre la 
mort et le deuil ».

Enfin, si l’on peut de même composer avec les quatre derniers vers, nous 
nous heurtons à une syntaxe bancale, desamordre ayant dans la même phrase 
un régime direct et un indirect. Trois manuscrits offrent une lectio facilior « de 
mort »… L’Amour a été tué pour nous déprendre de la mort et du péché, et 

15	 Ce pourrait être un indice en faveur de l’hypothèse avancée que le fr. 12483 soit un manuscrit 
d’auteur, élément important certes, mais sur lequel il me semble prématuré de me prononcer 
catégoriquement.

16	 Voir T.-L., s.v. « remordre », « etw. in Erinnerung bringen » ; FEW, X, s.v. « remordere ».
17	 Auguste Scheler, l’éditeur des œuvres de Baudouin, traduisait par « renaître », « dont la joie 

pourrait renaître au cœur ». Toutes les lectures reposent sur des sens supposés de remordre 
qui sont loin d’être évidents, et dont on aimerait trouver l’attestation ailleurs que chez cet 
unique poète. On répugne d’autant à suivre l’une ou l’autre des hypothèses proposées que 
la littérature connaît de ces morsures qui apportent la joie… Que l’on songe simplement à la 
morsure d’amour. 

18	 Sens absent du T.-L. et du God., mais enregistré avec un exemple tardif (Faits et Dits de Jean 
Molinet) dans le DMF. 

19	 Je propose de transcrire avec une majuscule le substantif pour rendre compte d’une possible 
personnification ; elle expliquerait la présence d’un –s en finale (voir Claude Buridant, 
Grammaire nouvelle de l’ancien français, Paris, Sedes, 2000, p. 81-82).



78

pour nous rattacher à Lui… Mais un manuscrit concorde avec le Rosarius : Pb1, 
qui nous interdit de conclure trop rapidement à une faute de notre copiste 
là où ses leçons présentent quelque étrangeté. Inversement, ce court poème 
nous a apporté la preuve que le compilateur n’est pas scribe servile, et qu’il sait 
suspendre sa plume – et sans doute parfois proposer une correction – lorsque 
ce lui semble prudent.

Aussi se pose de façon cruciale une question méthodologique : ce que nous 
sommes en train d’éditer, ce n’est pas le texte de Baudouin de Condé, mais la 
lecture qu’en a faite un compilateur du xive siècle. En ce sens, de ce texte lu 
et copié, nous n’avons bien qu’un unique manuscrit. Éditer le texte en l’état, 
c’est rendre compte de la proposition de lecture d’un lecteur et adaptateur. 
Du premier vers examiné et tel qu’il est transmis, un sens existe bel et bien : 
le cœur ne peut regretter cette morsure ; c’est la Faute qui valut à l’humanité 
l’Incarnation et le Salut, « bienheureuse faute ». L’insertion a posteriori d’un 
adverbe dans l’espace laissé vide aurait pu satisfaire la métrique sans modifier 
le sens. 

Corriger, ce serait conclure qu’il y a faute parce qu’il y a écart avec une tradition 
textuelle par ailleurs accessible. Or, en l’absence de témoins de comparaison, on 
commencerait par chercher le sens, sans présupposer l’erreur. Corriger, ce serait 
oblitérer le caractère intertextuel du Rosarius, et renoncer à l’utiliser comme 
indicateur de la réception des œuvres. Ce serait en outre créer un distinguo 
entre les textes pour lesquels une remédiation est tentante parce que nous les 
conservons par ailleurs, et ceux pour lesquels le Rosarius est notre ultime vestige. 
Enfin, le dernier cas évoqué le montre : un manuscrit subsistant conserve une 
leçon identique à celle de notre manuscrit (Pb1) ; la leçon difficilior qu’il nous 
livre peut fort bien provenir de son modèle, et non être imputable à quelque 
négligence ou maladresse du compilateur/copiste.

Pour toutes ces raisons, l’édition me semble devoir rendre compte au plus 
près de la lettre du Rosarius. Pourtant, les lieux problématiques ne peuvent être 
ignorés, et partout où l’on s’abstiendra d’amender le texte de la compilation 
par le recours à la collation, il conviendra d’inventer une mise en page ou une 
typographie qui indique au lecteur que l’obstacle a été repéré et qu’une solution 
est proposée, en variante et/ou en note.

Un autre critère doit entrer en ligne de compte, c’est celui de la qualité globale 
de la copie. Or, force est de constater que les loci desperati sont rares dans les 
passages de la plume du compilateur. Tout au plus manquera-t-il ici et là un 
jambage. Le manuscrit a d’ailleurs été relu attentivement, et porte de nombreuses 
corrections interlinéaires, ajout d’une lettre, exponctuation d’une autre. Les 
« fautes » qui troublent la compréhension du texte se trouvent concentrées sur 
ces citations et relèvent donc, au moins partiellement, du phénomène de copie. 



79

m
arie-laure savoye   Le R

osarius ou les vestiges du cabinet d’étude d’un prédicateur m
ondain

Elles en sont d’autant plus intéressantes, soit que simplement elles rendent 
compte de l’état des sources, soit qu’elles prennent naissance dans l’activité 
de copie elle-même, qui mobilise une attention différente de la composition 
originale. Malheureusement, il nous faut attendre d’avoir à notre disposition 
l’ensemble des collations pour les textes cités avant de pousser plus loin 
la spéculation.

S’il serait dommageable de substituer une compilation d’éditions autonomes 
– i.e. traitant chaque texte cité comme un texte isolé – à l’édition du recueil 
en tant que tel, il serait tout autant dommageable de se priver des apports des 
témoins conservés, soit pour commenter la leçon du Rosarius, soit pour suppléer 
aux lacunes matérielles 20. À cette dernière fin, il semble nécessaire d’identifier, 
pour chaque texte cité, le témoin le plus proche du Rosarius : notre projet étant 
de donner à lire de la façon la plus complète possible l’œuvre du prédicateur 
dominicain, c’est ce critère de proximité qui prévaudra sur tout autre pour le 
choix du manuscrit de substitution.

C’est là une tâche que je n’ai pu encore mener à bien pour le Testament de 
Jean de Meun, en raison du grand nombre de copies à collationner. L’étude 
de la tradition du Dit du Roi, plus simple, donnera toutefois un aperçu de 
ce qu’on peut espérer. La copie qu’en donne le Rosarius présente peu de lieux 
problématiques, tout juste un cas d’inversion des vers 8019-8020 21, « Rois, cis 
anemis sont bediaus / Vous estez chiéz et garde d’eaus », qui rapproche notre 
manuscrit des copies Pb3 et Pb4. L’examen complet de la pièce 22 permet de 
mettre en évidence de réelles affinités avec Pb4, le fr. 24432 de la Bibliothèque 
nationale, grand livre-bibliothèque. Tant que la collation n’aura pas été faite 
pour chacun des textes cités, nous avancerons en terrain mouvant ; pourtant il 
n’est pas anodin que l’étude textuelle de détail vienne confirmer ce que l’étude 
générale du contenu avait laissé supposer, à savoir que d’une manière ou d’une 
autre, le Rosarius avait un lien génétique avec quelque grand livre-bibliothèque 
aujourd’hui perdu. J’ai eu l’occasion de relever déjà qu’il partage une dizaine 
de textes avec le plus célèbre encore fr. 837. Avec le fr. 24432, ce sont quatre 
points de rencontre : la Patenôtre aux goliards, l’Ave Maria de Gautier l’Épicier, 

20	 Un cas tout à fait notable est celui des contes de la Vie des Pères pour lesquels ne sont 
conservés que les talons des feuillets, permettant le seul déchiffrage des initiales de vers de 
la colonne de gauche du recto et la finale de vers de la colonne de droite du verso. Identifier, 
par la collation des passages non mutilés, un manuscrit proche de celui utilisé par le Rosarius 
et transcrire à partir de lui, et bien évidemment entre crochets, les contes amputés, ne peut 
que servir le projet éditorial et la connaissance de l’œuvre du prédicateur.

21	 Les numéros de vers sont ceux de l’édition intégrale du Rosarius en préparation ; ils 
correspondent aux vers 65-66 du Dit du Roi dans l’éd. donnée par Auguste Scheler, Dits de 
Watriquet de Couvin, Bruxelles, Devaux, 1868, p. 275.

22	 Un exposé exhaustif dépasserait le cadre de cet article. De plus amples matériaux concernant 
ces collations seront bientôt communiqués.



80

le Dit des droits, le Dit du Roi. Ceci sans compter les affinités thématiques 
manifestes entre les deux manuscrits : le fr. 24432 contient presque tous les dits 
en quatrains monorimes de Jean de Saint-Quentin, sauf un, que Birger Munk 
Olsen est allé puiser dans… le Rosarius. On y lit enfin un Dit des rues de Paris, 
qui n’est pas sans rappeler le Dit des moûtiers de Paris de notre compilation.

Mais peut-être ne sera-t-il pas inutile que je récapitule quelles sont les œuvres 
citées par le compilateur ? Le tableau donné en appendice les présente, dans leur 
ordre d’apparition dans le Rosarius, indépendamment de toute considération 
thématique, formelle ou auctoriale. Le code de lecture du tableau est le suivant : 
–	 en caractères romains, les œuvres citées pour lesquelles d’autres témoins sont 

conservés ;
–	 en caractères italiques, les œuvres citées pour lesquelles le Rosarius est le seul 

témoin ;
–	 précédées d’un astérisque, les œuvres citées partiellement.
La deuxième colonne indique le nombre de manuscrits conservés, compte non 
tenu du Rosarius. Pour les raisons développées précédemment, je répugne à 
parler de « manuscrits de contrôle ».

Une troisième colonne permet d’indiquer des regroupements de textes attestés 
par le patrimoine conservé 23.

On s’étonne, depuis l’exceptionnelle notice du manuscrit donnée par 
Arthur Långfors, de la diversité des sources utilisées. Pour notre chapitre, une 
comparaison de la description de la fleur de lis dans les grandes encyclopédies 
orientera plutôt vers le De proprietatibus rerum que vers le Speculum naturale ou 
vers Hugues de Saint-Victor, sources patentes pour d’autres chapitres. Quant 
à la partie narrative, elle puise tantôt à des recueils miraculaires, à de grandes 
collections exemplaires comme celles de Thomas de Cantimpré ou Géraut de 
Frachet, tantôt à des chroniques, comme ici pour ces deux exempla associés aux 
figures, plus légendaires que proprement historiques, de saint Louis et Arthur. 

Ce qui ne laisse personnellement de m’intriguer et de nourrir mon admiration, 
c’est tout autant l’incroyable culture vernaculaire dont notre compilateur fait la 
preuve. Inutile d’insister sur la variété des registres et des thèmes, puisqu’aussi 
bien se lisent dans la compilation le moralisateur Testament de Jean de Meun ou 
les graves Vers de la mort que le léger fabliau du Prêtre mis au lardier, en passant 
par quelques dits anecdotiques, comme le Dit des outils de l’hôtel ou celui des 
Moûtiers de Paris.

23	 Outre les sigles déjà définis, le tableau emploie les suivants : B3 Bruxelles, Bibl. roy., 10457-
10462 ; Pa4 Paris, Arsenal, 3517 ; Pa5 Paris, Arsenal, 3142 ; Pb5 Paris, BnF, fr. 837 ; Pb6 Paris, 
BnF, fr. 12581 ; Pb7 Paris, BnF, fr. 24436 ; Pb8 Paris, BnF, fr. 25545 ; Pb9 Paris, BnF, nouv. acq., 
fr. 1050.



81

m
arie-laure savoye   Le R

osarius ou les vestiges du cabinet d’étude d’un prédicateur m
ondain

En revanche, en ce manuscrit unique, c’est une collection exceptionnelle qui 
vient se refléter. Il est vraisemblable que les chansons sortent toutes d’un unique 
chansonnier marial aujourd’hui perdu, et dont les manuscrits 389 de Berne 
ou fr. 24406 de Paris pourraient donner quelque idée. Le manuscrit nouvelle 
acquisition fr. 1050, qui présente plusieurs textes en commun avec notre 
Rosarius, conserve bien un cycle de chansons pieuses, mais les deux anthologies 
sont autonomes. Gautier de Coinci et les Vies des Pères peuvent tout à fait venir 
d’un même codex. Le Testament circule parfois avec le Doctrinal Sauvage et/ou 
avec le Miserere du Reclus de Molliens. Mais s’en sortirait-on avec seulement dix 
volumes vernaculaires, et j’en doute, ceci représenterait déjà, à une date aussi 
précoce, une bibliothèque assez exceptionnelle.

Pour essayer de l’identifier, ou du moins de la cerner un peu mieux, j’ai 
commencé par suivre les pistes ouvertes par les rares indications que nous 
possédions sur le manuscrit et son auteur.

Le compilateur est un prédicateur dominicain originaire du Soissonnais. Il 
dit être né entre la forêt de Ris et celle de Retz, ce qui nous conduit sur des 
terres fécondes pour la littérature miraculaire mariale, celles de Coinci (cela se 
passe de commentaire) et de Bourgfontaine (entre Oigny et Boursonne), d’où 
pourrait provenir le Tombel de Chartrose d’après les recherches récentes menées 
par Audrey Sulpice 24. Ce même auteur évoque à plusieurs reprises sa vie de 
prédicateur mendiant passant de village en village. On s’en est jusqu’alors tenu 
à ceci pour le témoignage auctorial.

Pourtant, il connaît aussi Paris, a prêché dans une église parisienne, cite avec 
jubilation et exactitude un dit des moûtiers qui promène son lecteur de rue 
en rue et d’église en église. En dehors des textes insérés, on relèvera ces vers au 
chapitre 15 du IIe livre :

La paie alez querre a Mes ;
a Paris en aréz petit
tant que refais soit Pons Petit (fol. 158ra)

Et pour être encore plus clair, au chapitre 41 :

Aucuns me vont demandant
quant par Paris vois chantant,
se say parler par nule art
de la queue de Renart. (fol. 240rb)

24	 Tombel de Chartrose, éd. Audrey Sulpice, Paris, Champion, coll. « Classiques français du 
Moyen Âge », 2014.



82

De Soissons, il parle au passé. Son présent, ce sont les rues et les églises 
de Paris. C’est donc à Paris qu’il fallait chercher en premier lieu cette riche 
bibliothèque. Le manuscrit fr. 12483 porte un ex-libris, évidemment postérieur 
à la mutilation du bel objet : une main moderne, dont on peut savoir qu’elle 
vivait au xviie siècle, a inscrit sur le f. 2r : « Ex bibliotheca fratrum praedicatorum 
de Pisciaco ». La bibliothèque des frères prêcheurs de Poissy était peu fournie, 
mais dotée toutefois, par la volonté royale, de l’essentiel à l’activité pastorale 
des prédicateurs. Pour les frères, le roi Philippe VI avait ainsi commandé une 
copie de Barthélémy l’Anglais, utilisé comme source pour le début du chapitre 
que nous étudions, ainsi qu’un Speculum historiale. L’ex-libris de Poissy a été 
repéré par Joan Naughton dans des Miracula beatae Mariae Virginis 25, dans une 
copie des Vitae Fratrum 26 de Géraut de Frachet, dans un recueil de sermons de 
Bernard de Clairvaux 27…

L’hypothèse « Poissy » reste donc fort tentante, à ce détail près que deux livres 
vernaculaires seulement émergent du maigre inventaire reconstitué de Poissy, 
notre Rosarius et l’Add. 39843 de la British Library. Ce dernier, qui contient 
divers textes pieux dont la Somme le roi, appartenait aux religieuses de Poissy.

Faut-il penser qu’un prédicateur venu temporairement à Poissy aurait apporté 
avec lui, puis remporté, une bibliothèque vernaculaire riche sans doute de plus 
d’une dizaine de volumes ? Nous repoussons avec cette hypothèse le problème, 
car si le prédicateur venait du couvent Saint-Jacques, ce n’est sûrement pas là 
qu’il avait puisé ces richesses. Dans l’inventaire le plus ancien du couvent, aucun 
manuscrit roman ne figure.

Une autre piste toutefois s’ouvre, à partir de Poissy. Abbaye royale, Poissy 
a bénéficié de liens forts avec la cour de France, et des faveurs de plusieurs 
souverains. Parmi les prieurs connus depuis la fondation et jusqu’à la fin du 
Moyen Âge se remarquent plusieurs confesseurs royaux. Sur divers actes se 
découvrent ainsi les noms de Reynaud d’Aubigny, confesseur de Philippe V, 
d’Imbert Louel, confesseur de Louis X, de Nicolas de Clermont, confesseur de 
Philippe V... Faut-il ajouter que les travaux de Xavier de la Selle consacrés aux 
confesseurs royaux 28 montrent que si, de saint Louis à Charles IV, la plupart 
des confesseurs royaux sont issus du couvent Saint-Jacques, de Philippe VI à 
Charles VI, les souverains vont plutôt choisir leurs confesseurs dans les couvents 
de Bourgogne et de Champagne (diocèses d’Auxerre, Sens et Troyes) ? Des noms 

25	 Munich, Bayerische Staatsbibliothek, lat. 10156 ; voir Joan Naughton, « Friars and their books 
at Saint-Louis de Poissy, a Dominican foundation for nuns », Scriptorium, 52, 1998, p. 83-102. 

26	 Londres, British Library, Add. 32579.
27	 Munich, Bayerische Staatsbibliothek, lat. 10025.
28	 Xavier de La Selle, « La confession et l’aumône : confesseurs et aumôniers des rois de France 

du xiie au xve siècle », Journal des savants, 1993, p. 255-286. 



83

m
arie-laure savoye   Le R

osarius ou les vestiges du cabinet d’étude d’un prédicateur m
ondain

nous échappent certainement, mais il est certain que parmi les prédicateurs 
ayant fréquenté Poissy, un nombre élevé avaient leurs entrées à la cour, et accès 
au fonds des livres du roi, conséquent déjà avant la fondation de la librairie du 
Louvre par Charles V en 1367.

À défaut d’inventaire antérieur, je me suis plongée dans le premier inventaire 
de la librairie du Louvre, celui réalisé par Gilles Malet en 1373. Plusieurs entrées 
intéressent directement notre recueil :

359 Exposicion de la Patenostre et Ave Maria, en françois, et O intemerata, en 
latin, et autres choses rimées, escriptes de lettre de forme
360 Un livre d’Oroisons de Nostre Dame, heures et pluseurs autres choses de 
devotions
363 Un livre d’Oroisons de Nostre Dame et Ave Maria, et pluseurs autres 
choses, rimez, et bien escript, de lettre de forme, en françois
366 Les Quinze joyes Nostre Dame, en ung tres petit livret, escript de lettre de 
forme, en françois, en rime et en prose
370 La Complainte Nostre Dame, en ung tres petit livret couvert de vert cuir, 
nommé les Regrez, escript de lettre de forme, en françois…
377 Ung livre couvert de cuir a queue, ouquel a pluseurs choses de devocion, 
le Reclus de Morleans, et se nomme la Joye de paradis, escript en françois de 
lettre de forme
508 Des Philozophes, de Renart et Isangrin, le Reclus de Morleans, rymé et 
escript en françois, de lettre formee
900 La Vie des Peres
901 La Vie des Peres, rymee, tres vieil, en françois
902 La Vie des Peres, tres vieil, rimé, escript en françois
903 La vie des Peres, rimee
904 Un tres grant livre de la Vie des Peres et des Miracles de Nostre Dame, bien 
enluminé et bien escript
906 Un livre a une chemise blanche de soie, nomme la Vie des Peres
1167 Le Reclus de Morleans, rymé et bien historié (6 fois seul)
1168 Le livre appellé Charité du Reclus de Morleans, et le Testament maistre 
Jehan de Meun, rimé en françois
1171 L’Exposicion du psaulme Eructavit, le Reclus de Morleans, Marcon et 
Salmon
1215 Watriquet, escript de lettre de forme
1228 Chançons, pastourelles couronnees, Demandes d’Amours, Servantois de 
Nostre Dame

Le tout se termine sur quelques recueils de pièces lyriques. De livre-
bibliothèque, pas de trace. La Bibliothèque royale, et à une date encore 



84

bien postérieure à celle du Rosarius, ne peut avoir fourni tous les matériaux. 
Faudrait-il dès lors chercher quelque contact avec l’Université ? La suggestion 
en viendrait tout aussi bien de la masse livresque à envisager que de la pièce 
bilingue de notre chapitre, que pour le moment nous avons laissée de côté, et 
dont voici la première strophe (f. 54v) :

L’autrier matin el moys de mai,
Regis [ete]rni munere,
Que par un matin [m ]e levay,
Mundum proponens fugere,
En un plesant pré m’en entray,
Psalmos intendens psallere. 
La Mere Dieu ilec trouvay
Jam luci orto sidere.

Le modèle latin a beau être l’hymnologie la plus classique, nous n’en sommes 
pas moins face à des vers macaroniques. Dans notre Rosarius, la morale est sauve, 
puisque la rencontre dont il s’agit est, sans surprise, celle de la Vierge. Mais de ce 
poème précisément, dont nous ne conservons aucune copie autre que le Rosarius, 
existe un « frère », tout aussi macaronique. Pour parler de contrafactum, il faudrait 
être assuré du sens de l’influence, mais aucun élément ne permet actuellement de 
trancher. Paul Meyer l’avait en effet découvert dans un manuscrit insulaire encore 
actuellement conservé à la Bodleian Library d’Oxford, sous la cote Douce 137 29. 
J’en ai retrouvé une copie partielle et en fort mauvais état dans un autre manuscrit, 
lui aussi insulaire, le Ms. 1217 du Trinity College de Cambridge, qui est un recueil 
bilingue de divers textes juridiques 30, vraisemblablement constitué à l’usage 
d’étudiants en droit. Copié dans un espace resté vierge lors de la confection du 
manuscrit, au f. 16r, et aujourd’hui presque totalement effacé, ce « frère » offre 
une conclusion bien moins pieuse… la pucelle, toute humaine, a beau en appeler 
au respect de sa vertu, l’herbe verte est accueillante, et la joie tout autre que celle 
à laquelle Marie invite notre poète. À tous points de vue, cette copie fait figure de 
divertissement d’écolier.

Que nous apprend pourtant ce rapprochement ? Qu’un texte circulait dans 
un milieu universitaire, anglais, mais sans doute aussi français, qui a donné 
naissance à l’autre. Je suis bien incapable aujourd’hui de dire dans quel sens s’est 
exercée cette influence. Mais l’anecdote confirme qu’il ne serait certainement 

29	 Paul Meyer, « Mélanges de poésie anglo-normande », Romania, IV, 1975, p. 370-397.
30	 Le manuscrit s’ouvre sur une collection riche de statuts de villes anglaises, certains en latin, 

certains en français. Mais on y lit aussi de petits textes dans l’une ou l’autre langue et de 
tonalités diverses, comme un bref traité de chiromancie édité par Stefano Rapisarda, Manuali 
medievali di chiromanzia, Roma, Carocci, coll. « Biblioteca medievale Testi », 2005.



85

m
arie-laure savoye   Le R

osarius ou les vestiges du cabinet d’étude d’un prédicateur m
ondain

pas vain de fureter dans les fonds universitaires – ou, disons, scolaires – pour 
en apprendre davantage sur le milieu de production de la grande compilation 
qui nous intéresse.

Autant dire que je suis loin d’en avoir fini avec la recherche de ce 
fabuleux cabinet.

En revanche, une vraie surprise m’attendait au n° 953 (entrée 106 de 
l’inventaire de 1373) : « Un livre qui s’appelle le Rosier Nostre Dame, ou sont 
assez de bonnes choses de Nostre Dame, mises par exemples, et avecques sont 
assez d’esbatements, comme les Moustiers de Paris et autres <choses plusieurs 
et tout rymé> 31, escript de lettre de forme, en françois rymé. »

L’identification de l’œuvre ne fait aucun doute. En revanche, il semble peu 
probable que ce soit l’exemplaire arrivé par la suite à Poissy ; en tout cas, ce 
volume ne sort pas des collections royales jusqu’en 1424. On objectera qu’il 
peut en être sorti plus tard, dans la mesure où je ne peux m’appuyer que sur un 
ex-libris moderne. Pourtant, voilà que trouve un début de réponse une question 
toute matérielle : j’ai eu l’occasion de m’interroger sur le volume global de la 
compilation. J’ai pu alors montrer qu’une répartition en quatre livres pouvait 
venir expliquer la localisation des lacunes 32. Pour cela, j’avais pu réaliser une 
collation des cahiers ; Marie-Pierre Laffite, qui accepta de valider ma collation, 
releva alors qu’aucune trace de reliure antérieure à celle réalisée au xxe siècle à la 
Bibliothèque nationale n’était visible. Si tel était le cas, le Rosarius pourrait bien 
avoir existé assez longtemps à l’état de fascicules. En aucun cas ces fascicules ne 
correspondent à des unités de prédication. Mais ne pourraient-ils correspondre 
à l’état de travail d’un opus maior, non à strictement parler un brouillon, 
puisqu’au moins une méchante enluminure vient l’orner, mais un exemplaire 
d’auteur, cela oui, peut-être. Le modèle, donc, de celui du Louvre, que son 
auteur aurait emporté avec lui lors d’un séjour à Poissy, et qui y serait demeuré ?

Voilà autant de perspectives ouvertes à ma recherche pour les années à venir. 
Disposer du texte complet les facilitera grandement. Identifier la bibliothèque 
de travail du prédicateur permettra aussi – du moins je l’espère – de mettre 
la main avec quelque certitude sur les exemplaires qu’il a eus sous les yeux, et 
d’analyser avec plus de finesse son œuvre de copiste. Trouver en effet réunis en 
un même lieu des témoins proches des leçons du Rosarius – sans nécessairement 
prétendre à l’identité parfaite – serait le seul socle quelque peu stable pour 
conclure au sujet des pratiques qui furent les siennes et, sur ce bilan, arrêter une 
doctrine ferme quant aux amendements à apporter à son travail.

31	 Ajout de l’inventaire B.
32	 M.-L. Savoye, « Semis, transplantation et greffe : les techniques de la compilation dans le 

Rosarius », art. cit.



86

APPENDICE

Paraphrase du Salve Regina    
Poème en huitains « Dame de grant deduit, /ne me puis apenser » (MW 767)    
Chanson mariale, RS 1963    
* Miserere du Reclus de Molliens (35 douzains, de 238 à fin) 43 B3
Paraphrase du Pater 2 Pb5 Pb8
Chanson RS 1695 (Thibaut d’Amiens) 13 Pb9 Pa4 Pb6
Chanson RS 2114 (copiée deux fois)    
Paraphrase du Credo    
Confession chrétienne, « Quicumque vult salvus esse… Qui saus vieut estre ains toute 
chose… »

   

* Testament de Jean de Meun 117 B3
Traduction de l’Ave Maria    
* Sermon « De la doutance de la mort » de Gautier de Coinci (40 vers) 22 Pa4
Ave Maria de Gautier l’Epicier 2  
Chanson RS 11    
Chanson bilingue, « Ma douleur veil alegier en chantant »    
Chanson mariale bilingue, « La virge, ce dit l’Escripture » 1  
Vie des Pères en vers, conte XLVIII, Mère meurtrière 11  
Dit de la Rose 3 Pb7
Paraphrase de l’Ave Regina Celorum    
Contenance des Dames 3  
Plainte du Christ en croix 1  
Cinq vigiles 1  
ABC Plantefolie 5 Pb5 Pb6 Pb7 Pa5
Dit de la Pomme de Baudouin de Condé 4 Pa5
Dit du Roi de Watriquet de Couvins 5 Pb4
Chanson bilingue, « L’autrier matin el moys de mai »    
Dit de Guersay 1 Pb5
Chanson RS 1183    
* Vers de la mort d’Hélinant de Froidmont 19 Pb5
Plainte de la Vierge notée    
Conte de l’Abbesse Grosse de Jean de Saint-Quentin    
Chanson RS 1188 3  
Prière à la Vierge, « Quiconques met s’entencion… »    
Vie des Pères, conte VIII, Jardinier 25  
Vie des Pères, conte V, Copeaux 22  
Vie des Pères, conte IV, Renieur 23  
Vie des Pères, conte XLIV, Mère 8  
Vie des Pères, conte rejeté en appendice, De l’ermite qui passa par la gueule du 
Diable

11  

Vie des Pères, conte VII, Miserere 26  
Neuf joies Notre-Dame (attr. douteuse à Rutebeuf ) 19  
Miracle de l’Image gravide    
Dit des peintres    
Poème sur l’Invention des métiers    
Chanson RS 458    
Poème, « He Diex debonnaire / Je ne sce que faire » (MW 441)    



87

m
arie-laure savoye   Le R

osarius ou les vestiges du cabinet d’étude d’un prédicateur m
ondain

Dialogue du Sage et du Fol    
Miracle de la Sacristine    
Dit des moûtiers de Paris    
Doctrinal Sauvage 28  
Complainte de sainte Eglise de Rutebeuf 4  
Paraphrase de l’Ave Maria 3 Pb5
Dit sur l’Invention du Jeu de dés    
Quinze signes de la fin du monde 33  
Patenôtre de l’Usurier 1 Pb5
Proverbes Marcoul et Salomon 9 Pb5 Pb8
Paraphrase de l’Ave Maria    
Salut à la Vierge en sizains    
Prière à la Vierge en quatrains    
Regret Notre-Dame de Huon le Roi de Cambrai 8 Pb5
Poème sur le Saint Sang 3 Pb5
Dit des droits du Clerc de Vaudoy 9 Pb5 Pb4
Ave Maria Rutebeuf 1 Pb5
Mariage Rutebeuf 3 Pb5
Prêtre qui fut mis au lardier    
Chanson RS 894    
Vie des Pères en vers, conte XLII, Merlot 19  
Marguet convertie 1 Pb8
Chanson RS 1551    
Dit de vérité    
Salut à la Vierge 5  
Dit des outils de l’hôtel 1  
Chantepleure 15  
Vie de saint Romain    
Débat d’un clerc et d’une demoiselle    
Cinq joies Notre-Dame 5  
Deux bourdeors ribaus 3 Pb5
Chanson RS 1177    
Dit de la queue de Renard    
Chanson RS 1195    
Chanson RS 836    
Chastie-Musart 8  
Chanson RS 1646    
Chanson RS 911    
Dit de Martin Hapart 1  
Chanson RS 1507    
Vie des Pères, conte XLIII, Sel 10  
Chanson RS 2076    
Dits des philosophes 30  
Chanson RS 747    





Le m
anuscrit unique  •   sup  •   2018

89

COMPRENNE QUI POURRA… 
LA FABRIQUE DU MOYEN ÂGE AU XVIIe SIÈCLE 

DANS LE MANUSCRIT 405 DE LA BIBLIOTHÈQUE 
INGUIMBERTINE DE CARPENTRAS

Sébastien Douchet et Valérie Naudet 
Aix-Marseille Université

Le manuscrit 405 de la bibliothèque Inguimbertine de Carpentras est un codex 
fort singulier. Signalé à notre attention par Jean-François Delmas, directeur de 
la bibliothèque, il ne laisse d’étonner par son contenu et sa fabrique. En effet, 
dès la première page, nous trouvons des décors floraux en rinceaux découpés 
dans un manuscrit médiéval en parchemin et collés sur une feuille de papier. 
Sur cette feuille un titre a été inscrit par une main du xviie siècle : « Le Romant 
de Beuves d’Anthone et de Iosienne princesse d’Armenie. Composé par un Ionglerés 
champenois du Regne de Louis le Ieune Roy de France, & de Henry le Large Comte 
de Champagne » (ill. 1).

L’hybridité de cette ouverture joue sur plusieurs niveaux. L’écriture est 
d’époque classique mais affecte de retrouver l’alternance de couleurs, rouge 
et noir, propre aux manuscrits médiévaux dont la présence est assurée dans 
la page par les rinceaux. Le titre rappelle quant à lui une chanson de geste 
du xiiie siècle. Mais sa forme, ainsi que la mention qui l’accompagne, visant 
à limiter l’anonymat de l’« auteur », n’ont rien de médiéval. Or cette page 
liminaire est loin d’être la seule qui entremêle époques, supports et écritures. 
Cette hybridité s’observe à l’échelle du manuscrit entier qui contient, dans 
l’ordre, les quatre textes suivants :
1.	 une chanson de geste : Beuves de Hantone, accompagnée d’un apparat 

critique. Cet ensemble occupe plus de la moitié du codex, du folio 1 au 
folio 139. Le texte de la chanson est transmis par un manuscrit médiéval de 
parchemin, à deux colonnes et trente-neuf lignes, avec initiales de laisses et 
de vers peintes en rouge. Le manuscrit en lui-même occupe les folios 7r à 
111r du codex. Il a été augmenté de huit éléments : un exergue (1) désabusé 
qu’une main postérieure a inscrit dans la marge haute de la première page 
et qui sonne comme un défi au lecteur : « vieux roman : quis potest capere 
capiat », comprenne qui pourra… (fol. 7r, ill. 2) ; une page de titre (2), 



90

1. Page de garde, Carpentras, bibliothèque Inguimbertine, Ms. 405, fol. 1r. 
Cliché Sébastien Douchet.

Tous les clichés sont publiés avec l’aimable autorisation de  
Monsieur Jean‑François Delmas,  

directeur de la bibliothèque Inguimbertine et des musées de Carpentras.  
Qu’il trouve ici l’expression de nos plus sincères remerciements 

pour l’aide qu’il nous a apportée tout au long de cette recherche.



91

sébastien douchet et valérie naudet   La fabrique du M
oyen Â

ge au xv
ii e siècle

un sommaire (3) et une préface (4) précédant le poème, ce groupement 
ayant été composé par une même main, différente de celle de l’exergue et 
postérieure à celui-ci. Cette triade est rédigée sur papier et occupe les folios 
1 à 5v. Une image frontispice factice (5) a été insérée au folio 6r. Il s’agit 
d’une gravure du xviie siècle dont les deux cartouches ont été évidés pour 
faire place, sur le papier support où elle est rédigée, à la mention manuscrite 
« Le Romant de / Beuves & Iosienne » (ill. 3). Puis on trouve, après le Beuves, 
une enluminure (6) collée à la fin du texte (fol. 111r, ill. 4) suivie d’une table 
des matières (7) (fol. 112r à 139v). Enfin le manuscrit du Beuves est annoté 
dans ses marges. Malheureusement seules demeurent les notes latérales (8), 
les notes des marges supérieures et inférieures ayant été effacées, grattées 
ou recouvertes d’une bandelette de papier. La page de titre, le sommaire, la 
préface, la table des matières et les notes marginales sont d’une seule et même 
main, main à laquelle nous attribuons également le collage des deux images ;

2.	 suivent deux courts fragments de la Chevalerie de Judas Macchabee, copiés 
par la même main moderne que précédemment, sur papier (fol. 140v et 
fol. 141r à 142r) ;

3.	 succède au Judas la copie, toujours par la même main moderne et sur papier, 
des séquences versifiées d’une traduction en ancien français de la Consolation 
de Philosophie de Boèce (fol. 144r à 165r). Cette copie est précédée au 
folio 143r d’un titre (« Boèce. Du confort de la Philosophie. Par Maistre Jean 
de Meung ») et d’une gravure du xviie siècle dont le cartouche imprimé a 
été partiellement évidé et complété à la main sur le papier support (partie 
imprimée : « Consolation de la Philosophie, Traduite du latin de Boèce en 
François : », partie manuscrite qui suit immédiatement : « ou du confort de la 
philosophie par maistre Jean de Meung ») ;

4.	 enfin le manuscrit se clôt sur deux fragments d’un autre manuscrit médiéval, 
deux folios isolés de la chanson de geste de Gerbert de Metz (fol. 166rv et 
167rv). On trouve au verso du folio 165 l’annonce de ces fragments, faite 

2. Exergue de la main d’un lecteur anonyme du Beuves de Hantone, Carpentras, 
bibliothèque Inguimbertine, fol. 7r. Cliché Sébastien Douchet.



92

3. Frontispice du Beuves, Carpentras, bibliothèque Inguimbertine,  
Ms. 405, fol. 6r. Cliché Sébastien Douchet.



93

sébastien douchet et valérie naudet   La fabrique du M
oyen Â

ge au xv
ii e siècle

par la main moderne à laquelle on doit presque tous les ajouts postérieurs 
au Moyen Âge : « fragment du Romant de Guerin Le Loherans ».

Si notre regard moderne peut juger sacrilège un tel dépeçage de textes 
médiévaux, il faut admettre que le montage qui en résulte livre un bien fascinant 
témoignage de la réception du Moyen Âge à l’époque classique. La genèse 
complexe autant que l’hybridité intrinsèque de ce curieux manuscrit en font 
un objet codicologique unique, et il convient de comprendre les principes qui 
ont présidé à sa fabrication.

Pour cela, et dans la mesure où ce manuscrit n’a été que très peu étudié jusqu’à 
aujourd’hui, il est nécessaire de découvrir qui en est l’auteur, ainsi que le lieu 
et la date de sa fabrication. Puis l’analyse de sa composition interne – reliure, 
notes de lecture dont il est couvert, copies qu’il contient – doit permettre de 
comprendre la nature du travail qu’une main moderne a effectué sur lui. Enfin 
nous verrons que des éléments biographiques très particuliers liés à la vie de son 
auteur expliquent les circonstances dans lesquelles il a été fabriqué, et permettent 
de comprendre la signification que cet auteur attribuait à sa création.

4. Miniature de clôture du Beuves, Carpentras, bibliothèque Inguimbertine,  
Ms. 405, fol. 111r. Cliché Sébastien Douchet.



94

Les informations sur l’auteur, le lieu et la date de confection du codex sont 
relativement rares. Les deux catalogues des manuscrits de la bibliothèque 
municipale de Carpentras, ou bibliothèque Inguimbertine, sont anciens (1862 
et 1899) et ne décrivent que sommairement le manuscrit 1. Le second d’entre 
eux donne peu d’informations et se contente d’une description texte à texte 
de ce qu’il nomme « recueil », le désignant comme un in-quarto de 167 folios 
mesurant 24 cm sur 17, relié de veau. Il fournit des datations multiples (xiiie, 
xive, xvie et même xviiie siècles), sans aucune précision permettant de les référer 
à quelque partie du codex que ce soit. Toutefois la notice précise qu’il contient 
une « table alphabétique du Roman », de la même main que le titre et la préface, 
et qui daterait du xviiie siècle (ce qui est une erreur, comme nous le verrons). 
Enfin, détail intéressant mais non exploité, le catalogue relève l’hétérogénéité 
matérielle du volume, composé de parchemin et de papier.

Dans un article de 1929, Louis Demaison (1852-1937), archiviste-
paléographe, avance un nom pour l’auteur de ce codex : Pierre Gallaup de 
Chasteuil, aristocrate provençal de la seconde moitié du xviie siècle 2. Enfin, le 
codex lui-même fournit une indication de lieu. On lit, en effet, sous la plume 
de l’auteur que deux des trois copies de textes médiévaux ont été faites « en la 
bibliothèque cathédrale » de Notre-Dame de Reims 3.

1	 Il s’agit des catalogues de Charles Lambert, Catalogue descriptif et raisonné des manuscrits 
de la bibliothèque de Carpentras, Carpentras, Rolland, 1862, t. I (dans lequel le manuscrit est 
référencé sous l’ancienne cote 401) et de Léopold Duhamel et Joseph Liabastres, Catalogue 
général des manuscrits des bibliothèques publiques de France, Paris, Plon, Nourrit et Cie, 
1899.

2	 « Quel est cet inconnu, cet érudit si instruit, si judicieux, si en avance sur son temps par 
l’intérêt qu’il porte à la littérature du Moyen Âge ? J’ai admis jadis qu’il était probablement 
rémois, d’après la provenance du manuscrit qu’il a si bien commenté, mais je n’ai pu 
proposer aucun nom. Parmi les savants qui vivaient à Reims au xviie siècle, je ne vois pas 
auquel pourrait s’appliquer le renseignement qu’il nous donne sur sa “mauvaise fortune” 
et sur les loisirs qu’elle lui a procurés. Aucun détail ne fournit des indications précises en 
faveur de l’opinion que j’ai alors soutenue. Un savant, étranger à la ville de Reims, a pu 
fort bien s’y rendre pour explorer nos vieilles bibliothèques. J’ai donc changé d’avis, et je 
crois maintenant, ainsi que me l’avait du reste suggéré M. Barrés, que nous avons affaire 
à un érudit provençal, Pierre Galaup Chasteuil. Né en 1643, il suivit d’abord la carrière des 
armes et prit part à une expédition en Candie contre les Turcs. Mais, vers 1674, il se retira 
en Provence, où il se livra tout entier à des travaux littéraires. Il y fournit une carrière très 
longue et mourut dans un âge fort avancé, à la fin de juillet 1727. On lui doit une histoire des 
poètes provençaux, restée inédite. » Louis Demaison, « Quelques manuscrits de provenance 
rémoise », Bibliothèque de l’École des chartes, 90, 1929, p. 337-353 (ici p. 342-343). 

3	 La copie du fragment de Judas Macchabée comporte le chapeau suivant : « Autre fragment du 
romant de Judas Macabeus composé par Gautier albarestrier de Belle perche et achevé par 
Pierre du Riés pris d’un vieux parchemin en ceste ville de Reims » (Carpentras, bibliothèque 
Inguimbertine, Ms. 405, fol. 141r., p. 267) et la fin de la copie des parties versifiées de la 
Consolation, qui se termine par cet explicit : « Fin des vers de Jean de Meun contenant en 
sa translation du livre de confort de philosophie, de Boece, dont il a ausy traduit la prose. 
Lesquels dit vers ont esté pris de l’ancien manuscrit dudit autheur conservé en la bibliotheque 
de l’eglise Nostre Dame de Reims » (Carpentras, bibliothèque Inguimbertine, Ms. 405, 



95

sébastien douchet et valérie naudet   La fabrique du M
oyen Â

ge au xv
ii e siècle

Sur la base de ces premières informations, le codex aurait été conçu entre 
la Champagne et la Provence par Pierre Gallaup de Chasteuil. Toutefois, 
les arguments avancés par Demaison manquent de solidité et les dates sont 
imprécises. Nous proposons donc de rouvrir ce dossier pour vérifier l’attribution 
défendue par Demaison et préciser les lieux, dates et circonstances de la 
composition de ce codex 405.

La famille Gallaup de Chasteuil 4 n’est pas inconnue à qui s’intéresse aux milieux 
bibliophiles et érudits de la Provence de la fin du xvie siècle et du xviie siècle. Le 
premier Gallaup de Chasteuil à se distinguer est Louis, qui a vécu sous le règne 
d’Henri IV. Homme de robe, il était également passionné d’histoire et, poète, a 
laissé quelques pièces (épigraphes, sonnets) et des traductions, notamment de 
psaumes. Il comptait Malherbe ou le président Fauchet parmi ses amis. Son fils 
aîné, Jean, procureur général de la chambre des comptes d’Aix, fut, comme son 
père, amateur de littérature et d’histoire et auteur de discours encomiastiques. 
La troisième génération, celle des fils de Jean, s’inscrit parfaitement dans cette 
lignée. Les deux cadets, François et Pierre, firent le choix du métier des armes 
et s’adonnèrent pour leurs loisirs aux belles lettres (des traductions du grec et 
du latin pour François et une ode au roi, remarquée en son temps, sur la prise 
de Maastricht, pour Pierre). Comme son père, Pierre fréquente les milieux 
littéraires, côtoyant Mademoiselle de Scudéry, La Fontaine ou Boileau. C’est 
peut-être ce qui incita Louis Demaison à lui attribuer la paternité du codex 
carpentrassien, tout autant que son goût avéré pour les poètes médiévaux, 
notamment les troubadours. Quant à l’aîné, Hubert, il succéda à son père dans 
sa charge de procureur général du parlement. On lui connaît également un 
intérêt pour la littérature et la poésie médiévales, grâce à un recueil de vidas 
troubadouresques qui est parvenu jusqu’à nous 5. Ce sont donc, in fine, trois 
générations de Gallaup qui furent versées dans les lettres et l’histoire, et pas 
moins de cinq hommes pouvant prétendre au titre de « fabricant du 405 ». 

Mais un examen attentif de l’écriture de la préface du Beuves et sa comparaison 
avec une page autographe de Hubert Gallaup de Chasteuil authentifiée par sa 
signature (ill. 5) nous obligent à réattribuer le 405 à l’aîné des trois fils de Jean 6. 

fol. 165r., p. 313). Louis Demaison s’est intéressé aux manuscrits rémois de l’Inguimbertine 
dans son « Rapport sur les manuscrits de la bibliothèque de Carpentras relatifs à l’histoire de 
Reims », Travaux de l’Académie nationale de Reims, 71, 1881-1882, p. 288-297. 

4	 Nous orthographions Gallaup d’après l’autographe cité en note 6. La littérature donne aussi 
la forme Galaup. 

5	 Voir Louis Moreri, Le Grand Dictionnaire historique ou Le Mélange curieux de l’histoire sacrée 
et profane, 3e éd. par Jean Gyrin et Barthélémy Rivière, Lyon, 1683, t. I, part. 1, article « Galaup 
de Chasteuil » ; Jean-Pierre Papon, Histoire générale de Provence, Paris, 1777-1786, t. IV, 
p. 7831 sq. ; Ambroise Roux-Alphéran, Les Rues d’Aix. Recherches historiques sur l’ancienne 
capitale de la Provence, 2 vol., Aix-en-Provence, Aubin, 1846-1848, vol. 1, p. 167 sq. 

6	 Carpentras, bibliothèque Inguimbertine, Ms. 259, lettre autographe du 12 mars 1650, fol. 36v.



96

De plus, nous trouvons à la fin des textes copiés dans le 405 le même paraphe 
qui entrelace les trois initiales H, G et C inversé (ill. 6).

Une autre pièce du dossier qu’il faut confirmer est la présence de Hubert en 
Champagne, à Reims. Deux faits montrent que les fragments de la Consolation 
de Philosophie du manuscrit 405 de Carpentras ont été copiés à partir du 
manuscrit 879 de Reims. La présence dans le prologue d’une faute commune 
(l’omission d’un mot) autorise à rapprocher les deux manuscrits. Un second 
indice confirme notre hypothèse : une fois arrivé au bas du folio 57r° du 
manuscrit 879 (fol. 162r°, p. 301 dans le manuscrit 405), le copiste a cru que 
la séquence versifiée qu’il était en train de transcrire s’achevait avec la page. 
Il a donc inscrit dans la marge droite de sa propre copie l’habituelle mention 
sequitur prosa qui signale une interruption dans le texte (Hubert a négligé la 
prose et n’a recopié que les séquences versifiées). Mais en tournant sa page, il 
s’est rendu compte que les vers se poursuivaient. Il a donc rayé son annotation 

5. Comparaison des écritures du Ms. 405 et d’une lettre autographe de Hubert Gallaup de 
Chasteuil, dans le Ms. 259 de la bibliothèque Inguimbertine, Carpentras.  

Clichés Sébastien Douchet.

6. Paraphe aux initiales de Hubert Gallaup de Chasteuil,  
Carpentras, bibliothèque Inguimbertine, Ms. 405, fol. 5r. Cliché Sébastien Douchet.



97

sébastien douchet et valérie naudet   La fabrique du M
oyen Â

ge au xv
ii e siècle

marginale et repris le fil de sa copie (ill. 7 a et b). Seul un manuscrit ayant très 
exactement la configuration paginale du manuscrit de Reims peut expliquer 
cette erreur. Nous montrerons dans la dernière partie de cette étude que c’est 
Hubert Gallaup de Chasteuil qui se trouvait à Reims quand il a effectué cette 
copie, et non le manuscrit qui est venu à Hubert.

En revanche, l’enquête tourne court en ce qui concerne le Judas Macchabée, 
car si un manuscrit a existé à Reims comme le pense l’éditeur contemporain du 
texte, il a aujourd’hui disparu 7.

Certaines données concernant le manuscrit 405 ont donc pu être affinées 
et rectifiées, et nous savons maintenant que ce codex est l’œuvre de Hubert 
Gallaup de Chasteuil, qui vécut dans la seconde moitié du xviie siècle (1624-
1679) entre la Champagne et la Provence.

7	 Sur la tradition de ce texte, voir Jean Robert Smeets, La Chevalerie de Judas Macchabee de 
Gautier de Belleperche (et de Pieros du Riés), Ms. Berlin, Staatsbibliothek, Hamilton 363, 
2 vol., Assen/Maastricht, Van Gorcum, 1991.

7 a et b. Le Ms. 879 de la bibliothèque municipale de Reims (fol. 57r) et l’erreur de copie 
du Ms. 405 (fol. 162r, p. 301, avec en marge la mention biffée : « sequitur prosa »). 

© IRHT (cliché Sébastien Douchet).



98

L’observation du manuscrit lui-même permet d’aller plus loin et d’en 
comprendre la genèse matérielle. Trois grandes phases ont présidé au travail de 
notre érudit : un temps de lecture, un temps de copie et un temps de reliure.

L’examen des cahiers tels qu’ils ont été reliés donne de précieux indices sur les 
principes de composition du 405. Nous observons qu’aucun des 27 cahiers du 
codex n’est mixte textuellement parlant. Cela a permis une grande liberté dans 
l’ordre d’assemblage du recueil. Mais cette liberté a été cher payée par l’artisan 
relieur qui a dû réaliser de véritables prouesses pour concaténer les différents 
textes du codex et pour marier papier du xviie siècle et parchemin du Moyen Âge. 
Ses efforts sont visibles dans les zones de transition, particulièrement à la fin du 
Beuves en parchemin et pour les fragments du Judas. Il lui a fallu, par exemple, 
trouver un moyen de passer du parchemin du Beuves au papier de sa propre 
table des matières, ce qui l’a conduit à démanteler le cahier final pour y insérer 
un bifeuillet de papier qu’il laisse blanc, puis à coller par un jeu de bandelettes 
des pages de papier et de parchemin pour reconstituer des bifeuillets mixtes 
moitié parchemin, moitié papier, avant de remonter le tout et de l’orner d’une 
enluminure. Nous aboutissons ainsi à une page où l’on trouve trois couches 
superposées : du papier, du parchemin et une enluminure (ill. 8). Enfin, il insère 
un feuillet de papier blanc et non un bifeuillet, créant ainsi un cahier au nombre 
de pages impair. Cette complexité technique témoigne du fait que l’architecture 
du recueil résulte d’une intention spécifique et non de contraintes matérielles 
de reliure.

8. Carpentras, bibliothèque Inguimbertine, Ms. 405, fol. 110v-112r. Cliché Sébastien Douchet.



99

sébastien douchet et valérie naudet   La fabrique du M
oyen Â

ge au xv
ii e siècle

Si nous remontons dans le processus de fabrication, avant l’unification 
du codex par la reliure, nous constatons que Hubert Gallaup de Chasteuil 
a procédé à un long et minutieux exercice de lecture et de copie que nous 
examinons maintenant.

Le travail de plume de Hubert dessine le portrait d’un de ces « savans hommes 8 » 
de son temps, un érudit amateur de langues anciennes et de poésie dont le visage 
comporte au moins trois facettes différentes. C’est un antiquaire curieux des 
choses du passé, un archiviste-paléographe soucieux de leur préservation et un 
faussaire qui prend plaisir à effacer les frontières entre texte médiéval et texte de 
l’époque classique. Cette triple démarche fait de son manuscrit un objet unique 
en son genre, tant linguistiquement que poétiquement.

Incontestablement, Hubert Gallaup est un antiquaire, un « sçavant dans la 
connoissance des antiques et qui en est curieux 9 ». Comme il le déclare dans 
sa préface, publier ce genre de texte permet d’« éclairer » et de comprendre 
l’histoire et il exprime sans ambiguïté son intérêt pour celle du Moyen Âge : 

je me suis aperceu qu’il n’y avoit pas un de nos vieux livres duquel on peut 
tirer plus d’esclaircissement, des mœurs et coustumes de nos anciens peres, 
que de celuy cy ny qui nous peut doner plus de conoissance qu’il fait des 
ceremonies que l’on faisoit autrefois es entrees des Roy en leurs villes capitales, 
de la grandeur et magnificence de leurs cours plenieres, de leurs festes, dances, 
festins, Tournois, Joustes et Combats a outrance, de la forme des serments de 
fidelité et homages que les vassaux et subjets estoint tenus de faire a leurs // 
souverains, des prerogatives des fiefs et dignités qui y estoint annexees, des pairs 
et de leurs jugements, des recompenses, peines et suplices qu’il ordonoint, de 
quelle maniere les jongleors s’insinuoint dans les cours des roys & leurs façons 
d’y chanter leurs romants, et toutes les autres singularités de l’histoire 10.

L’avocat général au parlement de Provence qu’est Hubert semble s’intéresser 
tout particulièrement aux rites sociaux et politiques, au droit seigneurial et au 
système judiciaire médiévaux. La préface, comme ses notes marginales, prises 
au fil de sa lecture du manuscrit de Beuves de Hantone, en témoignent. S’il n’est 
pas aisé de dégager clairement les principes qui ont présidé aux annotations de 
Hubert, il apparaît que les termes politiques et juridiques y sont très représentés. 
Ainsi, Hubert recopie en marge, pour les mettre en valeur, de nombreux mots 

8	 Hubert Gallaup de Chasteuil, Préface au Beuves, Carpentras, bibliothèque Inguimbertine, 
Ms. 405, fol. 2r.

9	 Le Dictionnaire de l’Académie françoise dedié au Roy, Paris, chez la Veuve Jean-Baptiste 
Coignard et chez Jean-Baptiste Coignard, 1694, s.v. « Ancien, ienne ».

10	 Hubert Gallaup de Chasteuil, Préface au Beuves, Carpentras, bibliothèque Inguimbertine, 
Ms. 405, fol. 2r-3r.



100

du texte dont voici quelques exemples. Si certains relèvent d’un vocabulaire 
spécialisé propre au Moyen Âge et disparu au xviie siècle (tels que l’adjectif 
chasé, fol. 77r), bien d’autres termes sont des termes juridiques encore usités 
au xviie siècle, mais vieillis et relevant d’un lexique spécialisé et régional (c’est 
le cas du substantif pleige, fol. 54r). Et plus souvent encore, il s’agit de mots 
encore présents dans le lexique classique et toujours d’actualité dans le système 
juridique et seigneurial du xviie siècle, comme l’expression gage de Bués (fol. 54r) 
ou le substantif homage (fol. 61r). Entre le Moyen Âge et le présent de l’écriture, 
l’histoire est donc vécue sans solution de continuité. L’étude des textes anciens 
permet, en effet, au savant d’« enrichir nostre histoire 11 » comme le dit Hubert 
dans une formule où le possessif de première personne du pluriel témoigne du 
sentiment d’un Moyen Âge long dont le présent est l’émanation. Les institutions 
politiques et juridiques du pays se sont maintenues et ont perduré. Elles ont 
simplement changé de forme (les serments se prêtent différemment, la mise en 
scène des entrées royales n’est plus la même, etc.) et c’est le rôle de l’antiquaire 
de les sortir de l’oubli, de les ramener à la lumière du jour, comme nous le 
rappellent les images que l’on trouve dans la préface de Hubert pour désigner 
les ouvrages des ancêtres, « entierement perdus dans les tenebres de l’oubly » et 
que les savants du temps présent tirent des « grandes biblioteques ou ils estoint 
depuis un si long temps ensevelis 12 ». 

Incontestablement, Hubert Gallaup de Chasteuil était aussi un archiviste-
paléographe qui savait lire les manuscrits et l’ancien français. Le manuscrit 405 
permet, en de nombreux passages, d’apprécier précisément son aptitude de 
lecteur. Par exemple, Hubert recopie un passage du Beuves dans son prologue, 
et ailleurs des fragments du Roman de Judas Macchabée. Ces copies permettent 
d’apprécier sa compétence en ancien français et montrent qu’il comprend très 
bien ce qu’il lit, mais également qu’il ne se soucie aucunement d’exactitude. 

Tout en modifiant le texte de départ, Hubert est capable de respecter la syntaxe 
médiévale en même temps que le décasyllabe. Le texte original du Beuves 
donne : « Se sist Bertrans de souz.i. pin en l’ombre » (fol. 80r) et Hubert copie : 
« Si siet Bertrans desous un pin en l’ombre » (fol. 4r). La principale modification 
affecte le verbe pronominal se sist au passé simple, qui est remplacé par la 
variante non pronominale du même verbe au présent. Hubert, qui est un fort 
en thème, n’oublie alors pas de saturer la place préverbale à l’aide de l’adverbe 
de phrase si. Il maîtrise également les graphies majoritaires de son manuscrit, 
et lorsqu’il recopie un mot qui a une graphie qui en est quelque peu éloignée, 
il la rétablit dans une forme plus commune. C’est ainsi qu’il rectifie une forme 

11	 Ibid. 
12	 Ibid., fol. 2r.



101

sébastien douchet et valérie naudet   La fabrique du M
oyen Â

ge au xv
ii e siècle

ensois (fol. 80r) en une forme ainçois (fol. 4r) et manifeste sa connaissance de la 
mouvance graphique médiévale. Par ailleurs, il modernise le texte médiéval, 
modifiant les vocalismes de certains mots. Par exemple, il élimine les ouïsmes 
(Roume, soume, coulombe [fol. 80r] devenant Rome, somme, colombe [fol. 4r]) et 
rafraîchit les graphies en supprimant les digrammes de hiatus qui n’ont plus 
cours (seur [fol. 4r] devient sur [fol. 80r]). Ailleurs le lexique est rajeuni, ainsi 
que la morphologie de certains mots : les cans deviennent les champs, le pronom 
personnel sujet de rang 6 il se voit adjoindre un -s de pluriel : ils. 

Mais, paradoxalement, cette modernisation s’accompagne d’un mouvement 
inverse de « médiévalisation » du texte. Sous la plume de Hubert, le prénom 
Jehan est certes modernisé en Jean. Mais étant sujet grammatical de sa 
proposition, Hubert lui adjoint une désinence en « s » de cas sujet singulier. Ce 
qui donne la forme aberrante Jeans qui n’est à proprement parler ni médiévale, 
ni classique. La copie des textes repose sur une forme de récriture qui fonctionne 
par hypercorrection et par l’invention de formes qui « font » médiéval, mais 
n’ont rien de médiéval. 

D’autres modifications ont une justification plus malaisée : Hubert pratique 
l’iotacisme dans certains passages, comme si une forte présence de vocalismes en 
-i- était le gage d’une coloration médiévale, coloration dont il n’a pourtant pas 
besoin puisqu’il copie d’authentiques manuscrits médiévaux. Ainsi un groupe 
au cas régime le monde devient-il li monde, et le pronom personnel cas régime 
direct le devient li (si li nouris à la place de si le nourri). On trouve encore des 
prépositions de qui deviennent di : « il se porpense et de dus et de contez » 
(fol. 80r) est copié « il se porpense e di dus e di contes » (fol. 4r) 13.

Autrement dit, à des éléments de copie qui respectent la lettre et le mètre, 
se juxtaposent des éléments de récriture qui fantasment la langue ancienne et 
la projettent dans une graphie, une phonie, une syntaxe et une morphologie 
qui recréent un Moyen Âge linguistique édulcoré. Hubert invente ainsi une 
sorte d’ancien français fantasmé et idiosyncrasique, chimère linguistique 
médiévalisante. Comprenne qui pourra.

On peut s’interroger sur les raisons pour lesquelles la copie des textes 
médiévaux répond à des principes aussi paradoxaux, oscillant entre respect, 
modernisation et réfection médiévale. Certes, le xviie siècle est tout à fait 
étranger, épistémologiquement, aux principes philologiques qui sont les nôtres 
et qui visent une restitution fidèle et respectueuse du texte-source. Néanmoins, 
ce ne sont ni le caprice ni la fantaisie qui ont gouverné le travail de plume de 
Hubert Gallaup de Chasteuil, qui s’avère être un faussaire, mais un faussaire 

13	 Dans le vers « Si siet Bertrans desous un pin en l’ombre » analysé plus haut, la possibilité 
d’une forme iotacisée du pronominal se n’est pas à exclure. 



102

poète et justicier, défenseur d’un Moyen Âge spolié par les outrages du temps 
et par l’indifférence de ses contemporains. En effet, autant qu’une archive 
historique et linguistique, le Beuves de Hantone est pour lui un monument 
littéraire de la poésie française dont la valeur esthétique est inestimable. 
Le manuscrit qu’il a intégré à son codex est selon lui : 

des meilleurs livres de son siecle et […] sa perte justifie bien la plainte que nous 
avons droit de faire avec tant de justice contre ceux qui ont mis en prose les 
romans que nos anciens trouveres avoint composés en rithme, puisqu’il est tres 
certains qu’il les ont entierement corompus, en ont osté toutes les graces et causé 
la perte de la plus grande partie de leurs ouvrages qui ne nous reviendront jamais 
entre les mains s’ils ne nous sont rendus par des coups d’hasard semblables à 
celuy qui vient de nous doner ce roman de Beuves 14.

Hubert prend la défense de la poésie en vers et s’insurge contre les mises en 
prose qui constituent une forme de dégénérescence poétique (et nous faisons 
observer que non seulement les passages en prose de la Consolation de Philosophie 
n’ont pas eu les honneurs de sa copie, mais aussi que tous les textes consignés 
dans le 405 sont en vers). 

De ce point de vue, nombre de ses interventions, tant sur le manuscrit médiéval 
que sous sa plume dans ses notes et ses textes, témoignent de ce souci du vers 
et relèvent de l’écriture poétique. En voici quelques échantillons. Lorsqu’il 
rencontre la forme truist (trover au présent du subjonctif ) qui n’est plus usitée 
au xviie siècle et qui est même tombée dans l’oubli, il la remplace par la forme 
treuvat 15. Le passage du présent à l’imparfait du subjonctif, qui modifie peu 
le sens de la phrase, ne se justifie pas uniquement par le souci d’une meilleure 
intelligence du texte ou d’une morphologie accessible au lecteur du xviie siècle. 
L’emploi de la base treuv-, au lieu de la base trouv-, a surtout une valeur poétique. 
Dans le Dictionnaire de Richelet, nous lisons : 

14	 Ibid, fol. 4v-5r. Hubert fait ici allusion à la mode des xive et xve siècles qui a conduit au 
dérimage et au rajeunissement de nombreux textes épiques et romanesques. Peut-on 
pour autant penser qu’il connaissait une version en prose du Beuve de Hantone ? Rien ne 
permet de l’affirmer. On peut simplement avancer qu’un exemplaire de l’édition Vérard se 
trouvait à Aix au xviiie siècle, donc bien après la mort de notre gentilhomme, dans le fonds 
du marquis de Méjanes (Aix‑en‑Provence, bibliothèque Méjanes, Inc. Q108). Sur les mises 
en prose de Beuve de Hantone, voir Georges Doutrepont, Les Mises en prose des épopées 
et des romans chevaleresques du xive au xvie siècle, Bruxelles, Palais des Académies, 1939, 
p. 36-41, et Beufves de Hantonne (version en prose, édition Vérard), éd. Marie-Madeleine 
Ival, Senefiance, 14, Aix-en-Provence, PUP, 1984, p. VIII-XVIII).

15	 Hubert Gallaup de Chasteuil, Préface au Beuves, Carpentras, bibliothèque Inguimbertine, Ms. 
405, fol. 4r : « Qu’il ne treuvat dam Beuves de Hantone », texte du Beuves : « Qu’il ne truist 
dant Beuves de Hanstroune » (fol. 80r).



103

sébastien douchet et valérie naudet   La fabrique du M
oyen Â

ge au xv
ii e siècle

Trouver, treuver, v.a. : L’un et l’autre se dit, mais le mot d’usage est trouver et il n’y 
a guere que les Poëtes qui disent treuver, encore faut-il qu’ils y soient forcez par la 
rime qui les tiranise souvent 16.

Ménage, dans ses Observations sur la langue françoise, indique comme Vaugelas 
que trouver est une forme plus correcte que treuver, mais ajoute que « Tous 
nos Poëtes, tant anciens que modernes, se servent neantmoins de l’un & de 
l’autre indifféremment » et en donne pour preuve des passages de Desportes, 
Malherbe, Voiture et Habert 17.

Outre le choix du mot rare et poétique, le mètre et l’assonance sont aussi 
l’objet des interventions de Hubert. Lorsque le scribe médiéval écrit : « Tant qu’il 
li membre de Beuve de Hantone », Hubert écrit un tout à fait correct « Tant que 
li membre de Beuves de Hantone », jouant ici de la possibilité de suppression 
du pronom personnel sujet en ancien français, et recomposant le vers sans en 
altérer le mètre 18.

Sa plume remodèle donc le vers et récrit le texte comme s’il était lui-même un 
scribe médiéval et un acteur tardif de la mouvance du texte poétique. D’ailleurs, 
dès que la possibilité d’écrire en lieu et place du scribe se présente, Hubert 
n’hésite pas à se substituer à lui. Lorsque le manuscrit médiéval laisse un blanc 
à la rime, comme c’est parfois l’usage, Hubert comble le blanc et se fait, au sens 
propre, auteur de rime (ill. 9).

Bien entendu, ces interventions sont très marginales, mais elles ont pour effet 
de nous livrer un manuscrit aux textes mêlés où s’entrelacent main classique 
et main médiévale. Peut-être serait-ce une exagération de notre part que de 

16	 Pierre Richelet, Dictionnaire françois, publié par Jean Herman Widerhold, 1680, 
s.v. « Trouvaille ».

17	 Observations de Monsieur Ménage sur la langue françoise, Paris, Claude Barbin, 1677, 
chapitre CLXX : « S’il faut dire trouver, ou treuver », p. 293-294. 

18	 Hubert Gallaup de Chasteuil, Préface au Beuves, Carpentras, bibliothèque Inguimbertine, 
Ms. 405, fol. 4r, et texte du Beuves, fol. 80r.

9. Carpentras, bibliothèque Inguimbertine, Ms. 405, fol. 39r. Cliché Sébastien Douchet.



104

couronner de lauriers Hubert Gallaup de Chasteuil pour si peu. Mais nous 
faisons observer que l’histoire littéraire a consacré des poètes pour moins que 
cela. Ainsi le troubadour Pons de Mérindol a connu une existence officielle 
pendant près de deux siècles, doté d’une vida et d’un poème présumé, jusqu’à ce 
que, en 1883, Paul Meyer finisse par découvrir la supercherie : Pons de Mérindol 
n’a jamais existé. Sa vida n’est qu’une « fabrication moderne » du xviie siècle et 
l’œuvre d’un certain Pierre Gallaup de Chasteuil, le propre frère de Hubert 19. 
L’activité de faussaire des frères Chasteuil est donc une réalité qui est à prendre 
comme une forme de recréation poétique et littéraire. 

Cette recréation s’observe également à l’échelle macrostructurelle. Ainsi, 
l’ordre dans lequel les deux fragments du Judas Macchabée ont été recopiés et 
reliés est inversé par rapport au texte-source et à la logique de la narration. Mais 
Hubert ne mentionne pas cette inversion 20. Toutefois, il ajoute le mot « fin » au 
terme de sa copie, comme si le lecteur était invité à lire un texte clos. Et en effet, 
lus dans cette nouvelle conjointure, les deux extraits, pourtant distants de plus 
de mille vers dans le texte initial, prennent un sen nouveau et surtout cohérent, 
centré sur le motif du butin et de l’accumulation d’un trésor. Ses hommes ayant 
fait main basse sur l’or et l’argent de marchands, Judas se retrouve finalement 
en possession d’un immense trésor : 

Lors fit Judas un cor soner
Por ses gens faire retorner
Mais Simons Chisis et Jehans
Ont encontré les marcheans
Qui vinret a tuite lor gent
Mult portoint et or et argent 
Que li ebrieu ont tres tot pris 21

19	 Voir dans Romania, XII, 1883, p. 404, les remarques de Paul Meyer sur la notice XIX de Camille 
Chabaneau, intitulée « Sur quelques manuscrits provençaux perdus ou égarés », parue dans 
la Revue des langues romanes, IX, 1883, p. 70-76, en part. p. 73-74. Meyer y déclare qu’après 
s’être laissé abuser par la vida contenue dans l’ouvrage de Pierre Gallaup de Chasteuil, il 
considérait que « la vie de Pons de Mérindol était une fabrication moderne ». Trois années 
plus tard, C. Chabaneau adhère à cette conclusion (voir Notes sur quelques manuscrits 
provençaux perdus ou égarés suivies de deux lettres inédites de Pierre de Chasteuil-Gallaup, 
Paris, Maisonneuve et Leclerc, 1886, n. p. 67). La pseudo vida du troubadour fantôme Pons 
de Mérindol semble être une pure invention de Pierre Gallaup de Chasteuil à des fins de 
célébration du patrimoine littéraire provençal (voir Pierre de Galaup de Chasteuil, Discours 
sur les arcs triomphaux dressés en la ville d’Aix, [Aix-en-Provence], Jean Adibert, 1701, p. 34). 

20	 Il s’agit peut-être d’une simple étourderie, puisque le second fragment est précédé d’un 
chapeau de présentation « Fragment du Romant / de / Judas Macabeus », chapeau que 
Hubert a postérieurement fait précéder de l’adjectif « autre », comme s’il s’était aperçu de 
l’inversion.

21	 Carpentras, bibliothèque Inguimbertine, Ms. 405, fol. 140v.



105

sébastien douchet et valérie naudet   La fabrique du M
oyen Â

ge au xv
ii e siècle

Le droit chemin vers lors contree
Et Judas et cil de Judee
S’en vont isnellement et tost
Pour treuver les contes de l’ost
Qu’il avoit mult grand avoir
Qu’ils devoint bien plus avoir
Jehans ayant bien amainé
L’avoint tot en l’ost laisié
Li cofres pleins d’or et d’argent
		  Fin 22

Ce travail littéraire de récriture des textes médiévaux, de récupération du 
matériau narratif en vue de le re-conjoindre en lui donnant un sens qu’il n’avait 
pas – procédé somme toute très médiéval – culmine avec la table des matières 
du Beuves de Hantone.

En effet, en raison de la « dificulté qu’il y a d’en dechifrer le caractère », Hubert 
a jugé « necesaire d’adjouster la Table des matières » pour l’« intelligence » du 
manuscrit 23. Mais loin d’être une simple table, ce que compose Hubert est en 
réalité un véritable récit second, sorte de version courte du Beuves qui s’étend 
sur 56 pages 24. D’un point de vue formel et stylistique, cet ensemble textuel 
est composé comme une table des matières, avec des renvois aux pages du 
manuscrit médiéval et des phrases parfois averbales 25. Cependant, le résumé 
censément factuel prend très vite une ampleur inattendue, et le style lapidaire 
que l’on attend de ce genre de péritexte s’efface derrière la prolixité enthousiaste 
d’un lecteur qui se fait écrivain et recompose le poème médiéval 26. 

22	 Ibid., fol. 142r.
23	 Ibid., fol. 2r et 5r.
24	 La Table s’étend du fol. 112r au fol. 139v.
25	 Exemple : « Quels estoint les fiefs qui donoint l’oriflame a leur seigneur, et plusieurs autres 

advantages qu’on recevoit des fiefs…..99 » (Carpentras, bibliothèque Inguimbertine, 
Ms. 405, fol. 124r).

26	 Exemple : « La reine donne des grandes marques de sa recognoisance et de sa bonne volonté 
a Beuves pour le service important qu’il venoit de luy rendre, et par le conseil des barons 
de Savelle luy propose de l’espouser. Beuves luy fait voir l’imposibilité de la chose atendu 
qu’il estoit desja marié avec la princesse Josienne et la suplie de vouloir luy doner quelques 
unes de ses troupes pour la mener en liberté, mais la reine amoureuse de Beuves ne done 
point de foy a tous ces discours, qu’il traite de defaites et dit resolument a Beuves qu’il ne 
sortira jamais de Savelle qu’il ne l’ait espousee, et que s’il s’obstine a ses refus, il en pourroit 
bien perdre la teste. La doleur extreme que Beuves a de ceste responce. Thiery le console 
et luy conseille de ne s’exposer pas au danger qui le menaçoit, par ne vouloir pas espouser 
ceste reyne qu’il pourra abandoner toutes les fois qu’il luy plaira sans luy faire aucun tort, 
luy ayant doné comme il avoit fait conoissance de son mariage » (Carpentras, bibliothèque 
Inguimbertine, Ms. 405, fol. 134v).



106

Ce manuscrit est donc le résultat d’un minutieux travail d’intervention 
de la plume dans les blancs de la rime, dans les marges du parchemin, du 
comblement massif des blancs péritextuels (préface et table des matières), de la 
copie-récriture de Boèce sur laquelle nous n’avons pas insisté ici, de la copie-
recomposition du Judas Macchabée. 

Ce travail paradoxal, qui entend restituer les textes dans leur beauté originelle 
tout en les altérant, en les faussant, en les déguisant, nous le retrouvons à l’œuvre 
dans le traitement de l’iconographie du codex. Les trois images du manuscrit 
ont toutes une origine différente, mais sont intégrées de façon concertée au 
codex. Nous proposons de nous arrêter ici sur deux d’entre elles. 

La première, qui constitue le frontispice postiche du Beuves (ill. 3), est tirée 
de l’Ariane, roman de Jean Desmarets de Saint-Sorlin publié pour la première 
fois en 1632. L’illustration utilisée est une eau-forte de l’édition de 1639 27. Elle 
représente Ariane accompagnée de son oncle Dicéarque accueillant Mélinte 
suivi de Palamède devant les portes de Syracuse. D’après un dessin de Claude 
Vignon, célèbre en son temps, cette gravure d’Abraham Bosse 28 a connu un 
grand succès puisqu’elle a aussitôt servi de modèle pour un cycle de tapisseries 
d’Aubusson illustrant ce roman. Le château provençal de Grignan en possédait 
un exemplaire que Hubert aura pu voir en tant que familier de la famille 
comtale 29. Dans notre manuscrit, l’image a été rognée aux coins carrés et ses 
cartouches ont été évidés. Elle a ensuite été collée et Hubert y a inscrit un titre : 
Le Romant de Beuves & Iosienne. Il a parachevé son travestissement en ajoutant le 
nom des héros du Beuves sous chaque personnage, y compris le fidèle cheval du 
héros, Arondel. C’est ainsi qu’Ariane devient Josienne, Mélinte Beves, Dicéarque 
Hermin et Palamède Thiery.

L’effet de discordance chronologique entre l’iconographie d’une part, et 
le titre et les personnages supposés d’autre part, est assez saisissant. En effet, 
le roman de Desmarets de Saint-Sorlin se déroule sous le règne de Néron et 
narre les aventures d’Ariane entre Rome, la Grèce et la Sicile. Mais la gravure 
représente des jeunes gens en tenue du xviie siècle face à des Grecs en péplos 

27	 Jean Desmarets de Saint-Sorlin, Ariane, Paris, Mathieu Guillemot, 1639, cote BnF Y2 720. 
Hubert a encré la date de 1639 qui figurait sur la bordure inférieure du cartouche du bas. 
Mais un œil attentif la devine encore. L’eau-forte comporte également la signature « ABosse 
sculp. » sous le sabot antérieur gauche du cheval. 

28	 Voir Roger-Armand Weigert, Inventaire du fonds français. Graveurs du xviie siècle, Paris, 
Bibliothèque nationale, 1939, t. I, notice consacrée à Abraham Bosse p. 471-534, en 
particulier p. 505-506 ; Sophie Join-Lambert et Maxime Préaud (dir.), Abraham Bosse, savant 
graveur,  Paris/Tours, BnF/Musée des beaux-arts, 2004.

29	 Voir Conservation du patrimoine de la Drôme (dir.),  Fastes d’intérieurs. Tapisseries, étoffes et 
broderies du château de Grignan, Paris, Somogy, 2008, p. 16-20 et p. 22-23. Nous adressons 
ici nos plus vifs remerciements à Mme Laurence Lavergne, conservatrice du château de 
Grignan, pour l’accueil qu’elle nous a réservé et ses précieux renseignements. 



107

sébastien douchet et valérie naudet   La fabrique du M
oyen Â

ge au xv
ii e siècle

et en tenue orientale. Ce télescopage visuel est paradoxal : autant il projette la 
fiction médiévale dans un univers visuel qui lui est totalement étranger, fait de 
realia et d’un exotisme de pacotille propres au xviie siècle, autant il est fidèle 
à l’esprit de l’anachronisme médiéval. De plus, le choix de cette gravure est 
conforme à la trame du Beuves et l’illustre sans difficulté : la tenue orientale 
convient fort bien au personnage d’Hermin, roi d’Arménie, et c’est bien des 
mains de Josienne que Beuves reçoit ses armes et son cheval Arondel. 

Le sujet de la miniature qui clôt le Beuves n’est pas très courant dans 
l’iconographie de manuscrit : l’on y voit deux maçons murant la porte d’un 
chastel sous l’œil d’un souverain trônant et d’un noble (ill. 4) 30. Quelle que soit 
son origine, qui reste inconnue de nous, elle pourrait avoir été choisie pour son 
aptitude à illustrer l’épisode où Beuves fait enfermer sa mère : 

A la grant tour fist sa mere mener
Vossist ou non la la covint entrer
Iluec la fist de son vivre assener
Puis fist le huiz bien clore et massonner
Une poulie laiens fist atourner
Dont il li puist sa viande donner 31

En plus des interventions dans le texte lui-même (annotations, soulignements, 
ajouts dans les blancs, copies non conformes), c’est donc tout le dispositif 
péritextuel (images, table des matières, préface) qui sert également le projet 
de réappropriation du Beuves par Hubert. Et l’une des conséquences notables 
et radicales de ce dispositif est d’installer une chanson de geste, normalement 
destinée à être dite ou chantée, dans un pur dispositif de lecture qui en fait bien 
un « Romant », comme l’annonçait la page frontispice. 

Cependant, malgré toutes ces observations sur le dispositif codicologique, 
textuel et poétique du manuscrit 405, une interrogation demeure : pourquoi 
entreprendre un si long et si complexe travail de montage/démontage des textes ? 
Quelles circonstances ont présidé à ce chantier codicologique exceptionnel ? 
La frustrante absence d’informations sur le personnage d’Hubert Gallaup de 
Chasteuil nous conduit à pousser plus loin l’investigation biographique, et cela 
d’autant qu’il laisse lui-même planer un certain mystère autour des événements 
qui ont entouré ce chantier. Il déclare en effet, dans sa préface, qu’il s’est intéressé 

30	 Albert Stimming se trompe manifestement en voyant dans cette image une scène 
d’inhumation à l’entrée d’une chapelle funéraire. Voir : Der festländische Bueve de Hantone, 
Fassung III, Dresden, Gesellschaft für romanische Literatur, 1920, Introduction. Nous n’avons 
pas pu identifier l’origine de cette miniature.

31	 Carpentras, bibliothèque Inguimbertine, Ms. 405, fol. 60 r.



108

au Beuves malgré la « penible lecture » qu’il nécessite, parce qu’il a connu une 
période de « longs et durs loisirs » à cause de – ou grâce à ? – sa « mauvaise 
fortune 32 ». Cette dernière expression est intrigante, et l’enquête conduit à des 
résultats pour le moins surprenants. En effet, la biographie réelle d’Hubert 
Gallaup de Chasteuil est fort éloignée de l’image que nous livrent les notices 
prosopographiques modernes, celle d’un respectable noble de province, notable 
estimé de ses concitoyens et menant une vie tranquille entre les plaidoiries du 
parlement et la tranquillité de sa bibliothèque d’honnête homme 33.

Hubert, avocat général au parlement de Provence 34, a été, avec ses deux frères 
François et Pierre, l’un des principaux acteurs de la journée de la Saint-Valentin, 
le 14 février 1659. Durant cette journée qui se déroula à Aix, conjointement 
avec le baron d’Ansouis et le baron de Bras, Hubert mène la fronde contre le 
représentant du pouvoir royal, le premier président du parlement, le baron 
Henri de Forbin d’Oppède. Pour cette révolte, il est condamné par contumace 
le 29 mai 1659 à l’exil à perpétuité et à la confiscation de tous ses biens 35. 
Mais il se réfugie à Marseille qui jouit alors d’un privilège d’extraterritorialité 36, 
échappant ainsi à son sort. Nous retrouvons sa trace deux ans plus tard à Paris, 
où le roi donne ordre de le faire appréhender 37. Mais le hors-la-loi s’échappe 

32	 Préface, fol. 2v.
33	 Voir par exemple Louis Moreri, Le Grand Dictionnaire historique, op. cit. 
34	 Hubert devint avocat général du parlement de Provence le 20 novembre 1655. Voir Prosper 

Cabasse, Essais historiques sur le parlement de Provence, depuis son origine jusqu’à sa 
suppression : 1501-1790, t. I, Paris, Ange Pihan-Delaforest, 1826, « Liste des membres du 
parlement de Provence depuis son origine jusqu’à sa suppression », p. xxxiii.

35	 C’est ce que nous lisons dans une lettre du 2 juin 1659 de M. de Verthamon au chancelier 
Séguier : « Monseigneur, je continue à vous rendre compte de la Commission dont il vous a 
plu m’honorer pour les affaires d’Aix, en vous disant qu’elle s’est terminée par un jugement 
souverain que nous avons rendu à Villeneuve d’Avignon, le 29 du mois dernier, auquel ont 
assisté, avec M. de Bezons et moi, six juges par lui choisis, de la Province du Languedoc, où 
il est intendant […] Et pour ce qui est de l’avocat général Chasteuil, il est banni à perpétuité 
du royaume, sa charge confisquée au profit de S.M., ensemble tous ses autres biens, sur 
lesquels il sera néanmoins préalablement pris le tiers pour sa femme et ses enfants » 
(Archives de la Bastille : documents inédits, recueillis et publiés par François Ravaisson 
Mollien, Paris, Durand et Pedone-Lauriel, 19 vol., 1866-1904, t. II, p. 43). Voir également 
la synthèse d’Ambroise Roux-Alphéran, qui indique qu’il est « le premier à parler de ces 
condamnations dont il n’est fait mention dans aucun de nos historiens, ni dans aucune 
biographie, mais qui sont attestées par les registres du Parlement » (Les Rues d’Aix, op. cit., 
p. 167).

36	 « Le Roi, en accordant l’amnistie que le Gouverneur & les Consuls d’Aix lui avoient demandée, 
en avoit excepté quarante particuliers, qui par leurs excès étoient indignes de sa clémence. 
Il écrivit même au Pape & et au Duc de Savoie, pour les prier de ne point les souffrir dans 
les terres de leur dépendance : ainsi la plupart se réfugièrent à Marseille, où par un abus 
que cette ville faisoit de ses privilèges, on trouvoit quelquefois contre l’autorité Royale, un 
asyle qu’on ne pouvoit se promettre dans les pays étrangers » (Jean-Pierre Papon, Histoire 
générale de Provence, op. cit., p. 576).

37	 Lettre de Brienne au baron d’Oppède du 28 octobre 1661 : « Monsieur, j’ai fait voir ce matin 
au Roi ce que vous lui écrivez au sujet des sieurs Bras, Glandèves et Chasteuil auteurs des 
séditions de Provence, qu’on vous a mandés être depuis peu revenus à Paris, et s’y montrer 



109

sébastien douchet et valérie naudet   La fabrique du M
oyen Â

ge au xv
ii e siècle

de nouveau et disparaît dans la nature 38. Nous retrouvons sa trace en 1662 à 
Montpellier où il est arrêté, ayant fréquenté des individus impliqués dans une 
sombre histoire de viol à Aix 39. Nous savons grâce à un livre de comptes de 
sa main qu’il séjourne à deux reprises entre 1662 et 1664 à Besançon, alors 
possession espagnole 40. Puis nous retrouvons sa trace dans les archives en 1671. 
Cette année-là une lettre de l’abbesse de Sainte-Claire, couvent de clarisses de 
Reims, le situe dans cette ville. La dame est la sœur du ministre Colbert, dont 
elle implore la charité en suppliant « son cher frère » 

d’avoir la bonté de procurer le rétablissement et le rappel de M. de Chasteuil, 
avocat général au parlement d’Aix en Provence, qui est ici relégué depuis 
longtemps, hors de sa famille et de sa charge, et lui donner [sa] protection pour 
ses affaires 41.

Nous savons, de l’aveu même de Hubert, qu’il a copié en la bibliothèque 
cathédrale de Notre-Dame de Reims les vers de la traduction de Boèce et les 
fragments du Judas Macchabée 42. Étant donné la durée de son séjour champenois 
(l’abbesse précise qu’il est « relégué [dans cette ville] depuis longtemps »), nous 
pouvons peut-être supposer que Hubert y a également démantelé et découpé 
plusieurs manuscrits médiévaux, puis y a assemblé son butin dans un recueil 

publiquement, et S.M. étant entrée dans votre sentiment, et ayant jugé comme vous qu’il 
était de mauvais exemple et de périlleuse conséquence de les y laisser, elle a donné ses 
ordres pour en faire perquisition », Archives de la Bastille, op. cit., p. 58.

38	 Lettre de Brienne au baron d’Oppède du 19 novembre 1661 : « Monsieur, vous aurez su 
comme on a fait arrêter M. de Bras, et qu’on l’a fait mettre à la Bastille ; pour les autres qui 
apparemment étaient avec lui, ils n’ont pas pu être attrapés, et sans doute la nouvelle de 
l’arrêt de celui-là leur aura fait prendre la fuite » (ibid.).

39	 Lettre du 11 juin 1662 de M. de Bezons au chancelier Séguier : « Étant allé à Montpellier, il 
y a cinq ou six jours, pour quelques affaires pressées, j’appris qu’il y avait des Provençaux 
accusés du viol commis à Aix et qui en parlaient publiquement ; j’en donnai avis à M. le 
prince de Conti qui était à Pézenas, qui trouva que c’était une entreprise insolente, que des 
gens à qui le roi faisait faire le procès eussent la hardiesse de se venir montrer dans une 
ville, pour y faire le triomphe de leur crime : il m’envoya des ordres pour les garder dans la 
citadelle de Montpellier, en cas que je les puisse faire prendre. J’y envoyai aussitôt quelques 
gens assurés, et quoiqu’ils fussent logés en différentes hôtelleries, on en enleva quatre hier 
matin, savoir les sieurs Castelet, Colona, Vidault et Galaup de Chasteuil. Je ne sais pas bien 
assurément si ce dernier est accusé du viol, mais il est condamné à mort par le parlement 
d’Aix pour être le principal auteur de la sédition qui fut faite à M. le Président d’Oppède. Ils 
sont dans la citadelle de Montpellier, et ils y demeureront en sûreté jusqu’à ce que nous 
recevions vos ordres, etc. » (ibid., p. 60). 

40	 Le manuscrit Inguimbertine 402 contient, en sa partie finale, et reliés à l’envers, les comptes 
des deux séjours bisontins de Hubert Gallaup de Chasteuil (« Mémoires de la despance que 
j’ay faite dans ceste ville de Besançon »). Nous y apprenons qu’il est arrivé à Besançon le 
6 février 1662 pour un séjour qui dura jusqu’au 6 juillet 1663. Il y retourna du 20 mai 1664 au 
22 juin 1664. 

41	 Lettre datée de 1671 de Claire Colbert, abbesse de Sainte-Claire de Reims, morte en 1680 
(Archives de la Bastille, op. cit., p. 63).

42	 Voir fol. 141r et fol. 165r.



110

de sa composition. Par ailleurs, ce schéma biographique permet de mieux 
comprendre l’expression « mauvaise fortune » qu’emploie Hubert dans sa 
Préface. Vraisemblablement composé à Reims pendant ses années de relégation 
entre 1665 et 1670, le manuscrit 405 est un manuscrit de l’exil, un manuscrit 
de la mauvaise fortune convertie en loisir afin de se consoler du sort contraire et 
afin de lutter contre lui. La devise de Hubert, adversante fortuna, est éloquente : 
il l’a apposée sur tous ses livres et nous la retrouvons dans son introduction au 
catalogue de sa propre bibliothèque qui, elle aussi, a connu la mauvaise fortune 
de la confiscation après sa condamnation de 1659 43. 

Le choix des deux principaux textes du 405, la Consolation et le Beuves, ainsi 
que de l’enluminure finale est significatif : une image d’enfermement, un texte 
philosophique destiné à consoler l’auteur-narrateur face à l’adversité et la mort 
qui l’attend dans les geôles de Théodoric, et une chanson de geste qui raconte 
l’exil du héros principal, chassé de sa terre par sa propre mère. Lorsqu’il recopie 
un passage du Beuves dans sa préface, Hubert en omet volontairement quatre 
vers qui jettent un éclairage particulier sur son intérêt pour ce texte : 

Il se porpense et de duc et de contez
Tant qu’il li membre de Beuve de Hantone
Qui fu chaciez de son paiz a honte
Et de sa famme Josienne la blonde
Et de Soban a la barbe fregonde
Ce fu li maistre a Beuves de Hantonne 44.

Hubert a expurgé ces vers, ce qui prouve qu’il y a été sensible et ne pouvait 
pas les laisser dans une préface qui rappelait en miroir sa situation et celle du 
héros de son « romant ». 

D’ailleurs, selon Hubert, ce roman peut être lu comme un roman à clef. En 
effet, dans sa Préface, Hubert dit très clairement que le personnage de Beuves 
est Henri le Libéral, le soi-disant commanditaire de l’œuvre, puisque Beuves 
devient roi de Jérusalem tout comme le fut Henri : 

43	 Carpentras, bibliothèque Inguimbertine, Ms. 634, fol. 1r : « La petite librairie de nostre maison 
a soufert des grandes penes en divers temps. La plus grande fut en la mort de mon ayeul 
Louis de Gallaup. Monsieur François de Gallaup, mon saint oncle, en emporta une partie 
dans sa solitude du Mont Liban. Au premier voyage que je fis à Paris après la mort de feu Jan 
de Gallaup, procureur general des comptes, mon père, on m’en enleva beaucoup. Mais dans 
le dernier malheur qui m’a aceuili, il s’en est perdu deus cens volumes à mon retour en la 
province, je les ay reveus et en ay dressé le présent inventaire ou j’ay inseré plus de quatre 
cens volumes que j’ay apportés de mes voyages et qui sont marqués de ces mots : adversante 
fortuna. J’ay mis a peu près le prix des livres dans cet inventaire a la réserve des manuscrits 
que j’ay laisés en blanc. »

44	 Carpentras, bibliothèque Inguimbertine, Ms. 405, fol. 80r. Comparer avec la Préface, fol. 4r.



111

sébastien douchet et valérie naudet   La fabrique du M
oyen Â

ge au xv
ii e siècle

Il y a grande aparance qu[e le trouvère] a deguisé dans les adventures de son 
romant la plus part de celles des divers princes de son temps et posible mesme 
celles du compte de Champagne lequel tout ainsy que le duc Beuves, son heros, 
mourut roy de Hierusalem 45.

Ce mode de lecture, assumé par Hubert, témoigne de sa faculté à projeter 
le réel dans la fiction et à les entremêler, ce qui nous invite à lire le manuscrit 
comme un manuscrit à clef lui aussi. À cet égard, la citation par laquelle Hubert 
clôt sa Préface ainsi que sa Table des matières, « Deus nobis hec otia fecit », est 
fort instructive. Il s’agit du vers 6 de la première églogue des Bucoliques de 
Virgile 46 dans laquelle Mélibée, paysan exproprié et exilé, doit quitter sa 
terre. Il rencontre Tityre qui joue du chalumeau et lui explique qu’il a obtenu 
d’Auguste la restitution de ses terres. Il peut ainsi rester dans sa patrie et se 
divertir à l’ombre d’un arbre : « c’est un dieu qui nous a fait ces loisirs ». Le dieu 
dont il est question désigne l’empereur Auguste. En effet, le contexte historique 
dans lequel écrit Virgile est celui des proscriptions de 43 avant J.-C. qui se 
sont traduites par des expropriations et l’exil massif des ennemis d’Octave, le 
futur Auguste. L’allusion de Hubert à Virgile est donc à la fois transparente et 
ironique, car Louis XIV n’est pas assimilé au divin Auguste qui accorderait le 
loisir des arts. Le souverain français ne pratiqua pas la clémence, et la peine 
d’exil fut effectivement prononcée et purgée. Hubert ne connut pas la chance 
et le bonheur tranquille de Mélibée. D’après le détournement ironique de la 
citation virgilienne par Hubert, celui qui permet l’otium est « Deus », Dieu lui-
même. Lui seul a conduit les pas de l’exilé en Champagne après de longues et 
pénibles tribulations dans le Sud de la France, c’est par lui seul que cette terre, 
devenue lieu d’exil, a offert au paria l’asile de la bibliothèque cathédrale et, à 
l’ombre tutélaire de sa flèche, cet otium forcé qui lui a permis de transformer le 
Moyen Âge en Arcadie fantasmée, terre nouvelle où Hubert pouvait devenir à 
la fois historien et trouvère, loin des siens, de sa bibliothèque et de la Provence.

Comprenne qui pourra la complexité de ce recueil, les différentes strates 
d’écriture, les multiples traces péritextuelles qui le composent. Tel est le défi 
que lance le recueil d’Hubert Gallaup de Chasteuil, et que nous avons tenté 
de relever. Objet de consolation qui permet de surmonter la souffrance de 
la séparation – objet transitionnel, dirait-on aujourd’hui – le manuscrit 405 
est unique par l’histoire tragique qui explique sa création et conditionne son 

45	 Ibid., Préface, fol. 3r et 4v. 
46	 Voir : Virgile, Bucoliques, texte établi et traduit par E. de Saint-Denis, 5e tirage, 2e éd., Paris, 

Les Belles Lettres, 1999.



112

aspect actuel, fruit d’une mise en scène codicologique spectaculaire. Il est 
unique également pour la précision avec laquelle nous avons pu en retracer la 
genèse et l’unité paradoxale. Rares sont les manuscrits dont on peut suivre la 
confection, l’histoire et le sens avec autant de précision. À ce titre, il est aussi 
un précieux témoin de la lecture des textes médiévaux et de leur réception 
à l’époque classique, époque où les manuscrits médiévaux étaient en réalité 
beaucoup plus lus que nous le pensons généralement.



TROISIÈME PARTIE

Intertextualités : 
autour du manuscrit unique





Le m
anuscrit unique  •   sup  •   2018

115

L’INVENTION DU LIVRE D’ARTUS :  
LE MANUSCRIT PARIS, BNF, FR. 337

Noémie Chardonnens, Université de Lausanne 
Nathalie Koble, École normale supérieure, Paris 

Patrick Moran, Université Paul Valéry Montpellier 3

Au sein d’un régime de transmission des textes nécessairement manuscrite, 
tout témoin tend à être unique, le livre portant à tous ses niveaux d’utilisation, 
du copiste au lecteur, des marques de subjectivité qui le singularisent. Ce degré 
zéro de la manuscriture, pour reprendre le terme naguère inventé par Daniel 
Poirion 1, inhérent à tout manuscrit médiéval, peut cependant être corrigé par 
d’autres critères d’analyse, qui permettent de distinguer l’œuvre et son existence 
textuelle, et varient en fonction du type d’œuvres étudié. Certains critères 
pourront mettre en évidence, pour un manuscrit donné, son appartenance à 
une tradition esthétique, matérielle ou textuelle, qui minimise son unicité et 
le rattache à des ensembles généalogiques plus larges, à l’échelle desquels il sera 
plus pertinent de se placer. D’autres, au contraire, confirmeront le statut unique 
du manuscrit en révélant que sa singularité, textuelle ou matérielle, mérite d’être 
considérée comme irréductible, que les textes copiés soient uniques, qu’ils 
aient été insérés dans un environnement nouveau conditionnant leur lecture, 
qu’ils aient donné lieu à des transformations imposantes, ou bien que le livre 
se singularise par son histoire 2. La notion d’unicité est donc associée à des 
définitions qui gagnent à être précisées, et dont la pertinence pour les textes du 
Moyen Âge évolue en fonction de la perspective critique et des œuvres abordées.

Dans le cadre des romans arthuriens en prose, les techniques d’écriture 
qui caractérisent l’élaboration des grands cycles mettent au jour un type 
bien particulier de manuscrits, où l’enfant unique peut être issu d’une 
rivalité fratricide, qui suppose un travail d’invention en réseau. Cette rivalité 
conditionne au xiiie siècle notamment la genèse des Suites du Merlin en prose, 
que nous nous proposons d’examiner ici à partir de l’exemplaire transmis par le 

1	 Daniel Poirion, « Écriture et ré-écriture au Moyen Âge », Littérature, 41, 1981, p. 109-118.
2	 Sur ces problématiques, qui associent interprétation critique et études codicologiques, 

voir l’ouvrage de synthèse de Keith Busby, Codex and Context: Reading Old French Verse 
Narrative in Manuscripts, Amsterdam, Rodopi, 2002, 2 vol.



116

manuscrit Paris, BnF, fr. 337. Ce manuscrit unique, seul exemplaire d’un texte 
transmis inachevé, révèle peut-être quelques-uns des secrets d’invention des 
romanciers en prose lorsqu’on l’examine de près, tout en exhibant sa généalogie 
et les relations qu’il entretient avec ses semblables.

DU FAUX JUMEAU AU FRÈRE ENNEMI

Une suite au carré

Le manuscrit Paris, BnF, fr. 337 est un gros volume de 294 feuillets daté 
du xiiie siècle, peut-être du début du xive siècle. (Alison Stones, dans son 
classement des manuscrits du Lancelot-Graal, propose une datation très 
ancienne du manuscrit, 1230-1240, sans certitude. Cette date ferait de la copie 
un exemplaire contemporain de la production du texte.) Répertorié dans la 
Bibliothèque royale sous la rubrique « Roman de la Table ronde 3 », le livre 
n’était pas à l’origine lié à une production de grand luxe. Il s’ouvre sur la Suite 
dite « Vulgate » du Merlin en prose telle qu’elle se présente dans sa version 
longue au sein des manuscrits contenant le cycle du Lancelot-Graal 4. Bien que 
dépendant par sa matière d’un vaste cycle dont il représente une branche, le 
manuscrit s’ouvre directement sur la Suite du Merlin 5, au moment de la révolte 
des barons du royaume arthurien, après le couronnement du jeune roi, sur 
lequel s’achève le Merlin dans les cycles en prose :

Ci endroit dit li contes que a la mi ost aprés ce que li rois Artus fu coronez, que 
il tint cort esforciee, grant et merveilleuse. A cele cort vint li rois Loz, qui tint 
la terre de Benoÿc, et la terre d’Ercanye [sic], atot.V..C. chevaliers de pris. Et 
d’autre part vint li rois Uriens de la terre de Gorre, qui estoit vistes chevaliers de 

3	 Catalogue des manuscrits français, tome premier, ancien fonds, Paris, Firmin-Didot, 1868, 
p. 26.

4	 Il s’ajoute donc aux manuscrits de la Suite du Merlin répertoriés par Alexandre Micha (« Les 
manuscrits du Merlin en prose de Robert de Boron », Romania, LXXXIX, 1958, p. 78-94 et 
p. 145-174), dont l’analyse a été récemment reprise par Richard Trachsler (« Merlin chez 
Jules César. De l’épisode de Grisandole à la tradition manuscrite de la Suite du Merlin », Studi 
francesi, 133, 2001, p. 61-71). La Suite du Merlin a été transmise par 31 manuscrits donnant 
le texte complet, auxquels s’ajoutent des fragments. La distinction entre deux versions a 
été proposée par A. Micha pour le Merlin ; elle vaut également pour la Suite Vulgate : la 
version longue, systématiquement plus développée, est également la plus diffusée. Les 
deux éditions actuellement proposées de la Suite, celle, ancienne, d’Heinrich Oskar Sommer 
(The Vulgate Version of Arthurian Romances, Washington, The Carnegie Institution, 1908-
1916, t. II), d’après le manuscrit de Londres, Add. 10292 et celle, récente, proposée chez 
Gallimard d’après le manuscrit de Bonn, Univ. Bibl. 526 (Le Livre du Graal, éd. Daniel Poirion, 
sous la dir. de Philippe Walter, t. I, Paris, Gallimard, 2001, p. 809 sq.), donnent toutes les deux 
la rédaction courte. 

5	 Une signature, au feuillet 104r, permet de faire coïncider le nombre de cahiers existants et 
l’état originel du volume : elle confirme le statut autonome du livre copié, qui n’était pas au 
départ associé à un volume antérieur, dont il aurait été séparé par la suite.



117

noém
ie chardonnens, nathalie koble, patrick m

oran   L’invention du Livre d’A
rtus

pris, atot.IV..C. chevaliers. Aprés i vint li rois Neutres de Garlot qui ot a fame la 
suer le roi Artu, atot.VII..C. chevaliers. Aprés vint Kardos Briebeauz [sic], qui 
estoit rois de la terre d’Estrangorre et fu uns des chevaliers de la Table Roonde, 
atot.VI..C. chevaliers a armes molt bien montés. Aprés i vint Aguisçans, li rois 
d’Escoce, qui estoit juesnes bachelers de pris, atot.III..C. chevaliers. Aprés i vint 
li rois Yders, atot.IV..C. chevaliers, qui estoit juesnes hom de prime barbe, et 
bons chevaliers as armes et hardiz. Qant il furent assemblé, si lor fist li rois Artus 
molt grant joie et molt biau les recoilli, come juesnes enfes qu’il estoit, et lor 
dona et presenta de ses dons, telz com il savoit que il concoroit a si hauz barons 
et a si riches. Et qant cil virent les presenz que li rois lor faisoit, si le tindrent 
molt a grant desdaing et distrent que molt estoient fel, qant il soufroient que 
itelz garçons et de si basse gent estoit roi [sic] de si riche terre come li roiaumes 
de Logres, et que ce ne souferroient il plus. Si refuserent les dons que li rois lor 
envoioit et li manderent et distrent que bien seust il que il nel tenoient mie a 
roi, mais vuidast lor la terre et le païs et gardast que jamais jor ne s’i veïst ; et s’il 
ne s’en issoit de la terre et il le pooient as poinz baillier, bien seüst il veraiement 
que il ne l’aseüroient fors de sa mort 6. (fol. 1a)

Cet incipit reproduit le début de la Suite tel que la transmet par exemple le 
manuscrit Paris, BnF, fr. 747, manuscrit de l’ensemble du cycle qui date aussi 
du xiiie siècle 7. Les 114 premiers feuillets du manuscrit 337 proposent une 
version très fidèle de la Suite – le manuscrit mériterait d’ailleurs d’être ajouté à 
la tradition manuscrite du texte, dont il suit la version longue. Il présente une 
copie conforme de près des deux-tiers de ce vaste récit, qui couvre, au sein de 
la fiction arthurienne, la période de transition entre le couronnement du roi et 
son règne en majesté au début du Lancelot en prose. 

C’est à partir du feuillet 115r et jusqu’à la fin (soit sur près de 180 feuillets, 
ce qui représente en volume l’équivalent de la Suite Vulgate elle-même), 
que le manuscrit propose une version tout à fait isolée de cette période de 
transition, version qui change plusieurs fils de l’histoire pour préparer au 
Lancelot autrement. C’est aussi cette version unique, fondée sur la réécriture 
et la continuation d’un texte qui se donne déjà comme une continuation du 
Merlin en prose et une suite rétrospective du Lancelot, que la critique a intitulée 
le Livre d’Artus, depuis l’édition ancienne et l’étude proposées par Heinrich 

6	 Voir : Le Livre du Graal, éd. cit., t. I, p. 774-775. Dans le manuscrit de Bonn, le copiste fait 
commencer la Suite Vulgate, intitulée « Les Premiers faits du roi Arthur », plus avant dans 
le texte.

7	 Paris, BnF, fr. 747, fol. 103ar : dans ce manuscrit, la Suite Vulgate débute en haut d’un feuillet, 
la fin du Merlin étant marquée dans le feuillet précédent par une formule de clôture qui 
rattache le texte à Robert de Boron, le reste du feuillet étant laissé vide.



118

Oscar Sommer en 1913 8. En l’incluant dans sa grande édition du Lancelot-
Graal, Sommer avait mis au jour le statut embarrassant de ce texte : si elle 
dépend, pour l’intelligence de sa matière, ses procédés d’écriture et ses enjeux 
romanesques, du cycle Vulgate, cette version isolée, de surcroît inachevée, n’est 
pas seulement une amplification de la Suite Vulgate, c’est une continuation au 
carré qui entretient avec sa fausse jumelle un rapport complexe de dépendance 
et de rivalité. Plus volumineuse que la Suite Vulgate, elle est aussi plus ambitieuse 
qu’elle, comme l’ont remarqué les rares lecteurs du texte 9. En lui inventant un 
titre et en l’isolant de son contexte manuscrit, Sommer a cependant contribué 
à lui construire une identité textuelle autonome, qui masque les procédés 
d’écriture en réseau dont le manuscrit unique est ici le témoin privilégié. La 
mise en regard des textes permet à la fois de suivre une lecture critique qui met 
en valeur les enjeux poétiques liés à l’écriture de ce type de continuation, et de 
saisir les conditions d’écriture de ces textes fleuves, qui ont vu concurremment 
le jour au milieu du xiiie siècle.

Fondu enchaîné

L’observation du manuscrit 337 montre d’emblée que le rédacteur concevait 
l’ensemble textuel formé par la Suite et sa continuation comme un tout cohérent. 
Dans la copie, la bifurcation d’un texte à l’autre se produit sans solution de 
continuité textuelle et sans repère visuel. Le changement se produit en cours 
de paragraphe, au cœur d’un chapitre de la Suite Vulgate, au milieu d’un cahier. 
Le rédacteur a simplement profité d’un moment d’intimité dans la chambre de 
Morgane pour changer de matière, en se livrant à un véritable fondu enchaîné 
facilité par l’usage d’une formule d’entrelacement qui lui permet, comme dans 
bien d’autres manuscrits interpolés, de procéder à une couture invisible :

Qant Guiomars entra en la chambre ou Morgue estoit, si la salua molt dolcement 
et li dist que [fol. 115a] bon soir li doint Dex, et ele li rendi son salu molt 
deborairement, come cele qui estoit molt cortoise, et il vient vers lui, si comença 
a manoier le fil de [sic] qu’ele ovroit. Et il estoit chevaliers granz et biaus et bien 
taillez de touz membres, et ot le vis fres et coloré et les cheveus crespés et blons 
com un [sic] fins ors, et fu trop biaus a devise, et mist a raison la pucele de 
maintes choses. Et ele le regarde molt volentiers, quar bel le vit, si li plot molt, et 

8	 The Vulgate Version of Arthurian Romances, éd. cit., t. VII.
9	 Voir en particulier les deux notices que lui consacrent A. Micha (Grundriss der Romanischen. 

Literaturen des Mittelalters, t. IV/1, p. 598-600) et Jean-Marie Fritz (dans Michel Zink [dir.], 
Dictionnaire des lettres françaises. Le Moyen Âge, Paris, Fayard, 1992, p. 105-106). Voir 
aussi Pierre Gallais, « Scénario pour l’affaire Sagremor », Mélanges Rita Lejeune, Gembloux, 
Duculot, 1964, t. II, p. 207-229, et K. Busby, « L’intertextualité du Livre d’Artus », dans Arturus 
Rex, Leuven University Press, 1991, p. 306‑319.



119

noém
ie chardonnens, nathalie koble, patrick m

oran   L’invention du Livre d’A
rtus

tant que cil la comença a proier d’amors, et ele loi molt volentiers, et le ragardoit, 
et mot ne disoit. Et qant cil parçut que poi li refusoit ce dont il la requeroit, si 
s’entregeterent en une couche grant et bele, si firent ileques lor geu comun, come 
cil qui molt le disirroient, qar se il le vielt, et ele mielz, si s’entraveillerent en si 
grant amor que puis dura molt longuement. Et demorerent ce soir ensemble, 
si demenerent en tel maniere lonc tans lor amors entre Guiomar et Morgain, 
c’onques nus ne s’en aparçut, fors solement la roine, einsi com li contes le vos 
devisera, par cui il durent puis departir, dont Morgue enhaï tant la roine que 
puis l’en fist assez de granz contraires, et granz blasmes li aleva qui onques puis 
ne li chaïrent, tant com ele vesqui. Mais or se taist atant li contes ici endroit 
de toutes choses dont il a devant parlé, et retorne a parler du roi Artu et de 
ses compagnons, et de cels de la Table roonde, et de monsegnor Gauvain et 
des compaignons la roine, coment la pais fu faites en tel maniere que messires 
Gauvains et si compaignon furent a compaignie a la Table Roonde, et fu d’ilec 
en avant maistre et sire apelez de toz les compaignons de la Table Roonde, 
si fu la joie si granz par mi le palais que plus ne pot 10. Et endementres que 
il demenoient tel joie, si lor vindrent noveles que Hardagravans et li Saisne 
estoient venu a siege devant la cité de Clarance et que cil de la cité estoient molt 
esbahi et mandoient secors au roi Artu com a lor segnor. Et qant li rois entendi 
la novele des Saisnes qui destruisoient la terre et la pais, si en fu molt dolenz et 
manda et assembla tant de gent com il pot avoir pres et loing, [fol. 115b] et se 
mist au chemin a tout son pooir. Et errerent tant et cheminerent par lor jornees 
que il vindrent pres de Clarance et qu’il choisirent l’ost Hardagabran, qui molt 
estoit grant et perilleuse. Et tantost com il aprocherent, si descendi monsegnor 
Gauvain et s’ala arme, il et si compaignon, et commanderent a lor maisnie que 
nus ne parlast de chose que il feïssent. Et il estoit ja encontre l’anuitier, si gaita 
cel soir l’ost des Crestiens li rois des.c. Chevaliers et Karados et li dux Escaus de 
Cambenic et Guionences et Erllais et Minadoras, li seneschaus au roi Pallas, et 
li rois Bans de Benoÿc 11.

Sans manuscrit de contrôle, le raccord d’un texte à l’autre est donc pour le 
lecteur qui découvre l’histoire absolument insensible. 

10	 La formule d’entrelacement assure la bifurcation : « Si demourerent cel soir longement 
ensamble et s’entr’amerent lonc tans que nus ne le sot. Mais puis le sot la roïne Genievre 
ensi come li contes le vous devisera cha avant, par coi il furent departi, dont Morgains l’en haï 
si que puis li fist assés d’ani et de contraire et de blasme que ele li aleva qui onques puis ne 
li chaïrent tant com ele vesqui. Mais atant se taist li contes que plus n’en paroel et retourne 
a parler del roi Loth et de sesn efanz conment il s’apareillirent et atournerent pour aler el 
message ou il furent envoiié » (Le Livre du Graal, éd. cit., p. 1360-1361).

11	 Fol. 115a (éd. cit., p. 3). 



120

Du point de vue de l’organisation de la matière, le Livre d’Artus respecte 
parfaitement les protocoles qui régissent l’écriture des cycles en prose : un 
certain nombre de procédés familiers des lecteurs de romans arthuriens 
assure la cohésion du texte et sa cohérence cyclique. Comme les grands 
modèles qui lui servent de support, le Livre d’Artus donne d’abord à la fiction 
arthurienne une dimension historique, une dynamique chronologique. La 
lecture du texte révèle l’existence d’une progression d’ensemble, qui sous-
tend le sens du récit et met en valeur la singularité de ses choix, par rapport 
aux autres Suites du Merlin. Trois grands ensembles de longueur croissante se 
distinguent en effet pour assurer le passage progressif de l’univers du Merlin 
à celui du Lancelot : un ensemble héroïque et « merlinien », qui continue les 
guerres contre les Saxons traitées dans la Suite Vulgate et montre un Arthur 
inexpérimenté dans les mains du prophète ; un ensemble où Merlin, retenu 
par Niniane, laisse Arthur poser les jalons du futur royaume arthurien en 
période de paix, et un ensemble où Arthur, devenu figure chevaleresque, 
fait avec Sagremor et Gauvain l’apprentissage du monde de l’aventure et de 
la merveille bretonnes 12. Les déplacements de Merlin vivant, entre cour et 
forêt, entre succès politiques et déceptions amoureuses, assurent la transition 
entre les parties 13. Et pour ménager un passage entre l’héroïque et le breton, 
le prosateur procède à la réécriture de romans antérieurs, notamment 
Le Chevalier au Lion, La Vengeance Raguidel et le Perlesvaus. 

Pour assurer la gestion narrative de ce vaste ensemble, le récit reprend à ses 
modèles en prose la technique de l’entrelacement, qui permet de suivre – ou 
plutôt de poursuivre – les aventures des jeunes chevaliers de la Table Ronde 
sur plusieurs fronts 14. Si l’on examine toutes les formules de transition assurées 

12	 La terminologie est empruntée à Annie Combes, Les Voies de l’aventure. Réécriture et 
composition romanesque dans le Lancelot en prose, Paris, Champion, 2001, p. 105. Les 
trois grands ensembles se répartissent dans le manuscrit de la façon suivante : 27 chapitres 
occupent 65 feuillets (fol. 115-181a), 20 chapitres occupent les 100 feuillets suivants 
(fol. 181a-282a), et 34 chapitres les 91 derniers feuillets (chap. 48 à 82, fol. 203a-294d). Le 
chapitrage renvoie à la numérotation de notre édition en cours, fondée sur l’observation des 
formules d’entrelacement qui jalonnent le récit.

13	 La première partie s’achève sur la victoire contre les Saxons et le départ de Merlin vers la 
forêt, où il rejoint Blaise pour lui dicter les événements en cours (fol. 181a), puis Niniane 
(fol. 181b) ; la deuxième partie s’achève après l’épisode de la Laide Semblance, suivie du 
départ de Merlin, qui rejoint Niniane en Petite Bretagne (fol. 202d) ; le chapitre suivant 
programme trois aventures, qui seront traitées en concurrence dans la dernière partie du 
roman : « […] et lors lor vindrent.III. aventures qui molt faisoient à douter : l’une, si fu du Bret 
de l’Air, dont maintes genz moroient et issoient hors de lor sen, et l’autre fu du Feu que l’en 
alumoit en somet le palais ou li chevalier errant recevoient hontes assez sovent […], et la 
tierce fu la guerre la contesse d’Orofaise » (fol. 203a).

14	 Sur l’entrelacement dans le Lancelot en prose, voir Emmanuèle Baumgartner, « Les techniques 
narratives dans le roman en prose », dans The Legacy of Chrétien de Troyes, Amsterdam, 
Rodopi, 1987, t. II, p. 167-190 ; Anne Berthelot, « Digression et entrelacement : l’efflorescence 
de “l’arbre des histoires” », dans La Digression dans la littérature et l’art du Moyen Âge, Aix-



121

noém
ie chardonnens, nathalie koble, patrick m

oran   L’invention du Livre d’A
rtus

par le narrateur et le retour de la formule « ci endroit dist li conte… », qui 
marque les changements de chapitres, le texte peut être divisé en quatre-vingt 
deux séquences, visuellement soulignées dans le manuscrit par l’emplacement 
d’une lettrine. Rigueur et virtuosité définissent la distribution des épisodes dans 
tout le manuscrit. La structure entrelacée du roman permet non seulement de 
multiplier les personnages et de changer d’espace, mais également de procéder 
à des digressions descriptives ou explicatives, qui multiplient les temps de 
l’histoire et du récit : au souci de progression et de multiplicité s’ajoute le 
désir d’exhaustivité, tout aussi caractéristique de l’écriture arthurienne en 
prose. Présente dès le Lancelot 15, cette organisation tabulaire du récit est ici 
considérablement amplifiée : elle permet au prosateur d’inventer de nouvelles 
aventures, qui se fondent dans le monde arthurien en lui imposant ou non 
d’importantes modifications de perspectives. Introduit dans l’intimité 
psychologique des personnages féeriques, le lecteur comprendra mieux, par 
exemple, la logique qui oppose les deux figures antagonistes du Lancelot ; 
Morgain hait Guenièvre de l’avoir prise en flagrant délit avec son amant 
Guiomar, et quitte la cour pour fonder le Val sans Retour :

Qant Guiomarz vit que la reine se corroceit issi a certes, si li jura ce qu’ele vost, 
car paor ot que li rois ne le seüst, et si neveu. Et qant Morganz vit que la roine 
li ot tolu son ami, si en fu tant dolente que plus ne pot, si vint le soir meïsmes 
sanz plus de respit, si prist cofres, que ele avoit jusque a dis, que.V. somiers 
portoient qant ele chevauchoit en aucun leu, si les empli de vaisselement et de 
joiaus et de deniers et d’or et d’argent, et s’en ala par nuit oscure tant loing com 
ele pot, que onques ne prist congié a home ne a femme nule, et erra tant que 
ele vint en la grant forest de Sarpenic. Ilec se remest et pria Nostre Segnor qu’il 
li envoiast Merlin, si se conseilleroit a lui. Et Merlins, qui sot tot son corage et 
qui par maintes foiz li avoit son servise pramis, vint a lui et la reconforta. Et ele 
en fist molt grant joie et demora o lui lonc tans. Et u sejor que il fist avec lui li 
aprist tant de ce que ele li demanda, qu’il n’estoit femme nee que plus en seüst ; 
neis Niniane, s’amie, ne sot gaires plus. Et par le solaz que il trova en Morgant 
comença il auques a eslongnier Niniane, car ja nule foiz n’i alast des puis que il 

en-Provence, Presses universitaires de Provence, coll. « Senefiance », 2005, p. 35-47 et Carol 
J. Chase, « Sur la théorie de l’entrelacement : ordre et désordre dans le Lancelot en Prose », 
Modern Philology, 80, 1983/3, p. 227-241, qui complètent les analyses pionnières proposées 
par Ferdinand Lot, Étude sur le Lancelot en prose, Paris, Champion, 1984 et Eugène Vinaver, 
À la Recherche d’une poétique médiévale, Paris, Nizet, 1980.

15	 Sur l’art du récit rétrospectif dans le Lancelot en prose, voir E. Baumgartner, « Voirs fu – ou 
comment composer le passé », dans Francis Gingras, Françoise Laurent, Frédérique Le Nan 
et Jean-René Valette (dir.), Furent les merveilles pruvees et les aventures truvees. Hommage 
à Francis Dubost, Paris, Champion, 2005, p. 33-48. 



122

ot acointiee Morgant, fors lors que force d’amors li faisoit venir et qant Niniane 
le conjuroit, qant il demoroit. (fol. 187c) 

Une enquête sur le lignage des Rois Pêcheurs proposera ailleurs une version 
inédite des ancêtres de Perceval 16, ou de la relation de Merlin et Niniane, à 
laquelle le Livre d’Artus invente un amant, Brandus des Îles, que l’apprentie fée 
cache au prophète :

Et quant Merlins i ot esté tant com li plot, si s’en parti et s’en vint en la Petite 
Bretaigne veoir Niniane, s’emmie que il tant amoit, et ele avoit ja fait un 
acointement novel, dont ele ne pot onques joïr en la fin. Et Merlins le sot bien, 
si la rampona maintes foiz et dist que voirement est femme du lignage au lou, 
car quant plus grant bien li fait ses maistres, et il pis li fait, ja tant ne l’avra norri 
peti feon. « Et tex est costume de femme que ja tant ne li savra en bien faire en 
quelque maniere que ce soit que ele ne traïsse celui qui toz les biens li avra fait 
et porchaciez à son vivant. Mais ce me chaut, fait il, que mal en i orrez en la 
fin, et se ne fust por autrui amor que por vos, jamés a nul jor ne fusse en vostre 
compaignie. » Itex paroles disoit Merlins a Niniane s’emmie. Et la dame fu 
sage, si ne fist onques semblant que ja rien l’en fust, ainz li ala environ et le servi 
einsi com ele soloit et fist destorner Brandu en ses chambres, que il onques ne 
fu veü par lui, et la dame aprist tant com ele pot endementres que il demora en 
sa compaignie. (fol. 202d)

Pour les besoins du récit, le prosateur du Livre d’Artus pousse même la 
technique de l’entrelacement jusqu’au collage de textes ou de séquences 
interpolées, comme le feront les compilateurs des manuscrits plus tardifs. Les 
plus spectaculaires dans le manuscrit sont sans doute la digression sur l’Île 
Tournoyante, empruntée à l’Estoire del saint Graal et intégrée dans la nouvelle 
branche pour servir de décor à de nouvelles aventures 17, ainsi que L’Évangile de 
Nicodème, entièrement traduit en français et inséré à la manière d’une analepse, 
mise dans la bouche du chevalier Nascien après une apparition du Graal 18. 
Ces collages, liés à une production romanesque maîtresse de ses effets et libre de 

16	 Paris, BnF, fr. 337, fol. 193b-c.
17	 La digression se trouve aux fol. 256d-257c. Il s’agit d’un copier-coller (voir : Estoire del saint 

Graal, dans Le Livre du Graal, éd. cit., p. 230-233, et éd. J.-P. Ponceau, Paris, Champion, 1997, 
p. 249-254).

18	 La digression se trouve aux fol. 251b-290c. Le Livre d’Artus n’est pas le seul roman arthurien 
en prose à intégrer l’apocryphe de cette manière : le Roman de Perceforest, vaste prose 
tardive, l’utilise également, lui aussi à la faveur d’une analepse, traduite et insérée sous 
la forme d’un collage extrêmement fidèle. Sur cette insertion, et notamment ses liens avec 
celle du Livre d’Artus, voir Noémie Chardonnens, « De l’apocryphe à la fiction : l’intégration 
de l’Évangile de Nicodème dans le Roman de Perceforest », dans Perceforest. Un roman 
arthurien et sa réception, textes réunis par Christine Ferlampin-Acher, Rennes, PUR, 2012.



123

noém
ie chardonnens, nathalie koble, patrick m

oran   L’invention du Livre d’A
rtus

redistribuer une matière qu’elle domine pour reformuler la fiction arthurienne 
autrement, sont caractéristiques de la poétique des suites rétrospectives, qui 
oscillent entre soumission et rivalité face au modèle exploité. En contexte 
graalien, ils comptent également au nombre des marques de cyclicité, que le 
continuateur multiplie.

Au fil du récit, le lecteur du Livre d’Artus entendra en effet le narrateur 
accumuler les prédictions, sur le modèle du prophète vivant, et verra la 
construction des grands lieux arthuriens (le Pont de l’Épée, le Pont sous l’Eau, 
Le Val sans Retour, le royaume du Roi Pécheur, etc.). Si ce procédé est récurrent 
dans les Suites du Merlin – la Suite Huth en a même fait le moteur de son 
récit –, la Suite Vulgate en use avec parcimonie 19. Ici apparaît un des traits 
fondamentaux qui différencient le Livre d’Artus de sa rivale : le Livre d’Artus est 
truffé de renvois intertextuels, comme pour rédimer la discrétion cyclique de 
la Suite Vulgate, qu’Alexandre Micha jugeait précisément ennuyeuse parce que 
trop inféodée au temps de la chronique. On remarquera au passage que parmi 
les rares renvois de la Suite Vulgate, certains programment une matière narrative 
qui est seule traitée dans le Livre d’Artus : le long épisode de la Laide Semblance, 
et l’aventure de Gaudin du Val Effroi et de Laure de Branlant étaient tous deux 
prévus par le narrateur de la Suite Vulgate, qui les annonce, sans qu’aucun autre 
manuscrit que notre Livre d’Artus ne les traite 20. Autrement dit, la rivalité des 
deux textes tient plus du compagnonnage, et le critique est en droit d’imaginer, 
au niveau même de la production des deux textes, une écriture en partenariat, 
partiellement synchronique 21.

19	 Le prosateur de la Suite Vulgate évoque la conception de Mordret (Le Livre du Graal, éd. cit., 
p. 868-871), la venue de Galaad (p. 1050-1051) et du Graal, et se livre à une longue prophétie 
rétrospective résumant l’Estoire del saint Graal (p. 1350-1352).

20	 L’aventure de la Laide Semblance, annoncée dans tous les manuscrits de la Suite Vulgate, est 
aussi présente dans la première partie du manuscrit Paris, Bnf, fr. 337 : « Or sachiez par verité 
que ge ai non li rois Rions d’Irlande la grant qui tient toute la tere jusqu’à la Tere des Pastures, 
et oltre fuste le moie encores se l’en i poïst passer, mais nus n’i passera jamais tant que la 
Laide Semblance sera ostee du flum que Judas Machabeus i gita et ce fu unes de ces bonnes 
por mostrer as genz que jusqu’ilec avoit la terre conquise et li ancien home dient que ja si tost 
la figure ne sera ostee que les aventures du roiaume de Logres comenceront et si covendra 
que cil qui l’en gitera l’emport u gouffre de Sathellie, si que jamais ne soit veue a nul jor, car 
ele est d’itel maniere que tout ice covient apareillier que ele voit as elz. » (fol. 65d, éd. cit., 
p. 1109-1110). Le même procédé de délégation d’un pan de la matière narrative est exploité 
pour annoncer l’aventure de Gaudin de Val Effroiz chez Laure de Branlant : « Et Gaudins de Val 
Effroiz fu en l’ariere garde atout.VIII. M. homes qui joenes chevaliers estoit et bons as armes 
et seurs et cousins aprés germains au roi Aguiscans de par son père. Icist fist puis mainte 
bele chevalerie devant le chastel ma damoisele Lore de Branlant qu’il voloit avoir a force a 
fame et devant la riche vile, qui tant fist a proisier, du Gaut Destroit, tant que Gauvenez l’i 
resqueust par sa proesce, einsi come li contes le vos devisera ça avant, car li leus n’en est 
ores mie, ainz retorne a parler du roi Aguiscant » (fol. 36c, Le Livre du Graal, éd. cit., p. 950-
951) ; nous soulignons.

21	 C’est aussi l’hypothèse que suggère C. Chase dans « Sur la théorie de l’entrelacement », 
art. cit.



124

Compagnonnages et rivalités manuscrites 

Tel qu’il nous a été transmis, le Livre d’Artus a de fait le statut d’une esquisse, 
au niveau du texte, qui a été relié à la va-vite, inachevé, mais aussi au niveau 
du manuscrit. Une observation attentive permet en effet de relever la trace 
d’un conflit au sein de l’atelier d’écriture entre le copiste et ses collaborateurs : 
là où le premier concevait son manuscrit comme un ensemble cohérent, sur 
lequel il a apposé deux fois des initiales (« PC »), dans le cahier même où le 
texte se transforme en inédit, les seconds ont réservé, à l’étape finale de la 
fabrication du livre, un traitement différent aux deux parties copiées. Après 
la copie, l’ornementation, comme le travail d’assemblage, ont été abandonnés 
au moment exact où le texte se métamorphose, comme si, au cœur même 
de l’atelier, un censeur avait remarqué le fondu enchaîné d’un texte à l’autre, 
et mis au rebut cette version insolite des « Premiers faits du roi Arthur » – 
version définitivement condamnée, au sens critique du terme, mais aussi au 
sens propre, transformant au cœur même de son processus de fabrication une 
copie inachevée en texte défaillant.

Le Livre d’Artus a donc fait les frais de la dynamique d’invention qui est 
à l’origine même de sa naissance : la concurrence textuelle qui caractérise la 
production cyclique des fictions arthuriennes dans les années 1230-1250 
et au-delà. Contrairement à ses multiples sœurs ennemies qui proposent 
des versions divergentes de la jeunesse du roi Arthur, de la Suite Vulgate aux 
Prophéties de Merlin en prose en passant par les reprises multiples des versions de 
la Suite dite « Post-Vulgate », le Livre d’Artus n’a pas semblé viable, malgré son 
originalité et son art, précisément, de l’esquisse, au sens esthétique du terme, 
cette fois. 

LE RÉGIME BRETON DU LIVRE D’ARTUS : UNE MATIÈRE AMPLIFIÉE

De l’héroïque au breton 

En passant d’un régime héroïque à un régime breton, au gré des trois ensembles 
qu’il fait se succéder, le prosateur du Livre d’Artus fait pourtant preuve d’une 
parfaite maîtrise de ses deux partitions, suite du Merlin en prose et prequel du 
Lancelot. Son texte montre ainsi une progressive multiplication des aventures 
individuelles. Alors que dans la première partie, seul Gauvain, dépensant son 
énergie entre les batailles saxonnes et différentes demoiselles à secourir, en 
connaît, la troisième est entièrement construite autour des quêtes de Sagremor, 
Gauvain, Arthur et de ceux qui les cherchent. Si cette réduplication participe 
d’une tendance à l’amplification caractéristique de la prose romanesque, 
elle démontre également, de la part de l’auteur, une grande conscience des 
implications de son pacte d’écriture, et en particulier de la question des 



125

noém
ie chardonnens, nathalie koble, patrick m

oran   L’invention du Livre d’A
rtus

stéréotypes arthuriens, qu’il se doit de déconstruire. La multiplication des 
aventures se comprend à travers ce prisme : elle ne répond pas tant à un besoin 
de quantité qu’à un souci de qualité. 

Les quêtes individuelles proposées ne sont en effet jamais gratuites : elles 
donnent à voir l’évolution des principaux personnages vers les caractéristiques 
cycliques qui leur sont propres. De ce fait, elles placent la naissance de la 
figure héroïque au cœur de l’écriture du Livre d’Artus. Pour le démontrer, 
on s’intéressera à la place particulière que tient au cœur du récit l’incognito 
chevaleresque 22. Non seulement le motif apparaît très fréquemment au fil des 
différentes aventures des chevaliers du Livre d’Artus, mais il est appliqué en 
particulier à des personnages ordinairement peu enclins à cacher leur identité : 
Gauvain et Arthur. L’incognito met alors en évidence l’évolution progressive 
de ces figures clés du monde arthurien, saisies ici dans leur prime jeunesse, vers 
les stéréotypes qui les caractérisent habituellement. Ce choix narratif est de fait 
emblématique de la déconstruction minutieuse des personnages qu’effectue le 
prosateur du Livre d’Artus, mais aussi de la tonalité ludique qu’il donne à son 
texte, et des jeux intertextuels qu’il élabore.

Gauvain : sur les chemins de la courtoisie

Gauvain est mis en avant dès le début du Livre d’Artus comme un guerrier 
accompli. Présent d’un bout à l’autre du champ de bataille, de jour comme 
de nuit, il est le principal artisan des victoires contre les Saxons. Il paraît en 
somme incarner le parfait héros épique, en bonne continuité de la Suite Vulgate. 
Pourtant, la figure n’est pas exempte de faille. Omniprésent et fougueux jusqu’à 
l’excès, incapable de maîtriser son désir de combattre et finissant par s’endormir 
sur son cheval, le personnage signale les risques d’un enfermement dans le 
régime héroïque et la nécessité, pour la progression du récit, comme de ses 
héros, d’un passage au régime breton. 

Le neveu d’Arthur est le premier, au sein du Livre d’Artus, à connaître des 
aventures individuelles, le premier, de fait, à expérimenter le régime breton. 
En pleine guerre contre les Saxons, Gauvain obtient en effet d’Arthur la 
permission de quitter la cour, afin de porter secours à une demoiselle nommée 

22	 Si le nom propre, notamment de par son lien avec la question de la renommée, est un 
rouage central de la société arthurienne, sa révélation ne va pas de soi. Les textes littéraires 
montrent d’innombrables chevaliers refusant avec obstination de livrer leur identité, et 
notamment Lancelot (voir Marie-Luce Chênerie, « L’anonymat de Lancelot du Lac dans les 
préludes d’une carrière héroïque », Littératures, 11, PUM, 1984, p. 9-17 et « Le thème du nom 
dans la carrière héroïque de Lancelot du Lac. Deuxième partie : La révélation du nom et du 
lignage », Littératures, 12, PUM, 1985, p. 15-28). L’incognito chevaleresque est ainsi un motif 
arthurien récurrent, repris en particulier par les grandes sommes romanesques en prose du 
xiiie siècle, qui en font un topos littéraire caractéristique de la chevalerie errante. 



126

Lore de Branlant. Le chevalier justifie sa demande par le caractère inédit de la 
requête : « Sires, donez moi ce secors : gel vos demant por ce que c’est li premiers 
que ge i voie » (fol. 156c). En prétendant relater la première sollicitation d’une 
demoiselle de l’histoire arthurienne, le prosateur du Livre d’Artus respecte son 
pacte d’écriture à la lettre. Non seulement il décrit les premiers temps du règne 
d’Arthur et la mise en place de ses coutumes, mais il remplit également son rôle 
de passeur entre le Merlin en prose et le Lancelot, en dénouant, par l’irruption 
d’une aventure individuelle au sein des guerres saxonnes, le délicat problème 
du changement de régime narratif entre ces deux textes.

La requête de la demoiselle aboutit en effet au départ de Gauvain, ce qui 
génère une véritable parenthèse bretonne, en plein cœur du régime héroïque 
qui domine dans la première partie du Livre d’Artus. Sur une quinzaine de 
folios (fol. 160b-176d), le prosateur interrompt son récit des batailles contre 
les Saxons pour suivre les exploits solitaires du neveu d’Arthur. Ces aventures 
individuelles mettent drastiquement en évidence l’absence des stéréotypes 
cycliques du personnage, et illustrent leur nécessaire et progressive intégration. 
C’est que le parangon de la courtoisie est encore, au début du Livre d’Artus, en 
devenir. Si, pendant les guerres saxonnes déjà, il montrait des excès héroïques, 
et entretenait une relation parfois tendue avec son oncle 23, il vit, lors de sa quête 
solitaire, ses premières aventures amoureuses, révélant une relative maladresse, 
et une inexpérience patente 24. Surtout, il refuse obstinément de révéler son 
nom, avançant incognito dès lors qu’il se trouve hors de la cour arthurienne. 
Cet acte tranche fortement avec la tradition, puisque Gauvain, dès Le Conte du 
Graal de Chrétien de Troyes, indique toujours son nom, du moins lorsqu’on 
le lui demande 25. La quête d’aventures individuelles est donc pour le jeune 
chevalier du Livre d’Artus, non seulement quête de renommée et d’identité, 
comme le veut la tradition arthurienne, mais aussi acceptation de son nom et 
de sa réputation, en d’autres termes, de ses stéréotypes. 

L’incognito de Gauvain apparaît au sein du texte en ouverture de sa première 
aventure individuelle. Le motif est présenté comme un « gab ». Gauvain 
déclare à la messagère de Lore de Branlant se nommer « Daguenez li Coarz » 

23	 Ainsi voit-on Gauvain défier l’autorité d’Arthur à plusieurs reprises en organisant des 
expéditions nocturnes contre les Saxons, ce malgré les oppositions du roi (fol. 116a, 117c et 
137b). En outre, la prise de position d’Arthur pour Keu, et non pour Sagremor, lance ce que 
Pierre Gallais nomme « l’affaire Sagremor » (art.cit.), entre les folios 139b et 144a, épisode 
qui voit Gauvain prêt à quitter la cour, suivi par la plupart des chevaliers.

24	 Voir à ce propos Nathalie Koble, « Et la lune luisoit moult clere : les insomnies érotiques et 
guerrières des jeunes héros arthuriens », dans Christine Ferlampin-Acher, Élisabeth Gaucher 
et Denis Hue (dir.), Perspectives médiévales, juillet 2008, « Sommeil, songes et insomnies », 
p. 217-243.

25	 « Onques mes nons ne fu celez – An leu ou il me fust anquis », énonce Gauvain dans Le Conte 
du Graal, éd./trad. Charles Méla, Paris, Le Livre de Poche, 1990, v. 5550-5551. 



127

noém
ie chardonnens, nathalie koble, patrick m

oran   L’invention du Livre d’A
rtus

(fol. 156c), énoncé qui déclenche l’hilarité de la cour arthurienne 26, et ne 
laisse aucun doute sur les intentions ludiques rattachées au procédé. Gauvain 
évolue ensuite incognito, alternant entre le pseudonyme qu’il s’est donné et 
un anonymat total, au gré de son cheminement solitaire de la première partie. 
Au sein de ces épisodes, le motif apparaît également comme une source de 
comique, notamment en étant à la base de nombreux quiproquos. Ainsi, 
Gauvain, camouflé sous son nouveau patronyme, est fort mal reçu par la 
demoiselle de Branlant. Elle se focalise sur le surnom de « couard », et non sur 
le chevalier lui-même, qui pourtant triomphe héroïquement de son ennemi. 
Elle en oublie alors tous ses devoirs, malgré les mises en garde incessantes de 
Brun, son sénéchal. Le même réflexe de focalisation sur le nom propre (ou son 
absence) est mis en lumière dans les autres aventures. Confronté aux effets de 
sa renommée naissante, Gauvain se garde bien de révéler son identité. Or, ni 
Floree, ni la sœur de Guingambresil, toutes deux amoureuses de lui par ouï-
dire, ni Guingambresil, ni ses cousins, jaloux des effets de sa réputation et 
désireux de le tuer, ne parviennent à reconnaître l’objet de leurs (res)sentiments 
lorsqu’ils se trouvent en face de lui. Éminemment ludique, pour un public 
complice, jamais dupe de celui qui se cache sous le masque, l’incognito met 
en évidence l’aveuglement provoqué par le nom propre, et plus largement une 
société valorisant à tel point la recherche de l’honneur et de la renommée de ses 
membres, qu’elle en vient à faire passer au second plan les actes mêmes dont la 
renommée prétend être le reflet. 

Cet usage du motif de l’incognito est révélateur des liens étroits entretenus 
par le Livre d’Artus avec les romans en vers du xiiie siècle qui prennent Gauvain 
pour héros. Plusieurs d’entre eux jouent également sur la tension entre signifié 
et signifiant, nom et personnage. Le neveu d’Arthur apparaît ainsi incognito, 
de façon contrainte dans ces cas, au sein de La Vengeance Raguidel de Raoul de 
Houdenc, du Chevalier aux deux épées, et de L’Âtre périlleux 27. Alors que dans 
les deux derniers cas, Gauvain, pris pour mort par tous les autres personnages, 
n’a d’autre choix que l’incognito, dans le texte de Raoul de Houdenc il s’agit 
pour lui d’échapper, en cachant son nom ou en se faisant passer pour Keu, à la 
haine implacable que lui vouent Maduc le Noir et la Pucelle de Gaudestroit. 

26	 Cela est révélé par la messagère de Lore de Branlant, au moment où elle fait le récit de son 
arrivée chez Arthur : « il me dist que il avoit non Daguenez li Coarz, mais molt s’en ristrent li 
rois et li autre tuit qui o lui estoient » (fol. 168d). 

27	 Il faut en outre signaler que Gauvain est également montré incognito dans le Tristan en 
prose. Le personnage y subit une dégradation flagrante, et l’incognito est utilisé dans cette 
perspective pour montrer son noircissement. Voir à ce propos Laurence Harf-Lancner, 
« Gauvain l’assassin : la récurrence d’un schéma narratif dans le Tristan en prose », dans 
André Crépin et Wolfgang Spiewok (dir.), Mélanges en l’honneur de Danielle Buschinger, 
Greifswald, Reineke-Verlag, 1996, p. 219-230.



128

Tout comme les figures du Livre d’Artus qui haïssent ou aiment Gauvain, ces 
deux personnages se révèlent incapables de reconnaître le chevalier lorsqu’ils 
se trouvent en face de lui. Mais les liens du texte avec l’œuvre de Raoul de 
Houdenc vont encore plus loin. C’est que le Livre d’Artus se donne à voir, à 
travers l’aventure de Gauvain chez Lore de Branlant, comme rien de moins que 
le prequel de La Vengeance Raguidel. Lore de Branlant n’est autre en effet que 
la dame de Gaudestroit que l’on suit chez Raoul de Houdenc. Le Livre d’Artus 
développe l’origine de la haine farouche qu’elle voue à Gauvain, en décrivant 
la duperie dont elle a été victime, autour du nom de Daguenet le Couard. 
Se rendant, dans la deuxième partie du Livre d’Artus, à la cour d’Arthur, elle 
y apprendra l’identité réelle du chevalier qui l’a sauvée. Tombée éperdument 
amoureuse, elle l’invite alors à lui rendre visite. Voyant ses attentes déçues, elle 
fait construire « unes loges a fenestres coleices trenchanz, par ou en pot veoir 
trestot l’aornement de la chapele. Et ce porquoi ele le fist, si fu por occirre li et 
monsegnor Gauvain, ja si tost veoir ne la vendroit » (fol. 191d), piège auquel 
échappe précisément le chevalier dans La Vengeance Raguidel (v. 2118-2155) 28. 
Lancé dans un nouveau régime narratif, le prosateur du Livre d’Artus marque 
la transition avec l’héroïque en réécrivant et en annonçant plusieurs fictions de 
style breton, notamment par le biais de motifs récurrents, comme l’incognito 
chevaleresque. Son texte ne se donne alors pas seulement à voir comme une 
suite rétrospective du Lancelot, mais bien comme un prequel de la tradition 
fictionnelle arthurienne, au sens large 29.

Mais l’incognito dont se pare Gauvain dans la première partie du Livre d’Artus 
met aussi en lumière des enjeux propres à ce texte. Le motif fonctionne en 
particulier comme un indicateur de la jeunesse du personnage. Le comique 
naît également des justifications données par celui qui est, dans la tradition 
arthurienne, le meilleur chevalier du monde, ainsi que de son obsession à 
garder son identité secrète. Gauvain explique que son incognito n’est autre 
qu’un moyen de se protéger de ses ennemis ; ainsi au père de Floree : « si ne vos 
poist mie se ge ne le vos di ne mon non autresi, car il a maintes genz entre ci 
et la ou ge vois qui ne m’aiment mie, si n’ai cure que nus me voie » (fol. 163a), 
puis peu après à un chevalier : « se ge vos disoie mon non, ge criem que ge n’i 
eüsse domage en aucun tens, et se vos le saviez, ge n’en avroie ja mielz, car 
a mauvés home et a enviels doit l’en bien son penser covrir et soi poi faire 

28	 Éd. de Gilles Roussineau, Genève, Droz, 2004. Dans La Vengeance Raguidel, Gauvain et la 
dame de Gaudestroit se rencontrent lors d’un tournoi (v. 2221-2302), et non pas à la suite 
d’une demande d’aide de la dame à la cour d’Arthur. C’est donc une véritable réécriture du 
texte de Raoul de Houdenc que s’autorise le prosateur du Livre d’Artus.

29	 Le Livre d’Artus se lie, entre autres, aux textes de Chrétien de Troyes, et en particulier au 
Chevalier au Lion et au Conte du Graal, ainsi qu’à la Première Continuation, ou à Meraugis 
de Portlesguez. Voir à ce sujet K. Busby, « L’intertextualité du Livre d’Artus », art. cit. 



129

noém
ie chardonnens, nathalie koble, patrick m

oran   L’invention du Livre d’A
rtus

conoistre » (fol. 164a). En outre, s’il consent, à la fin de ses premières aventures 
individuelles, à révéler son identité à Floree, après avoir pris son pucelage, ce 
n’est pas sans précaution : « or vos dirai ge mon non por vostre cuer mettre plus 
a aise par un covent que vos ne parlerez ne a home ne a fame, ne ne direz que 
ce aie ge esté devant lors que celer ne le porroiz et que force le vos fera dire » 
(fol. 174b). Gauvain est encore bien jeune au début du Livre d’Artus. Saisi par 
le prosateur dans une période de liberté totale, hors du canon arthurien, le 
personnage n’assume encore ni son nom, ni sa réputation, et encore moins 
le principe même de la chevalerie errante, qui veut que jamais un chevalier 
n’esquive ce que le hasard place sur son chemin. 

La suite du texte donne à voir l’évolution du parangon de la chevalerie 
arthurienne, jusqu’à son installation dans les stéréotypes qui collent 
habituellement à son armure. Alors que la deuxième partie du Livre d’Artus 
se déroule majoritairement à la cour d’Arthur, la troisième est l’occasion de 
nouvelles aventures individuelles, cette fois-ci offertes à plusieurs chevaliers, 
et en particulier à Arthur, Gauvain et Sagremor. Ces quêtes solitaires n’ont 
pourtant pas exactement la même légèreté que celles de la première partie. 
Le départ du roi et de deux de ses meilleurs chevaliers laisse la cour fort 
dépourvue, alors même qu’une nouvelle menace saxonne se fait jour. Cette 
atmosphère signale à n’en pas douter qu’il est grand temps, pour les héros, de 
s’installer dans leurs stéréotypes, et d’occuper les rôles qui seront les leurs dans 
la suite du cycle.

Gauvain, en se relançant sur les chemins de l’aventure individuelle, commence 
par reprendre le masque de l’incognito. Il refuse ainsi de donner son nom à 
Helae : « et savez vos por quoi ? Porce que ge ne voil que vos, ne autres, se gap de 
moi puis que ge serai de vos partiz, car vos ne me savroiz nomer, si en remandra 
la parole aitant » (fol. 210a). La remarque permet de mesurer l’évolution des 
préoccupations du jeune homme, et à travers elle, de sa caractérisation comme 
meilleur chevalier de la cour d’Arthur. Il ne s’agit plus tant ici de se protéger 
d’une éventuelle atteinte physique, mais bien de conserver intacte sa réputation. 
Gauvain a donc progressé sur la route de son image habituelle, mais il lui 
reste encore du chemin à parcourir. La fin de la troisième partie montre en ce 
sens une stabilisation du personnage, puisqu’il commence progressivement à 
révéler son nom. Tout d’abord contraint de révéler son identité à la demoiselle 
à la Harpe, afin qu’elle aille chercher du secours à la cour d’Arthur en son 
nom (fol. 214a), puis donnant son identité lors de la première demande en 
ce sens de la sœur de Giromelant (fol. 291b), c’est bel et bien à la fin du Livre 
d’Artus tel qu’il nous est parvenu, lors de l’épisode de l’Île Tournoiante, que 
le chevalier achève son parcours initiatique et intègre son identité cyclique. 
Au seigneur du lieu qu’il a vaincu, Gauvain énonce en effet le principe qui 



130

le caractérise habituellement : « mon non vos dirai ge volentiers, car onques 
por doutance d’ome a mon vivant ge nel celai, ne vos nu celerai ge mie. J’ai 
non Gauvains, li niés au roi Artus de Bretaigne, et mes peres si a non li rois 
Loz d’Orcanie en Loenois » (fol. 263a). Le passage a son importance. L’épreuve 
de l’Île Tournoiante ne peut être achevée, d’après une prophétie de Merlin 
(fol. 258b/c), que lorsque le fils d’Uterpendragon et le meilleur chevalier du 
monde s’y attelleront ensemble. Si Gauvain la réussit, c’est donc en assumant 
symboliquement, après avoir été confronté à l’aventure solitaire, aux femmes, 
et à sa renommée, son rôle de parangon de la chevalerie, de bras droit d’Arthur, 
et de meilleur héros individuel. Alors que le manuscrit 337 s’achève, le neveu 
d’Arthur est devenu le parfait représentant du régime breton dans lequel 
s’installe le Livre d’Artus.

Arthur : un roi en devenir

Un autre personnage du texte rechigne à révéler son identité : Arthur lui-même. 
Dans la première partie du Livre d’Artus, le jeune roi apparaît comme une figure 
figée, conseillée et dirigée par Merlin. Incapable de prendre les bonnes décisions 
seul, il manque provoquer le départ de Gauvain et par ricochet, des meilleurs 
chevaliers de la cour. Dans la deuxième partie, qui montre un royaume en paix, 
le souverain en herbe n’est pas davantage prêt à assumer son rôle. Il se dit « las 
de plaidoier » (fol. 202d), ce qui le mène, dans la troisième partie, à partir à 
l’aventure, parallèlement à Gauvain et à Sagremor.

Arthur est alors dépeint comme un jeune chevalier fougueux et obsédé par 
sa quête, différant son retour à la cour. Audacieux, le Livre d’Artus est un des 
seuls textes, si l’on exclut le Conte du Papegau, bien plus tardif, qui décrit 
véritablement Arthur comme un roi-chevalier, aux prises avec des aventures, 
tant merveilleuses et chevaleresques qu’amoureuses. Durant son errance, le 
personnage refuse de donner son nom. Si le fait s’explique par la nécessité de 
camoufler son statut royal, ce choix narratif ne manque pas de frapper le lecteur, 
tant il fait écho à l’obsession similaire de Gauvain. Comme si, en somme, la 
figure du roi ne pouvait se stabiliser qu’après être passée par l’aventure, après 
avoir suivi les traces de son neveu, véritable garant, dans la première partie, de 
l’unité de la cour 30.

Arthur, comme Gauvain, finira par assumer son identité. Après s’être découvert 
devant les rois Ydier, Neutre et Urien, il prend part à la bataille de Bedingan. Son 
intervention est décisive puisqu’il tue le chef des Saxons, Arranz, qui menaçait 

30	 On en voudra pour preuve, outre « l’affaire Sagremor », le fait qu’Arthur ne doit la vie sauve 
qu’à Gauvain à plusieurs reprises au cours du Livre d’Artus. Le chevalier sauve ainsi son oncle 
par deux fois lors des batailles saxonnes (fol. 130b et 145b), et lui vient également en aide 
lors de son enlèvement par des chevaliers inconnus (fol. 155c-156d). 



131

noém
ie chardonnens, nathalie koble, patrick m

oran   L’invention du Livre d’A
rtus

la cour pendant son absence. Par un jeu de miroir habile, le roi reprend en 
somme le rôle que tenait Gauvain dans les batailles saxonnes de la première 
partie. Grandie par ses aventures individuelles incognito, la figure est prête à se 
stabiliser en majesté. Ne manque pour cela que l’épreuve de l’Île Tournoiante, 
qu’Arthur réussit en qualité de fils d’Uterpendragon, et qui marque son retour 
dans la lumière de son nom. À Girflet, qui l’avait reconnu lors de la bataille 
de Bedingan et qui le pressait de revenir à la cour, le roi expliquait en effet : 
« ge ne me voil faire conoistre devant que nos aions achevé une aventure entre 
nos quatre [Arthur, Ydier, Neutre et Urien] en l’Isle Tornoiant que nos avons 
emprise » (fol. 244c). 

L’épisode de l’Île Tournoiante est donc central dans l’économie du récit. Issu 
d’une logique cyclique, il finit d’installer le texte dans un régime breton, et 
annonce de ce fait le Lancelot en prose. Situé sur la fin du Livre d’Artus, il n’est 
en outre suivi que de la fin de l’aventure de Sagremor, et de ses retrouvailles avec 
Arthur et Gauvain. Clôturant le parcours des deux principaux héros du texte 
vers leurs identités et stéréotypes respectifs, l’épisode laisse à penser que le Livre 
d’Artus n’est peut-être pas aussi incomplet que ne le laisse penser le manuscrit 
fr. 337. Narrativement, le programme annoncé au début de la troisième partie 
est clos : les aventures de Gauvain, Arthur et Sagremor sont achevées, la menace 
saxonne résolue et il ne manque que la mort de Merlin et le retour formel des 
chevaliers et du roi à la cour pour commencer le Lancelot. Peut-être ne sommes-
nous donc pas loin de posséder l’entier du Livre d’Artus.

Reste que ce texte dessine, à travers des cheminements individuels ponctués 
d’incognitos, l’individuation de deux figures actives, celles de Gauvain et 
d’Arthur, qui toutes deux doivent conquérir leurs identités héroïques, en 
s’installant progressivement dans le régime breton. De ce fait, le Livre d’Artus 
respecte à la perfection son pacte d’écriture, bien mieux du moins que la Suite 
Vulgate, qui reste, elle, largement cantonnée dans le régime héroïque. Si la 
réflexion cautionne les lectures critiques actuelles, qui regrettent l’inachèvement 
du Livre d’Artus, et le silence qui pèse sur lui, alors même qu’il met en lumière 
une fabrique romanesque réussie, elle ne doit pas occulter une autre utilité du 
texte : il permet de relire la Suite Vulgate sous un jour différent.

ENTRE SUITE VULGATE ET LIVRE D’ARTUS, UNE LIGNE DE PARTAGE DES EAUX

Dans le manuscrit 337, la fusion des deux textes fait se succéder des pratiques 
narratives orientées de manière très différente. On l’a dit, alors que la Suite 
Vulgate – surtout dans ses deux premiers tiers – est un texte largement tourné 
vers son amont cyclique, c’est-à-dire vers le Merlin, le Livre d’Artus est orienté 
de manière beaucoup plus téléologique, vers le Lancelot. La Suite Vulgate en 



132

effet développe sa matière narrative par le biais d’une expansion de la matière 
du Merlin : les deux grandes trames qui occupent en alternance le jeune roi 
Arthur sont la rébellion des barons de Bretagne d’une part, et les invasions 
saxonnes d’autre part ; ces deux fils étaient déjà inclus en germe dans le roman 
de Robert de Boron, à travers les manigances de Vertigier, roi usurpateur et ami 
des Saxons 31, puis les guerres d’Uther et de Pandragon contre les envahisseurs, et 
enfin le scepticisme des grands seigneurs bretons face à l’élection divine d’Arthur 
à la fin du roman 32. Aucun de ces éléments narratifs ou thématiques n’a sa place 
dans le Lancelot, roman où le royaume arthurien, désormais apaisé, est un cadre 
propice aux aventures plutôt qu’un sujet à part entière. En ce sens la partie de 
la Suite Vulgate cooptée par le Livre d’Artus est très nettement une expansion 
du Merlin. La donne est tout autre dans la partie Artus à proprement parler, 
qui se fait sur le mode d’une « préparation au Lancelot », comme on parle de 
« préparation à la Queste » pour le dernier tiers dudit Lancelot. Artus se construit 
dans une relation de dépendance vis-à-vis du roman qui le suit (ou qui devrait 
le suivre), sur le mode du prequel. À partir du deuxième tiers du Livre d’Artus 
la logique d’anticipation domine, et le texte consacre une part importante de 
son temps narratif à préparer le terrain de son successeur. Plusieurs épisodes 
sont mis en place de façon précise : le Val sans Retour, Escalon le Ténébreux, la 
Douloureuse Tour, l’enlèvement de Guenièvre au royaume de Gorre, et ainsi 
de suite. La Suite Vulgate est beaucoup plus économe à cet égard 33. Ne serait-ce 
que du point de vue du régime narratif, comme on l’a dit, le régime aventureux 
prend progressivement le pas sur le régime héroïque, celui-ci servant surtout à 
opérer une transition en douceur entre Suite Vulgate et Livre d’Artus. Même dans 
le premier tiers d’Artus les épisodes fondés dans le régime breton (notamment 
les aventures de Gauvain chez Laure de Branlant) contribuent à orienter le 
texte davantage vers l’aval cyclique que vers l’amont. En ce sens, on peut 
interpréter le Livre d’Artus comme une stratégie d’adaptation de la Suite Vulgate 
au Lancelot, en contrebalançant la narration guerrière, plus « vétéro-bretonne », 
de celle-là, par un mode d’écriture qu’on pourrait qualifier de « néo-breton », 

31	 Hargodabran, chef des Saxons dans la Suite et le début d’Artus, est le neveu d’Angis, principal 
antagoniste du Merlin, d’abord allié à Vertigier par le mariage de celui-ci avec sa fille, puis 
opposé à Uther et Pandragon.

32	 La guerre contre les barons rebelles est aussi l’expansion rétrospective de remarques 
incidentes qui se trouvent au début du Lancelot (Lancelot. Roman en prose du xiiie siècle, éd. 
A. Micha, Genève, Droz, 1978-1983, 9 vol., t. VII, notamment p. 60).

33	 Elle n’est pas pour autant dépourvue d’épisodes annonçant le Lancelot : la Fausse Guenièvre 
est notamment introduite (Les Premiers Faits du roi Arthur, éd. Irène Freire-Nunes, dans 
Le Livre du Graal, éd. dir. Philippe Walter, Paris, Gallimard, coll. « Bibliothèque de la Pléiade », 
t. I, 2001, p. 1288-1300) et plusieurs prophéties préparent les événements de la Queste del 
saint Graal et de la Mort le roi Artu ; mais Artus montre beaucoup plus d’enthousiasme à 
mettre en place des éléments précis du Lancelot.



133

noém
ie chardonnens, nathalie koble, patrick m

oran   L’invention du Livre d’A
rtus

fait d’aventures et d’entrelacement des épisodes. Le passage d’un texte à l’autre, 
ou plutôt d’une partie à l’autre du manuscrit fr. 337, fonctionne comme une 
ligne de partage des eaux narratives.

La bataille de Clarence : un tournant pour les deux suites

Pour finir, un examen plus poussé de cette transition, en la comparant avec 
le texte « normal » de la Suite Vulgate, permet peut-être de mieux éclairer le 
choix du rédacteur d’Artus, mais aussi certaines caractéristiques de son texte-
source. Pourquoi le rédacteur choisit-il d’interrompre le texte de la Suite au 
moment des amours de Morgain et de Guiomar ? L’épisode, même s’il donne 
l’occasion d’expliquer la haine de Morgain pour Guenièvre, ne joue qu’un rôle 
minime dans l’économie générale du roman, et ne représente pas une étape 
particulièrement naturelle pour couper le texte. Sans doute n’est-ce pas dans 
l’épisode en lui-même qu’il faut chercher l’explication du geste du rédacteur : 
il faut en réalité regarder un peu en aval. Dans la Suite comme dans Artus, 
l’épisode de Guiomar et de Morgain précède de peu la grande étape narrative 
qu’est la bataille de Clarence, qui dans les deux cas marque à plus ou moins 
brève échéance la défaite définitive des Saxons. Dans le Livre d’Artus Clarence 
sonne le début d’un dernier cycle d’affrontements contre l’envahisseur ; dans 
la Suite Vulgate il s’agit de la dernière bataille contre les forces d’Hargodabran, 
héritier du saxon Angis qu’Utherpandragon affrontait dans le Merlin. Après 
cette bataille Arthur se livre encore à quelques campagnes plus brèves, d’abord 
contre le roi Rion des Îles, originaire d’Irlande, puis contre les Romains en 
France, mais la trame proprement saxonne est bouclée.

La position de la bataille de Clarence à la transition entre Suite Vulgate et 
Livre d’Artus permet de réinterroger la structure de la Suite Vulgate elle-même. 
Celle-ci est souvent considérée comme un long récit militaire, dont la matière 
se réduit entièrement à « deux longues épopées » pour reprendre les termes 
d’Alexandre Micha, « la lutte d’Arthur contre les feudataires » et « la lutte – 
beaucoup plus importante – des Chrétiens […] contre les Sesnes 34 ». Mais ces 
deux « épopées » se terminent avec Clarence : c’est la réfection de l’alliance entre 
le roi et ses vassaux qui permet la victoire décisive contre les païens. Après cet 
épisode, la physionomie de la Suite Vulgate se modifie de manière considérable. 
Aux grandes trames guerrières succèdent des épisodes plus brefs : deux petites 
campagnes militaires, l’une contre le roi Rion et l’autre contre les Romains ; 
des combats merveilleux opposant Arthur à des monstres (le chat du lac de 

34	 A. Micha, « La composition de la Vulgate du Merlin » [1954], dans De la chanson de geste au 
roman. Études de littérature médiévale offertes par ses amis, élèves et collègues, Genève, 
Droz, coll. « Publications romanes et françaises », 1976, p. 367-402, p. 367.



134

Lausanne et le géant du mont Saint-Michel) ; la conception d’Hector des 
Marais, fils illégitime de Ban de Bénoïc et de la fille du seigneur des Marais ; 
la visite de Merlin chez Flualis, roi sarrasin ; et enfin l’enserrement de Merlin 
par Viviane et la quête de l’enchanteur par les chevaliers d’Arthur, dont seul 
Gauvain sort victorieux.

Alors que la double trame de la Suite Vulgate est achevée avec la bataille de 
Clarence, ce foisonnement narratif peut surprendre : certes, le texte doit se 
conclure sur l’enserrement de Merlin, mais cela ne justifie pas la profusion que 
l’on constate dans ce qu’il faut bien appeler, quantitativement, un codicille à la 
trame principale. Or la transition entre Suite et Livre d’Artus dans le manuscrit 
fr. 337 éclaire d’un jour nouveau cette dernière partie de la Suite : peut-être 
se trouve-t-on ici aussi dans un cas de glissement de régime, et de glissement 
d’orientation narrative. Avant Clarence, la Suite Vulgate est tournée vers le 
Merlin, qu’elle s’applique à poursuivre et à étendre ; après Clarence, elle se 
tourne vers le Lancelot, qu’elle se met peut-être un peu tard à anticiper, par 
des événements à valeur proleptique comme la conception d’Hector, et par 
des épisodes à la teinte plus « aventureuse » que « guerrière », comme les duels 
monstrueux d’Arthur et surtout la quête de Merlin par Gauvain. On peut même 
aller plus loin : Alexandre Micha remarquait que cette dernière partie de la 
Suite se distinguait du reste du texte par plusieurs particularités stylistiques : les 
indications de date diégétiques sont très peu nombreuses, et la partie débute 
après une lacune de plusieurs mois 35 ; la guerre contre les Romains est un simple 
dérimage du même épisode dans le Roman de Brut de Wace 36. La brièveté des 
épisodes et leur tonalité neuve sont elles-mêmes des marqueurs stylistiques 
discordants avec le reste du texte : au vu de ces indices, il n’est pas interdit de 
supposer un changement de rédacteur pour cette dernière partie, de même 
qu’il y a changement d’auteur entre les deux parties du fr. 337 : en tout cas, que 
l’on s’attache ou non à ces questions de génétique textuelle, il est certain qu’il 
y a changement d’écriture et de projet narratif. La Suite Vulgate est elle aussi 
parcourue de logiques contradictoires, même si elle semble plus homogène, 
presque monolithique, vue de l’extérieur ; elle aussi est partagée entre deux pôles 
qu’elle s’efforce de contenter à tour de rôle, même si elle s’oriente vers la mise 
en place du chronotope lancelotien beaucoup plus tard que ne le fait le fr. 337 : 
peut-être est-ce là le « défaut » que le rédacteur du Livre d’Artus a voulu corriger, 
en faisant sa propre bataille de Clarence et surtout son propre « après-Clarence », 

35	 Ibid., p. 384-386 : « pour toute cette dernière partie la chronologie est assez arbitraire et, 
d’une manière générale, elle le devient de plus en plus au fur et à mesure que l’on s’achemine 
vers la fin » (p. 386).

36	 A. Micha, « La guerre contre les Romains dans la Vulgate du Merlin » [1951], dans De la 
chanson de geste au roman, op. cit., p. 389-402.



135

noém
ie chardonnens, nathalie koble, patrick m

oran   L’invention du Livre d’A
rtus

non plus réduit à sa portion congrue comme dans la Suite, mais amplifié à des 
proportions romanesques. Sans doute est-ce aussi trop d’ambition, pour un 
texte somme toute ancillaire et tardif dans le cycle, qui l’a perdu.

Le Livre d’Artus est un texte au troisième degré 37 : non content d’être une suite 
de roman, il est une suite de suite, ou même une suite bifurquée, choisissant 
de poursuivre dans une autre direction un texte – la Suite Vulgate – qui était 
déjà un surgeon romanesque né tardivement du Merlin originel. De même que 
les continuations du Conte du graal sont, à part la première, des continuations 
de continuations, de même le Livre d’Artus se livre à un jeu non seulement de 
substitution mais d’imbrication : non content de remplacer le dernier tiers de 
la Suite Vulgate, il doit aussi composer avec celle-ci comme texte source. Alors 
que le rôle de la Suite Vulgate au sein du cycle était d’assurer le lien entre le 
Merlin et le Lancelot, Artus se propose de faire le raccord entre la Suite Vulgate 
et le Lancelot, comme si quelque chose dans la manière dont son modèle 
avait procédé demeurait insatisfaisant. Il en résulte une branche textuelle à 
deux rameaux, auquel la critique n’a pas donné de nom, et qui est le texte du 
manuscrit BnF, fr. 337.

Dans le cas de ce manuscrit unique, nous sommes donc tentés de voir 
l’arbre qui cache la forêt. Cette bipolarité, qui paraît fonder la singularité de 
ce manuscrit dans la tradition arthurienne en prose, est en fait révélatrice de 
techniques d’écriture qui associent dès le xiiie siècle invention textuelle et 
montage et multiplient les mondes possibles auxquels la fiction arthurienne 
peut donner lieu pour inventer les commencements du royaume. Ces 
reconfigurations multiples supposent une réflexion esthétique aboutie, peut-
être élaborée, pour certains manuscrits, dans des ateliers de production où, sur 
le modèle des ateliers cinématographiques contemporains, l’invention d’une 
suite pouvait être assurée à plusieurs. L’étude du manuscrit 337, hapax inachevé 
et – si l’on peut dire – sans suite, confirme au plan codicologique cette réflexion 
menée par les contributeurs ; elle incite en tout cas le critique à revenir à la réalité 
manuscrite de chaque témoin pour comprendre l’élaboration esthétique de ces 
fictions polyphoniques.

37	 En référence à la « littérature au second degré » décrite par Gérard Genette dans Palimpsestes. 
La littérature au second degré, Paris, Éditions du Seuil, 1982.





Le m
anuscrit unique  •   sup  •   2018

137

DEUX MANUSCRITS UNIQUES POUR NEUF PREUX

Anne Salamon 
Université Laval, Canada

À la fin du Moyen Âge, les Neuf Preux constituent l’un des thèmes de 
prédilection des arts figuratifs et font de nombreuses apparitions dans la 
littérature. Le motif est constitué d’une liste fixe, géométriquement organisée en 
trois triades de héros : la première, païenne, rassemble Hector de Troie, Alexandre 
le Grand et Jules César ; la seconde, juive, se compose de Josué, David et Judas 
Macchabée ; le roi Arthur, Charlemagne et Godefroy de Bouillon constituent la 
triade chrétienne. La critique s’accorde à voir dans les Voeux du paon de Jacques 
de Longuyon la première attestation du motif, sous la forme d’une centaine de 
vers énumérant successivement les exploits de chaque personnage. Cependant, 
nous n’avons conservé que trois textes d’ampleur, tous composés à la fin du 
xve siècle, qui en fassent leur objet principal plutôt que de convoquer leurs 
noms en une liste plus ou moins étoffée. Parmi ces trois très vastes compilations 
historiques, indépendantes les unes des autres, deux sont conservées dans des 
manuscrits uniques, la troisième, intitulée Le Triomphe des Neuf Preux, étant 
un imprimé. Le premier texte, Le Traité des Neuf Preux et des Neuf Preuses, 
est le texte le plus ancien, rédigé par Sébastien Mamerot pour son seigneur 
Louis de Laval. Le deuxième texte, L’Istoire des neuf preux princes et seigneurs, est 
conservé dans un manuscrit du xviiie siècle, vraisemblablement la copie d’un 
original du xve siècle. Ces deux textes nous sont parvenus dans deux manuscrits 
uniques au statut différent : copie proche de l’original pour l’un, copie tardive 
pour l’autre, ils constituent pourtant deux manifestations singulières de ce qui 
semble avoir été une mode littéraire, ou en tout cas l’émergence simultanée 
d’œuvres similaires. Comment expliquer le sort et la transmission de ces deux 
textes ? Les Neuf Preux comptent parmi les personnages préférés de la fin du 
Moyen Âge. Figures au statut complexe, au croisement de l’histoire, de la 
légende et de la fiction, leur faveur est, pour une grande part, littéraire et due à 
leur statut de protagonistes d’œuvres extrêmement nombreuses qui connaissent 
une large diffusion. C’est ce rapport entre une littérature abondante consacrée à 
chaque Preux individuellement et le fait que deux des textes qui les rassemblent 
soient conservés dans un manuscrit unique qui sera ici étudié. L’importance 



138

des conditions matérielles liées à l’histoire d’une bibliothèque et au rôle qu’a dû 
jouer l’imprimerie, par laquelle s’est diffusé un troisième texte des Neuf Preux, 
ne doit pas être négligée. Toutefois, la nature et le contenu même de ces textes 
inédits méritent d’être examinés et mis en rapport avec d’autres textes de la 
même époque et de nature comparable.

ASPECTS MATÉRIELS D’UNE FAIBLE DIFFUSION

Les trois textes consacrés aux Neuf Preux sont inédits et peu connus, aussi 
convient-il dans un premier temps de les décrire plus précisément et d’examiner 
les aspects matériels de leur faible diffusion.

La compilation la plus ancienne et celle que l’on date le plus précisément 
est Le Traité des Neuf Preux et des Neuf Preuses de Sébastien Mamerot ; elle est 
conservée à Vienne en deux volumes (ÖNB, cod. 2577-2578) 1. Grâce aux 
différentes informations contenues dans le texte et obtenues par l’étude du 
manuscrit, on connaît les différents acteurs qui ont participé au projet, depuis la 
commande jusqu’à la réalisation des décorations, effectuées majoritairement par 
Jean Colombe. Le commanditaire du texte est Louis de Laval, grand seigneur 
bibliophile de la cour de Louis XI. Les armes peintes à l’intérieur du manuscrit 
du Traité des Neuf Preux permettent de savoir qu’il s’agissait de l’exemplaire 
destiné au commanditaire de l’œuvre, mais non d’une copie d’auteur, puisque 
le copiste, un dénommé Robert Briart, s’identifie dans le colophon.

La situation est complètement différente en ce qui concerne le deuxième 
texte. De L’Istoire des neuf preux princes et seigneurs, conservée dans le manuscrit 
Paris, BnF, fr. 12598, on ne sait presque rien. La critique s’accorde à penser qu’il 
s’agit d’une copie du xviiie siècle d’un original du xve siècle. Un manuscrit aussi 
tardif provoque naturellement la méfiance quant à l’authenticité de l’œuvre 
qui y est conservée. Toutefois, une erreur à la fin de la section sur Alexandre 
permet de penser qu’il existe bien un manuscrit ancien qui sert à la copie, car 
le copiste du xviiie siècle reproduit son texte-source sans se rendre compte que 
le manuscrit qu’il suit présente une inversion dans l’ordre des feuillets. Par 
ailleurs, la même section apporte un élément de datation : elle ne peut être 

1	 Ce texte est connu sous un titre fluctuant autour de la formulation Histoire des Neuf Preux 
et des Neuf Preuses. Dans l’édition que nous en donnons dans le cadre de notre thèse de 
doctorat, nous avons choisi de le renommer d’après les indications contenues dans le 
manuscrit, où le terme utilisé le plus couramment est celui de traité. Dans la mesure où les 
compilations des Neuf Preux sont des textes peu connus, cela permet d’éviter la confusion 
avec l’autre compilation, pour laquelle le titre d’Istoire apparaît dans le manuscrit (pour 
une argumentation complète, voir Anne Salamon, Écrire les vies des Neuf Preux et des Neuf 
Preuses à la fin du Moyen Âge : étude et édition critique partielle du Traité des Neuf Preux 
et des Neuf Preuses de Sébastien Mamerot, thèse de doctorat, Université Paris-Sorbonne, 
2011).



139

anne salam
on   D

eux m
anuscrits uniques pour N

euf Preux

antérieure à la rédaction des Faictz et gestes d’Alexandre par Vasque de Lucène, 
soit 1468, qu’utilise en partie l’auteur pour la vie d’Alexandre. Le manuscrit 
BnF, fr. 12598 provient des collections du duc de la Vallière, qui possédait 
aussi l’imprimé du Triomphe des Neuf Preux. Dans le catalogue de vente de 
sa bibliothèque après sa mort se trouve toute une section consacrée aux Neuf 
Preux 2, pris collectivement ou individuellement, ce qui peut laisser penser que 
la copie a été réalisée dans l’idée de constituer une bibliothèque des Neuf Preux ; 
malheureusement, l’original ne nous est pas parvenu. 

Des circonstances matérielles peuvent contribuer à expliquer la faible diffusion 
de ces textes. Même si on ne peut exclure le fait qu’un ou plusieurs exemplaires 
de chaque texte aient été perdus, étant donné leur date de rédaction, il ne 
pouvait y en avoir beaucoup à l’origine. 

Le premier facteur matériel qui permet de comprendre ces deux traditions 
particulières consiste en la concurrence d’un troisième texte, imprimé : la 
troisième compilation, Le Triomphe des Neuf Preux, connaît, de par son support, 
une meilleure diffusion et a peut-être empêché celle des deux autres textes, 
cantonnés à des cercles plus restreints. Publié une première fois à Abbeville par 
Pierre Gérard en 1487, le texte est réimprimé à Paris par Michel Le Noir en 1507, 
ce qui témoigne d’un certain succès. Il serait tentant de situer la composition de 
ce texte ou de L’Istoire à la cour de Bourgogne, d’autant plus que ces compilations 
utilisent Vasque de Lucène et accordent une place de choix à Alexandre et aux 
croisades. Une étude portant sur les goûts littéraires de la famille de Laval a mis 
en évidence une très forte symétrie des projets de Sébastien Mamerot avec des 
projets bourguignons, la seule œuvre ne trouvant pas de parallèle étant le Traité 
des Neuf Preux 3. Toutefois, une telle hypothèse, si séduisante soit-elle, n’est 
étayée d’aucun argument matériel fiable. La concurrence de l’imprimé n’arrive 
en outre que près de quinze ans après l’achèvement du manuscrit de Sébastien 
Mamerot ; d’autres facteurs doivent donc être considérés.

L’histoire des bibliothèques dans lesquelles ils ont été conservés et leur milieu 
de production contribuent également à expliquer leur faible rayonnement. Les 
bibliothèques privées sont plus fragiles que les bibliothèques d’institution et les 

2	 Guillaume de Bure, Catalogue des livres de la bibliothèque de feu M. le duc de La Vallière. 
Première partie contenant les manuscrits, les premières éditions, les livres imprimés sur 
vélin & sur grand papier, les livres rares, & précieux par leur belle conservation, les livres 
d’estampes, &c. dont la vente se fera dans les premiers jours du mois de décembre 1783 par 
Guillaume de Bure, fils aîné, Paris, Guillaume de Bure, 1783 ; il apparaît cependant que les 
« Neuf Preux » étaient peut-être confondus avec les douze pairs de Charlemagne.

3	 Helena Kogen, « Les goûts littéraires de la famille de Laval : constitution d’une bibliothèque 
familiale », dans Danielle Bohler (dir.), Le Goût du lecteur à la fin du Moyen Âge, Paris, 
Léopard d’Or, coll. « Cahiers du Léopard d’or », 11, 2006, p. 213-223.



140

livres qui y sont conservés, en changeant plus souvent de main, courent plus de 
risques d’être perdus. En outre, la diffusion du texte dépend du cercle culturel 
et politique auquel appartient le commanditaire ou l’auteur. Cette dimension 
est difficilement appréciable pour L’Istoire des Neuf Preux princes et seigneurs. 
Toutefois on sait que Le Traité des Neuf Preux et des Neuf Preuses se trouvait 
dans la bibliothèque de Louis de Laval. Or ce dernier meurt sans descendant 
direct et si on connaît certains de ses livres et leur histoire, pour la plupart on ne 
possède que peu d’informations. On est loin des cercles de diffusion de la cour 
de Bourgogne à la même époque, par exemple.

Il semble que Le Traité des Neuf Preux et des Neuf Preuses n’ait connu aucune 
diffusion, ou peut-être une diffusion dans un cercle très restreint, ce qui n’est 
pas le cas des autres compositions de Sébastien Mamerot. Il a, outre Le Traité 
des Neuf Preux, rédigé pour Louis de Laval plusieurs œuvres : une traduction 
du Chronicon pontificum et imperatorum de Martin de Troppau, les Chroniques 
martiniennes, une traduction du Romuleon de Benvenuto da Imola 4, et une histoire 
des croisades, Les Passages d’Outremer (Passages fais oultre mer par les François contre 
les Turcqs et autres Sarrazins et Mores oultre marins) 5. On lui attribue également 
un petit texte intitulé Les Trois Grands où s’affrontent Alexandre, Charlemagne 
et Pompée pour savoir lequel des trois mérite le plus son titre de « grand » 6. 
Les Chroniques martiniennes et les Passages d’Outremer ont été imprimés, et même 
le Romuleon nous est parvenu en plusieurs exemplaires 7. 

Pourtant, qualitativement et thématiquement, Le Traité des Neuf Preux ne 
se distingue pas des deux premiers textes : la matière est par endroits presque 
strictement la même, même si la formulation et le degré de concision sont 
différents. En effet, au sein de la production de Sébastien Mamerot, Le Traité 
des Neuf Preux fonctionne à la fois comme une œuvre programmatique et 
emblématique : elle comporte en elle le contenu général de toutes les autres, 
et parfois même un contenu similaire. Dans Le Traité des Neuf Preux, l’histoire 
romaine est traitée depuis la fuite d’Énée jusqu’à Tibère dans la section 
concernant Jules César, et un chapitre du Romuleon est même traduit dans 
la section arthurienne au moment de la conquête de la Bretagne par César. 
La chronique de Martin de Troppau se trouve principalement dans la section 
consacrée à Charlemagne. La matière des Passages d’Outremer se trouve répartie 

4	 Frédéric Duval, La Traduction du Romuleon par Sébastien Mamerot : étude sur la diffusion de 
l’histoire romaine en langue vernaculaire à la fin du Moyen Âge, Genève, Droz, 2001.

5	 Sébastien Mamerot, Une Chronique des croisades. Les Passages d’Outremer, éd. Thierry 
Delcourt, Danielle Quéruel et Fabrice Masanès, 2 vol.,  Köln, Taschen, 2009.

6	 David J. A. Ross, « Les Trois Grands: A Humanist Historical Tract of the Fifteenth Century », 
Classica et Mediaevalia, 27, 1966, p. 375-396.

7	 F. Duval, La Traduction du Romuleon, op. cit., p. 197-215.



141

anne salam
on   D

eux m
anuscrits uniques pour N

euf Preux

sur les sections de Charlemagne et de Godefroy de Bouillon. Enfin, dans les 
Chroniques martiniennes, Mamerot avait déjà amplifié le texte de Martin en 
empruntant des passages à d’autres textes. Il résume ainsi l’Historia destructionis 
Troiae de Guido delle Colonne pour la guerre de Troie, texte qui, traduit dans 
sa quasi-totalité, sert de base à la section dédiée à Hector. 

Malgré ce constat, il n’en demeure pas moins que, parmi toutes les œuvres de 
Sébastien Mamerot, Le Traité des Neuf Preux et des Neuf Preuses est celle qui a 
connu la plus faible diffusion : or il est peu vraisemblable que les circonstances 
matérielles aient fait la différence entre ces œuvres, produites par un même 
auteur, dans un même contexte et au contenu partiellement commun. Les 
conditions de production et de conservation ne permettent donc pas seules 
d’expliquer les conditions de diffusion de ce texte. Par ailleurs, qu’une autre 
compilation des Neuf Preux, pour des raisons différentes, ait connu un sort 
similaire, nous pousse à rechercher également dans la nature du texte la source 
de leur transmission particulière.

DEUX LIVRES FAITS DE LIVRES

Afin de pouvoir cerner les enjeux des ces œuvres, nous voudrions d’abord 
en présenter rapidement la structure et l’organisation pour éclairer le montage 
de textes qui constitue les compilations des Neuf Preux, livres constitués 
d’autres livres.

Ces trois compilations naissent vraisemblablement à la suite du succès des 
portraits de Boccace, et de la thématique des vies d’hommes illustres ; ainsi 
chaque texte est construit comme une série de biographies, plus ou moins 
développées et qui dépassent plus ou moins le cadre strict de la vie du personnage 
traité : Sébastien Mamerot développe une généalogie très large de chaque Preux, 
qui constitue environ un tiers de chaque section et remonte extrêmement haut. 
La section concernant Arthur commence à Brutus, celle sur Josué à la Création 
du monde et celle consacrée à Alexandre commence à Ninus et Sémiramis. 
Il déborde également largement du cadre que délimite la mort de chaque 
personnage. Par exemple, la section sur Charlemagne contient la suite de tous 
les rois de France et empereurs jusqu’au xve siècle environ, et celle consacrée à 
Godefroy s’achève avec la huitième croisade. 

Les compilations des Neuf Preux constituent donc de véritables livres-
bibliothèques, qui non seulement rassemblent des histoires très répandues, mais 
de plus les relatent dans leur version la plus courante, dans une visée clairement 
vulgarisatrice. Ainsi les textes auxquels puisent les compilateurs sont des textes 
qui se trouvaient très communément, et dont on a conservé un très grand 
nombre de manuscrits.



142

Les études de codicologie quantitative menées par Carla Bozzolo et Ezio 
Ornato 8 signalent la relativité de données chiffrées qui seraient fondées sur 
ce qui a été conservé. Le problème se pose évidemment de lier le succès d’une 
œuvre au nombre de manuscrits qu’on en a conservés, et la production française 
ne peut être mise sur le même plan que la production latine. Le seuil à établir 
est également différent selon la date d’écriture du texte : un texte du xive siècle 
a eu plus de temps pour se diffuser de manière manuscrite qu’un texte de la fin 
du xve siècle. Il faut également considérer le type de production : un manuscrit 
de luxe, entre les mains de collectionneurs, aura davantage de chances d’avoir 
survécu. Des variations enfin existent selon la nature et le genre des textes. 
Malgré ces restrictions, une approche quantitative permet dans ce cas de mettre 
au jour certains phénomènes.

Le corpus de textes que présente l’étude des compilations des Neuf Preux est 
majoritairement historique et accorde une large place aux histoires universelles 
et aux chroniques, en particulier à l’Histoire ancienne jusqu’à César, dans 
laquelle sont souvent insérés Li Fais des Romains, au Speculum historiale de 
Vincent de Beauvais et à la Chronique dite de Baudouin d’Avesnes, un dérivé 
de l’Histoire ancienne et de Vincent de Beauvais ; pour l’histoire plus récente 
s’imposent Les Grandes Chroniques de France et les traductions françaises de 
Guillaume de Tyr accompagnées de leurs continuations. Les compilations des 
Neuf Preux accordent également une large place aux textes qu’on dit d’histoire 
légendaire : Historia Destructionis Troiae de Guido delle Colonne, Historia 
regum Britanniae de Geoffroy de Monmouth. La section consacrée à Alexandre 
est plus variée d’une compilation à l’autre : on peut ajouter parmi les sources 
utilisées l’Alexandreis de Gauthier de Châtillon et les Faits et gestes du grand 
Alexandre de Vasque de Lucène. La source des Preux bibliques est évidemment 
le texte de la Bible. Nous n’avons pu trouver de chiffre indicatif du nombre 
de Bibles médiévales conservées, mais il est incontestable que le seuil des cent 
cinquante ou deux cents manuscrits atteint par les autres textes est plus que 
largement dépassé. 

Le tableau suivant permet de donner un aperçu des textes utilisés, des sources 
communes et de leur diffusion, exprimée par l’intermédiaire du nombre de 
manuscrits qui nous sont parvenus 9 :

8	 Carla Bozzolo et Ezio Ornato, « Les lectures des Français au xive et xve siècles. Une approche 
quantitative », dans Luciano Rossi (dir.), Einsi firent li ancessor. Mélanges de philologie 
médiévale offerts à Marc-René Jung, Alessandria, Edizioni dell’Orso, 1996-1997, 2 vol., t. II, 
p. 713-762.

9	 D’autres textes ont pu être utilisés de manière ponctuelle. Nous nous sommes contentée 
de citer les sources majeures auxquelles sont empruntés des passages conséquents et des 
sections continues qui donnent le fil des compilations sur les Neuf Preux, négligeant les 
sources secondaires utilisées pour de très courts passages.



143

anne salam
on   D

eux m
anuscrits uniques pour N

euf Preux

Preux Traité des Neuf Preux et des 
Neuf Preuses

Istoire des neuf preux princes et 
seigneurs

Triomphe des Neuf Preux 

Josué Bible Bible /
Chronique dite de Baudouin 
d’Avesnes (CBA) : 30+27+11 ms.

Bible
David
Judas Macchabée
Hector Guido delle Colonne, Historia destructionis Troiae : 136 ms. d’après l’éditeur / plus de 

240 pour Marc-René Jung
Alexandre Histoire ancienne jusqu’à 

César (HAC) : 73 ms. 
+10 ms. incomplets

CBA

Vasque de Lucène, Les faiz et 
conquestes d’Alexandre 

Alexandreis : plus de 200 
manuscrits 

CBA

Vasque de Lucène, 
Les faiz et conquestes 
d’Alexandre :
36 ms. + éditions de 
1490, 1500, 1503, etc.

Jules César CBA
Li Fet des Romains : 59 ms.

CBA Li Fet des Romains

Arthur Geoffroy de Monmouth : 
217 ms.

CBA Merlin (46 ms. 
complets et 9 fragments 
+ un fragment de la 
version en vers) et Suite 
Vulgate (31 ms + Livre 
d’Artus : 32 ms.)

Charlemagne Speculum historiale de 
Vincent de Beauvais : 
environ 250 ms.

Grandes chroniques de 
France : 106 ms. 

Chronicon pontificum et 
imperatorum de Martin de 
Troppau.

CBA Grandes Chroniques de 
France

Godefroy de 
Bouillon

Traduction de l’Historia rerum in partibus transmarinis gestarum de Guillaume de Tyr et 
ses continuations : 64 ms. (78 ms. moins 14 qui n’ont pas de continuation)

L’examen des textes latins utilisés révèle qu’ils ont tous été conservés dans près 
de cent cinquante exemplaires, voire en plus de deux cents exemplaires, ce qui, 
pour des textes historiques, constitue un chiffre important. Pour ce qui est des 
textes en langue française, nous avons retenu le seuil de cinquante manuscrits 
que Frédéric Duval propose dans son anthologie des Lectures françaises de la 
fin du Moyen Âge pour déterminer les textes qui ont fait l’objet d’une diffusion 
importante 10 : il apparaît que ce chiffre est atteint par presque tous les textes 
utilisés. À travers les compilations des Neuf Preux se dessine ainsi tout un 
panorama des lectures, en particulier des lectures historiques, de la fin du 
xve siècle. Par conséquent, les compilations des Neuf Preux ne sont plus isolées 
et ne peuvent pas être étudiées seules : elles sont d’une part à mettre en lien 
avec les originaux latins – presque tous les textes utilisés sont des traductions, 

10	 Frédéric Duval, Lectures françaises de la fin du Moyen Âge, Genève, Droz, 2007, p. 18-21.



144

qu’elles aient été faites pour l’occasion ou non – et d’autre part à comparer, en 
les mettant en série, avec les autres traductions d’un même texte. 

Les textes présents en français dans les compilations des Neuf Preux ont eu 
tendance à circuler ensemble dans les manuscrits latins, ou du moins avec des 
textes aux sujets proches. Ce phénomène est facile à étudier autour du texte 
de Geoffroy de Monmouth, dans la mesure où Julia Crick a décrit en détail 
tous les manuscrits de l’Historia regum Britanniae et examiné les textes qui 
l’accompagnent le plus souvent : parmi eux, on retrouve l’Historia destructionis 
Troiae, l’Historia Turpini, la Chronique de Martin de Troppau. D’autres 
manuscrits, s’ils n’associent pas exactement ces textes, en contiennent d’autres 
équivalents : Darès pour la matière troyenne par exemple. Les combinaisons 
les plus fréquentes concernent les histoires consacrées à Arthur, Hector, 
Alexandre et Charlemagne, mais elles peuvent être accompagnées parfois 
aussi de commentaires de la Bible ou de textes consacrés à la Terre Sainte et 
aux croisades. Les compilations des Neuf Preux, et plus particulièrement 
celle de Sébastien Mamerot, qui donne ses textes sources avec peu de 
coupures, semblent être des équivalents en français de ces recueils latins de 
textes historiques. Le motif des Neuf Preux ne fait que structurer et donner 
un principe organisateur et esthétique à des affinités textuelles qui existent 
déjà codicologiquement.

De nombreuses questions se posent donc sur le statut du texte traduit, 
auxquelles la mise en série des traductions peut apporter quelques réponses. Ces 
textes donnent un exemple de variance d’un genre un peu particulier, puisqu’elle 
se situe à l’échelle d’œuvres entières, qui ne sont pas en relation entre elles, mais 
en relation avec un original latin : ces exemples d’une transmission indirecte 
et reformulée laissent penser que la lettre importe moins que le besoin d’avoir 
accès au texte en français. Le texte latin est porteur de l’autorité et on peut 
s’interroger sur le statut que revêt la traduction, qui semble parfois un outil pour 
lire le latin. Si elle n’est pas conçue pour se substituer à l’original, on pourrait 
comprendre qu’elle n’ait pas connu de succès au-delà de l’exemplaire réalisé 
pour chaque commanditaire en réponse à un besoin ponctuel, la traduction 
restant dépendante de son modèle. 

Dans ces circonstances, le lien de la traduction à une commande peut avoir une 
conséquence matérielle importante sur la qualité du livre réalisé, et il ne faut pas 
négliger la dimension de représentation que comporte un manuscrit richement 
décoré. En ce sens, Le Traité des Neuf Preux et des Neuf Preuses, exemplaire de 
luxe, peut être rapproché d’autres manuscrits de traductions, parmi lesquels on 
peut citer le texte Guido E conservé dans le manuscrit Paris, BnF, NAF 24920. 
Également réalisé dans l’atelier des Colombe, ce manuscrit est un exemplaire de 
luxe, qui comporte par ailleurs un texte assez abrégé : la dimension esthétique 



145

anne salam
on   D

eux m
anuscrits uniques pour N

euf Preux

de l’objet est alors aussi importante que sa fonction culturelle, le contenu étant 
indissociable de son contenant. 

L’examen comparatif des traductions de Guido delle Colonne, de l’Historia 
Karoli Magni et Rotholandi (ou Pseudo-Turpin) 11 et de l’Historia regum Britanniae 
révèlent des mécanismes semblables 12. Ces trois textes présentent cinq à six 
traductions différentes, parmi lesquelles les versions qui ont connu le plus grand 
succès sont en général celles qui étaient insérées dans un texte plus vaste : pour la 
traduction de Guido delle Colonne, la version qui a incontestablement connu 
le plus de succès est celle qui se trouve dans le Recueil des Histoires de Troyes de 
Raoul Lefèvre 13 ; pour l’Historia Turpini 14, il s’agit de celle présente dans les 
Grandes Chroniques de France. Pour Geoffroy de Monmouth, chaque version 
compte davantage de manuscrits, mais les versions insérées dans des chroniques 
sont plus nombreuses 15. Dans le même contexte, Le Triomphe des Neuf Preux, 
l’imprimé, en insérant les faits de chaque Preux dans un récit-cadre qui reprend 
le motif du rêve allégorique et s’inscrit très ouvertement dans la filiation de 
Boccace, offre la reformulation la plus grande. Il est peut-être possible de voir 
dans cette plus grande indépendance vis-à-vis des textes qui le composent l’une 
des raisons de son succès. 

Si l’on prend ensemble toutes les versions françaises d’un même texte, le seuil 
de cinquante manuscrits déjà évoqués n’est plus si éloigné ; il peut même être 
dépassé si on ajoute les textes semblables aux compilations des Neuf Preux, 

11	 Nous intégrons ce texte dans la mesure où il constitue le cœur de la section sur Charlemagne 
dans les Grandes Chroniques de France, même s’il n’est pas traduit directement dans les 
textes consacrés aux Preux.

12	 Les données indiquées pour chacun de ces trois textes se fondent sur les fiches réalisées 
dans le cadre du projet Transmédie : se reporter à Claudio Galderisi et Cinzia Pignatelli (dir.), 
Translations médiévales. Cinq siècles de traductions en français (xie-xve siècles). Études et 
Répertoire, Turnhout, Brepols, 2011. 

13	 Il s’agit de la traduction rangée sous le titre Guido C. 17 manuscrits de cette traduction 
ont été conservés dans le texte de Raoul Lefèvre, 10 ont été insérés dans d’autres textes 
d’histoire plus vaste. C’est également cette version qui se retrouve dans les 25 manuscrits 
de l’Abregé de Troyes. Les autres traductions de Guido delle Colonne (Guido A, B, C et D) ne 
sont conservés que dans 1 à 6 manuscrits au plus (Guido A).

14	 Six traductions en langue d’oïl ont été conservées du Pseudo-Turpin, et une version occitane. 
Avec 32 manuscrits, la version de loin la plus répandue est celle dite « Johannes », qui est 
reprise dans les Grandes Chroniques de France.

15	 Voici la liste de traductions constituée par Géraldine Veysseyre, auteur pour le projet 
Transmédie de la fiche consacrée aux traductions de l’Historia regum Britannie (cf. Claudio 
Galderisi et Cinzia Pignatelli (dir.), Translations médiévales, op. cit.) : Le Roman de Brut 
de Jehan Wauquelin (2 manuscrits), l’ouverture du Perceforest (4 ms.), les Croniques 
des Bretons (4 ms. seuls, puis le texte est repris en ouverture du Recueil des croniques et 
anciennes istoires de la Grant Bretaigne, a present nommé Engleterre de Jean de Wavrin, 
conservé dans 7 manuscrits), l’Estoire des Bretons (1 ms.), l’ouverture de la Chronique 
anglo-normande de Pierre de Langtoft (18 ms.) et enfin l’ouverture de la Compillacion des 
Chroniques et Ystoires des tresnobles roys et princes de Bretaigne armoricque jadis extraitz 
et descenduz de ceulx de Bretaigne insulaire de Pierre Le Baud (2 ms.).



146

comme les nombreuses compilations d’histoires universelles inédites du 
xve siècle. Cela nécessite cependant d’avoir une conception assez lâche de 
l’identité d’un texte : traduit, remanié, abrégé, à partir de quel moment n’en 
reste-t-il plus assez ? Il semblerait que les critères médiévaux ne soient pas en la 
matière les mêmes que les nôtres.

Pourquoi étudier ces textes, s’ils n’ont pas été très lus ? Le problème peut être 
pris à l’envers : s’ils n’ont pas fait eux-mêmes l’objet de nombreuses lectures, ils 
résultent de lectures de textes qui, eux, se lisaient beaucoup. Ils sont donc pour 
nous le lieu d’examen privilégié de l’évolution des goûts et constituent les traces 
à partir desquelles on peut essayer de recomposer ce qui constitue la culture 
d’un certain milieu à une certaine époque, en l’occurrence la culture historique 
de l’aristocratie de la fin du xve siècle. Compilations, traductions et mises en 
prose peuvent en cela être rapprochées. Conservées dans peu d’exemplaires, 
mais dans des versions multiples, dont l’une ou l’autre peut connaître un succès 
plus grand, indépendant parfois de sa qualité intrinsèque, elles sont autant de 
marques d’un goût pour un texte ou une matière particulière. On peut dès 
lors s’interroger sur l’utilité et la finalité de ces textes : aurait-on affaire à des 
livres qui ne sont pas tant conçus pour circuler que pour permettre une lecture 
« pour l’histoire », voire constituer un condensé de lecture, ou tout simplement 
avoir une fonction de représentation ? Ces livres, dont la circulation est restée à 
l’état de possibilité, constitueraient pour nous non pas le point de départ d’une 
diffusion, mais son ultime avatar : c’est le succès d’histoires circulant par ailleurs, 
sous d’autres formes, qui crée le livre, aboutissement et résultat d’une lecture. 
Ces manuscrits uniques ne seraient pas tant des objets que des symptômes de 
diffusion. Qu’importe, alors, que ces compilations soient conservées dans des 
manuscrits uniques, le thème des Neuf Preux est prétexte à rassembler en un 
lieu certaines histoires dont la version donnée est à mettre en rapport avec ses 
multiples variantes.



le m
anuscrit unique   Table des m

atières

147

TABLE DES MATIÈRES

Avant-propos
Élodie Burle-Errecade & Valérie Gontero-Lauze.............................................................................7

première partie
LA RÉCEPTION DU MANUSCRIT UNIQUE

Textes scientifiques français et manuscrit unique
Joëlle Ducos....................................................................................................................................... 13

Un manuscrit singulier et unicum à Saint-Augustin de Canterbury : le fabliau 
Un chevalier et sa dame et un clerk dans le manuscrit Cambridge, Corpus Christi 
College 50
Francis Gingras.................................................................................................................................25

La malédiction du manuscrit unique : 
quelques réflexions sur trois textes longs de la littérature occitane médiévale
Gérard Gouiran.................................................................................................................................39

deuxième partie
L’ÉDITION DU MANUSCRIT UNIQUE

Publier le manuscrit unique : problèmes et exemples d’édition (avec une note sur 
le Tristan de Béroul)
Giuseppina Brunetti.........................................................................................................................55

Le Rosarius ou les vestiges du cabinet d’étude d’un prédicateur mondain
Marie-Laure Savoye.........................................................................................................................73

Comprenne qui pourra… 
La fabrique du Moyen Âge au xviie siècle dans le manuscrit 405 de la 
bibliothèque Inguimbertine de Carpentras
Sébastien Douchet et Valérie Naudet............................................................................................89



148

troisième partie
INTERTEXTUALITÉS : 

AUTOUR DU MANUSCRIT UNIQUE

L’invention du Livre d’Artus : le manuscrit Paris, BnF, fr. 337
Noémie Chardonnens, Nathalie Koble et Patrick Moran............................................................ 115

Deux manuscrits uniques pour Neuf Preux
Anne Salamon.................................................................................................................................137

Table des matières..........................................................................................................................147


	_Ref224293569
	_Ref226386236
	_Ref214878850
	_Ref208555862
	_Ref208555880
	_Ref208555848
	OLE_LINK6



