
Le
 M

an
us

cr
it 

un
iq

ue

70

22 € http://pups.paris-sorbonne.fr

Maître de la Cité des Dames, enluminure sur parchemin du Chevalier errant de 
Thomas d’Aleran, ca 1403-1404, Paris, Bibliothèque nationale de France, Fr. 12559, 
fol. 161v ©BnF, Dist. Rmn-GP/image BnF

Œuvre dont il ne reste qu’un seul exemplaire, le manuscrit unique nécessite, 
pour les médiévistes, une adaptation et une façon. On peut même partir 
de l’a�  rmation que tout manuscrit médiéval est unique, en tant qu’objet 
d’art (objet-livre et recueil d’enluminures) et version originale d’un texte 
(et ce jusqu’à l’invention de l’imprimerie). Cet ouvrage le démontre, 
l’unicité du livre est pour cette époque à la fois commune – le manuscrit 
dans sa forme même de copie est toujours unique – et singulière, dans 
les questions de production, de lecture et de réception qu’elle continue 
indé� niment de poser. Électron libre d’une hypothétique tradition, 
le manuscrit dit « unique », souvent mystérieux et problématique, ouvre la 
voie à une riche ré� exion dont les textes ici rassemblés sont un re� et.

Le manuscrit unique interroge en premier lieu la réception  : pourquoi 
une œuvre nous est-elle parvenue dans un seul manuscrit  ? Est-ce à 
dire que nous avons failli ne jamais la connaître (comme certaines 
œuvres de Chrétien de Troyes, dont nous ne connaissons que le titre)  ? 
Le manuscrit unique introduit corollairement des problèmes d’édition. 
L’objet-livre médiéval, lorsqu’il est la source unique dont nous disposons, 
ne nous est pas forcément familier et demande un travail de lecture et 
d’interprétation spéci� ques. C’est la question de l’intertextualité qu’ouvre 
pour � nir le manuscrit unique. Comment lire ce texte, sinon à la lumière 
d’autres œuvres  ? Les éditions de textes conservés dans un manuscrit 
unique s’attachent -elles généralement à retrouver les topoï du genre, 
à établir des comparaisons et des rapprochements avec des textes similaires 
et/ou contemporains ?

I S B N 979 -10 -2 31- 0 518 - 6

Le Manuscrit unique
Une singularité plurielle

SORBONNE UNIVERSITÉ PRESSES

ÉL
O

D
IE

 B
U

R
LE

-E
R

R
EC

A
D

E
V

A
LÉ

R
IE

 G
O

N
TE

R
O

-L
A

U
ZE ÉLODIE BURLE-ERRECADE 

& VALÉRIE GONTERO-LAUZE (DIR.)

LE MANUSCRIT 
UNIQUE 

Une singularité plurielle

CULTURES ET CIVILISATIONS MÉDIÉVALES N° 70

LeManuscritUnique_2018-07-24.indd   1 24/07/2018   08:50



Le
 M

an
us

cr
it 

un
iq

ue

70

22 € http://pups.paris-sorbonne.fr

Maître de la Cité des Dames, enluminure sur parchemin du Chevalier errant de 
Thomas d’Aleran, ca 1403-1404, Paris, Bibliothèque nationale de France, Fr. 12559, 
fol. 161v ©BnF, Dist. Rmn-GP/image BnF

Œuvre dont il ne reste qu’un seul exemplaire, le manuscrit unique nécessite, 
pour les médiévistes, une adaptation et une façon. On peut même partir 
de l’a�  rmation que tout manuscrit médiéval est unique, en tant qu’objet 
d’art (objet-livre et recueil d’enluminures) et version originale d’un texte 
(et ce jusqu’à l’invention de l’imprimerie). Cet ouvrage le démontre, 
l’unicité du livre est pour cette époque à la fois commune – le manuscrit 
dans sa forme même de copie est toujours unique – et singulière, dans 
les questions de production, de lecture et de réception qu’elle continue 
indé� niment de poser. Électron libre d’une hypothétique tradition, 
le manuscrit dit « unique », souvent mystérieux et problématique, ouvre la 
voie à une riche ré� exion dont les textes ici rassemblés sont un re� et.

Le manuscrit unique interroge en premier lieu la réception  : pourquoi 
une œuvre nous est-elle parvenue dans un seul manuscrit  ? Est-ce à 
dire que nous avons failli ne jamais la connaître (comme certaines 
œuvres de Chrétien de Troyes, dont nous ne connaissons que le titre)  ? 
Le manuscrit unique introduit corollairement des problèmes d’édition. 
L’objet-livre médiéval, lorsqu’il est la source unique dont nous disposons, 
ne nous est pas forcément familier et demande un travail de lecture et 
d’interprétation spéci� ques. C’est la question de l’intertextualité qu’ouvre 
pour � nir le manuscrit unique. Comment lire ce texte, sinon à la lumière 
d’autres œuvres  ? Les éditions de textes conservés dans un manuscrit 
unique s’attachent -elles généralement à retrouver les topoï du genre, 
à établir des comparaisons et des rapprochements avec des textes similaires 
et/ou contemporains ?

I S B N 979 -10 -2 31- 0 518 - 6

Le Manuscrit unique
Une singularité plurielle

SORBONNE UNIVERSITÉ PRESSES

ÉL
O

D
IE

 B
U

R
LE

-E
R

R
EC

A
D

E
V

A
LÉ

R
IE

 G
O

N
TE

R
O

-L
A

U
ZE ÉLODIE BURLE-ERRECADE 

& VALÉRIE GONTERO-LAUZE (DIR.)

LE MANUSCRIT 
UNIQUE 

Une singularité plurielle

CULTURES ET CIVILISATIONS MÉDIÉVALES N° 70

LeManuscritUnique_2018-07-24.indd   1 24/07/2018   08:50



Le
 M

an
us

cr
it 

un
iq

ue

70

22 € http://pups.paris-sorbonne.fr

Maître de la Cité des Dames, enluminure sur parchemin du Chevalier errant de 
Thomas d’Aleran, ca 1403-1404, Paris, Bibliothèque nationale de France, Fr. 12559, 
fol. 161v ©BnF, Dist. Rmn-GP/image BnF

Œuvre dont il ne reste qu’un seul exemplaire, le manuscrit unique nécessite, 
pour les médiévistes, une adaptation et une façon. On peut même partir 
de l’a�  rmation que tout manuscrit médiéval est unique, en tant qu’objet 
d’art (objet-livre et recueil d’enluminures) et version originale d’un texte 
(et ce jusqu’à l’invention de l’imprimerie). Cet ouvrage le démontre, 
l’unicité du livre est pour cette époque à la fois commune – le manuscrit 
dans sa forme même de copie est toujours unique – et singulière, dans 
les questions de production, de lecture et de réception qu’elle continue 
indé� niment de poser. Électron libre d’une hypothétique tradition, 
le manuscrit dit « unique », souvent mystérieux et problématique, ouvre la 
voie à une riche ré� exion dont les textes ici rassemblés sont un re� et.

Le manuscrit unique interroge en premier lieu la réception  : pourquoi 
une œuvre nous est-elle parvenue dans un seul manuscrit  ? Est-ce à 
dire que nous avons failli ne jamais la connaître (comme certaines 
œuvres de Chrétien de Troyes, dont nous ne connaissons que le titre)  ? 
Le manuscrit unique introduit corollairement des problèmes d’édition. 
L’objet-livre médiéval, lorsqu’il est la source unique dont nous disposons, 
ne nous est pas forcément familier et demande un travail de lecture et 
d’interprétation spéci� ques. C’est la question de l’intertextualité qu’ouvre 
pour � nir le manuscrit unique. Comment lire ce texte, sinon à la lumière 
d’autres œuvres  ? Les éditions de textes conservés dans un manuscrit 
unique s’attachent -elles généralement à retrouver les topoï du genre, 
à établir des comparaisons et des rapprochements avec des textes similaires 
et/ou contemporains ?

I S B N 979 -10 -2 31- 0 518 - 6

Le Manuscrit unique
Une singularité plurielle

SORBONNE UNIVERSITÉ PRESSES

ÉL
O

D
IE

 B
U

R
LE

-E
R

R
EC

A
D

E
V

A
LÉ

R
IE

 G
O

N
TE

R
O

-L
A

U
ZE ÉLODIE BURLE-ERRECADE 

& VALÉRIE GONTERO-LAUZE (DIR.)

LE MANUSCRIT 
UNIQUE 

Une singularité plurielle

CULTURES ET CIVILISATIONS MÉDIÉVALES N° 70

LeManuscritUnique_2018-07-24.indd   1 24/07/2018   08:50

Un manuscrit singulier et unicum
à Saint-Augustin de Canterbury…

Francis Gingras

ISBN : 979-10-231-5099-5



Cultures et civilisations médiévales

collection dirigée par Jacques Verger et Dominique Boutet

 

Dernières parutions

Le Rayonnement de la cour des premiers Valois à l’époque d’Eustache Deschamps
Miren Lacassagne (dir.)

Ambedeus. Une forme de la relation à l’autre au Moyen Âge
Cécile Becchia, Marion Chaigne-Legouy et Lætitia Tabard (dir.)

Épistolaire politique. II. Authentiques et autographes
Bruno Dumézil & Laurent Vissière (dir.)

Imja et name. Aux sources de l’anthropologie germanique, anglo-saxonne et slave
Olga Khallieva Boiché

Lire en extraits. Lecture et production des textes de l’Antiquité à la fin du Moyen Âge
Sébastien Morlet (dir.)

Savoirs et fiction au Moyen Âge et à la Renaissance
Dominique Boutet & Joëlle Ducos (dir.)

Épistolaire politique. I. Gouverner par les lettres
Bruno Dumézil & Laurent Vissière (dir.)

Prédication et propagande au temps d’Édouard III Plantagenêt
Catherine Royer-Hemet

Intus et foris. Une catégorie de la pensée médiévale ?
Manuel Guay, Marie-Pascale Halary & Patrick Moran (dir.)

Wenceslas de Bohême. Un prince au carrefour de l’Europe
Jana Fantysová-Matějková

L’Enluminure et le sacré. Irlande et Grande Bretagne, viie‑viiie siècles
Dominique Barbet‑Massin

Les Usages de la servitude. Seigneurs et paysans dans le royaume de Bourgogne 
(vie‑xve siècle)

Nicolas Carrier

Rerum gestarum scriptor. Histoire et historiographie au Moyen Âge. Mélanges Michel Sot
Magali Coumert, Marie‑Céline Isaïa, Klaus Krönert & Sumi Shimahara (dir.)

Hommes, cultures et sociétés à la fin du Moyen Âge.  
Liber discipulorum en l’honneur de Philippe Contamine

Patrick Gilli & Jacques Paviot (dir.)

Le Texte médiéval. De la variante à la recréation
Cécile Le Cornec Rochelois, Anne Rochebouet & Anne Salamon (dir.)



Élodie Burle-Errecade & Valérie Gontero-Lauze (dir.)

Le Manuscrit unique
Une singularité plurielle

 



Mise en page : Emmanuel Marc Dubois/3d2s (Issigeac/Paris)
d’après le graphisme de Patrick Van Dieren

ISBN de l’édition papier : 979‑10‑231‑0518‑6
© Sorbonne Université Presses, 2018

Adaptation numérique : 
© Sorbonne Université Presses, 2025

SORBONNE UNIVERSITÉ PRESSES
Maison de la Recherche

Sorbonne Université
28, rue Serpente

75006 Paris

sup@sorbonne-universite.fr

https://sup.sorbonne-universite.fr

tél. : +33 (0)1 53 10 57 60

Sorbonne Université Presses est un service général  
de la faculté des Lettres de Sorbonne Université.

Ouvrage publié avec le concours la Société de langues et de littératures  
médiévales d’oc et d’oïl (SLLMOO) et de Sorbonne Université

mailto:sup%40sorbonne-universite.fr?subject=CCM%20Manuscrit%20unique
https://sup.sorbonne-universite.fr


le m
anuscrit unique  •   sup  •   2018

25

UN MANUSCRIT SINGULIER ET UNICUM 
À SAINT-AUGUSTIN DE CANTERBURY : LE FABLIAU 

UN CHEVALIER ET SA DAME ET UN CLERK 
DANS LE MANUSCRIT 

CAMBRIDGE, CORPUS CHRISTI COLLEGE 50

Francis Gingras 
Université de Montréal

La tradition manuscrite des fabliaux pose de diverses façons le problème 
du manuscrit unique. Les unica comptent pour près de la moitié du corpus 
(soixante et un sur cent vingt-sept dans le Nouveau recueil complet des Fabliaux), 
mais ils sont concentrés pour l’essentiel dans des recueils qui regroupent par 
ailleurs au moins une douzaine de fabliaux ou dans des ensembles de pièces 
attribuées à un même auteur (Gautier le Leu 1, Rutebeuf 2, Jean de Condé 3 ou 
Watriquet de Couvin 4). Ce qui signifie que si nous avions perdu, par exemple, 
les grands recueils de Paris 5 ou ceux de Berne 6 et de Berlin 7, nous n’aurions 
aucune trace de trente-huit pièces, parmi lesquelles se trouvent des titres aussi 
connus désormais que La Saineresse, Brunain la Vache au Prestre, Le Prestre teint 
ou Le Cuvier. Malgré leur unicité du point de vue de la transmission manuscrite, 
ces pièces s’inscrivent dans des séries organisées autour d’un principe générique 
(la catégorie, quelque peu problématique, du fabliau) ou par une figure 
auctoriale à laquelle un codex est consacré en tout ou en partie.

1	 Nottingham, Middleton L.M.6.
2	 Paris, BnF, fr. 1635.
3	 Rome, Biblioteca Casanatensis 1598 et Paris, Arsenal 3524.
4	 Paris, Arsenal 3525.
5	 Paris, BnF, fr. 837 et fr. 19152. L’un et l’autre ont fait l’objet d’une reproduction en fac-similé, 

respectivement dans Henri Omont, Fabliaux, dits et en vers français du xiiie siècle : fac-similé 
du manuscrit français 837 de la Bibliothèque nationale, Paris, Leroux, 1932 et Edmond 
Faral, Le Manuscrit 19152 du fonds français de la Bibliothèque nationale : reproduction 
phototypique publiée avec une introduction, Paris, Droz, 1934.

6	 Berne, Burgerbibliothek 354. Sur ce manuscrit, voir Wagih Azzam et Olivier Collet, « Le Conte 
du Graal de Chrétien de Troyes sous l’œil du xiiie siècle : le témoignage d’un exemplaire 
atypique (Bürgerbibliothek Bern 354) », dans Olivier Collet, Yasmina Foehr-Janssens et 
Sylviane Messerli (dir.), Ce est li fruis selonc la letre. Mélanges offerts à Charles Méla, Paris, 
Champion, 2002, p. 69-93.

7	 Berlin, Hamilton 257.



26

Depuis la disparition du manuscrit où figurait La Vescie a Prestre, dans 
l’incendie de la bibliothèque de Turin en 1904, il ne se trouve plus aujourd’hui 
que deux exemples d’unica isolés dans des recueils ne comportant pas d’autres 
fabliaux : Le Moigne dans le manuscrit de Paris, BnF, Rotschild 2800, où le 
fabliau se trouve après le Roman de la Rose, mais où figurent cependant d’autres 
récits brefs (le Dit de la Tramontaine et le Lai des.III. chevaliers), et le fabliau 
Un chevalier et sa dame et un clerk dans le manuscrit conservé aujourd’hui à la 
bibliothèque de Cambridge, Corpus Christi College 50. Richard Trachsler s’est 
intéressé au premier dans une étude générale consacrée aux recueils de fabliaux 8, 
et je souhaite aborder ici le cas sans doute encore plus particulier du second.

Car ce manuscrit est unique à plus d’un titre. Au sens strict, d’abord, puisqu’il 
renferme un unicum, la seule version connue du fabliau Un chevalier et sa dame 
et un clerk. Mais il se singularise aussi par sa composition et par son histoire : 
recueil qui procède à un apparent mélange des genres (histoire, roman, chanson 
de geste, fabliau, récit didactico-religieux), il se trouvait au nombre des rares 
manuscrits vernaculaires conservés dans la bibliothèque médiévale de l’abbaye 
Saint-Augustin de Canterbury. Il s’agit donc d’étudier aussi bien le statut 
d’unicum de ce fabliau, dont on connaît par ailleurs des versions voisines et dont 
on a de longue date questionné l’unité, mais aussi d’interroger l’organisation de 
ce recueil qui, par son histoire et sa présence dans une bibliothèque abbatiale, 
ouvre de nouvelles pistes dans la discussion sur la définition du fabliau.

UN UNICUM DANS LE CORPUS DES FABLIAUX

Outre sa singularité d’unicum isolé dans un manuscrit par ailleurs exempt de 
fabliaux, le récit du Chevalier, sa dame et un clerk fait aussi partie du groupe très 
restreint des fabliaux anglo-normands. Sur les cent vingt-sept titres retenus par 
les éditeurs du Nouveau recueil complet des fabliaux, sept seulement peuvent 
prétendre à cette qualification. De ceux là, on compte trois unica : outre le 
texte qui m’occupe aujourd’hui, deux fabliaux, La Gageure et Le Chevalier 
a la corbeille, qui ne se trouvent que dans le manuscrit Harley 2253 de la 
British Library. Trois autres sont des versions insulaires bien distinctes de leur 
homologue continental : Le Chevalier qui fist parler les cons et Les Trois Dames 
qui troverent l’anel, dans des versions propres au même manuscrit, et Le Héron, 
variante de Cele qui fu foutue et desfoutue pour une Grue qui n’est connue que 
par le fragment de Clermont-Ferrand 9.

8	 Richard Trachsler, « Observations sur les “recueils de fabliaux” », dans Yasmina Fœhr-
Janssens et Olivier Collet (dir.), Le Recueil au Moyen Âge. Le Moyen Âge central, Turnhout, 
Brepols, 2010, p. 35-46.

9	 Le septième est une version acéphale des Quatre Sohais saint Martin.



27

francis gingras   U
n m

anuscrit singulier et unicum
 à S

aint-A
ugustin de Canterbury

Dans une certaine mesure, le fabliau du Chevalier, sa dame et un clerk pourrait 
aussi être considéré comme une version particulière de La Borgoise d’Orliens, 
fabliau conservé, lui, dans trois manuscrits distincts. Plus généralement, on 
trouve là une variation sur le thème du cocu battu et content, qui fera les beaux 
jours des récits brefs jusque dans les Contes de La Fontaine 10. Il s’agit, dans la 
version anglo-normande comme ailleurs, d’un mari qui, afin de surprendre sa 
femme dont on lui a appris qu’elle le trompait avec un étudiant de passage, feint 
de s’éloigner du domicile conjugal pour mieux revenir sous les habits d’un clerc. 
Vite reconnu par sa femme, le mari est invité à patienter dans un réduit avant 
que la perspicace épouse, profitant de l’enfermement du mari jaloux, s’adonne 
à ses ébats avec le véritable clerc avant de dénoncer à sa maisonnée le faux clerc 
comme un importun qui s’en prendrait à sa vertu. Sauvagement battu par les 
serviteurs de la dame, le mari est néanmoins ravi, convaincu d’avoir ainsi prouvé 
la fidélité exemplaire de sa femme.

Le fabliau du manuscrit de Cambridge se distingue d’abord par le statut des 
protagonistes qui forment un triangle qui lui vaut d’ailleurs son titre, indiqué 
dans la marge inférieure gauche par une main contemporaine (peut-être la 
même que celle qui a copié le fabliau). Dans La Borgoise d’Orliens, comme 
dans la version parallèle de La Dame qui fit battre son mari, les époux sont 
originaires d’Orléans, pour la dame rusée, et d’Amiens pour le mari qui « de 
marchaandise et d’usure / savoit touz les tours et les poins » (v. 6-7) 11. Dans la 
version anglo-normande, le mari est un chevalier qui se distingue à la chasse et 
dans les tournois, tandis que l’épouse, « corteise et bele » (v. 13), se rend à l’église 
tous les jours. Le contraste est grand avec le monde des marchands usuriers du 
fabliau continental ; il invite cependant à rapprocher la version insulaire de 
la novas occitane du Castia Gilos où le cocu battu est un chevalier aragonais 
du nom d’Alphonse de Barbastre (v. 41-43) 12. Le triangle n’est toutefois pas 
exactement celui qui définit le texte anglo-normand puisque l’amant n’y est 
pas un clerc, mais plutôt un « cassatz » du mari, c’est-à-dire un de ses vassaux.

Le fait que l’amant soit un clerc n’est pas anodin puisque la trame même du 
récit se singularise dans l’ensemble du corpus des fabliaux par le statut de cet 
amant clerc vainqueur d’un mari chevalier. Dans tous les autres cas où le mari 
trompé est chevalier, l’amant victorieux est lui aussi chevalier. Le cas (unique) 

10	 Sur les différentes adaptations du thème, voir Göran Bornäs, « Le Cocu battu et content : 
étude sur un conte de La Fontaine », Studia Neophilologica, 44, 1972/1, p. 37-61.

11	 Tous les fabliaux sont cités d’après le Nouveau recueil complet des fabliaux, éd. Willem 
Noomen et Nico van den Boogaard, 10 vol., Assen, Van Gorcum, 1983-1998. 

12	 Éd. Suzanne Méjean-Thiolier, dans Nouvelles courtoises occitanes et françaises, Paris, LGF, 
coll. « Lettres gothiques », 1997. Sur ce type de novas, voir Dominique-Luce Dudemaine, 
Flamenca et les « novas » à triangle amoureux : contestation et renouveau de la « fin’amor », 
Montpellier, Presses universitaires de la Méditerranée, 2007.



28

où le mari est chevalier et l’amant prêtre n’est en réalité qu’une incise dans le 
fabliau du Pescheor de Pont-Sur-Seine (v. 84-98) permettant d’expliquer que le 
cadavre pêché par le mari est celui d’un prêtre tué par un chevalier qui l’avait 
surpris dans les bras de sa femme et, dans ce cas, l’amant est bien vaincu et non 
vainqueur. Le fabliau du Chevalier, sa dame et un clerk est en fait le seul exemple 
connu d’un mari chevalier cocufié par un clerc, quoique le récit prenne la peine 
de préciser que « fiz de chevalier estoit » (v. 69).

Plus encore que par la redéfinition de la trame et la modulation du statut des 
protagonistes du triangle amoureux, le fabliau se distingue par le traitement 
particulier qu’il réserve au récit, et dans lequel les jeux intertextuels renvoyant 
au roman courtois se lisent très nettement. L’allusion prend même la forme de 
la citation à peine déguisée du Tristan de Thomas d’Angleterre pour qualifier 
la relation problématique, encore compliquée dans le fabliau anglo-normand 
par l’intrusion d’un quatrième terme dans l’équation amoureuse puisque, 
contrairement aux autres versions, la chambrière est ici amoureuse du clerc 
auquel la dame se refuse initialement :   

Ici avoit estrange amur
Nul ne savoit de autrui dolur
(Un chevalier, sa dame et un clerk, 

v. 113-114)

Entre ces quatre ot estrange amor
Tut en ourent painne et dolur.
(Thomas, Tristan, fragment de Turin, 

v. 71-72 13)

Le jeu de la citation passe encore par l’Omnia vincit amor de Virgile (Bucoliques, 
X, v. 69) que le narrateur s’approprie pour commenter le comportement de la 
chambrière amoureuse en une formulation où la syntaxe est brisée, précisément, 
par l’intrusion de la citation :

La damoiselle ki amur destreint
– Amur est celi qui tut veint –
Ne se pout plus detenir. (Un Chevalier, sa dame et un clerk, v. 195-197)

La culture courtoise s’immisce ainsi dans la trame et dans le texte d’un fabliau 
qui s’en trouve dès lors sérieusement transformé. 

L’abandon de la femme aux caresses du clerc reprend également les codes 
d’une scène canonique du roman courtois, où l’amoureux transi souffre d’un 
mal d’amour décrit avec force détails. Le fabliau anglo-normand s’inscrit, 
là encore, dans une longue tradition littéraire pouvant s’autoriser d’Ovide, 
puisque l’auteur des Remediæ amoris recommandait déjà de jouer la comédie 
du malade par amour, afin de gagner à sa cause l’objet de ses désirs. Or si la 

13	 Thomas, Les Fragments du Roman de Tristan, poème du xiie siècle, éd. Bartina H. Wind, 
Genève/Paris, Droz/Minard, coll. « Textes littéraires français », 1960.



29

francis gingras   U
n m

anuscrit singulier et unicum
 à S

aint-A
ugustin de Canterbury

simulation du mal d’amour s’accorderait bien à l’univers déceptif des fabliaux, 
dans le récit du Chevalier, sa dame et un clerk, le mal d’amour du jeune homme 
et de la chambrière n’est pas feint :

Li clerc par fine foleisun
Ama tant ke il enmaladi
Sa colur, sa beauté perdi.
De la pucele vus puis dire
Que ele entra en tel martire
Por le clerk, kar forment l’amat,
Por poi ke sun sen se rechaungat. (Ibid., v. 120-126)

La « translation » de Pyrame et Thisbé dans les années 1160 avait ainsi 
consacré un long développement au mal d’amour parallèle des deux amants, 
contribuant à alimenter ce qui allait devenir un topos dans la description de la 
fin’ amor. L’auteur du récit anglo-normand en semble d’ailleurs bien conscient, 
qui présente la cause de la maladie du clerc comme « fine foleisun » (v. 120). 
Il accorde ainsi l’adjectif caractéristique de l’idéal amoureux développé par les 
poètes vernaculaires avec la définition médicale de l’amour, perçu comme une 
forme de folie par la médecine médiévale 14.

Cette tonalité particulière, très rare – voire introuvable – ailleurs dans le 
corpus des fabliaux, a suscité des réactions contrastées de la part de la critique. 
Redécouvert à la fin du xixe siècle par Paul Meyer, qui s’était exilé en Angleterre 
pendant les événements de la Commune et en avait profité pour explorer les 
fonds manuscrits de Cambridge, le fabliau fait l’objet d’une première édition 
dans le premier numéro de Romania. Le cofondateur de la revue le compare 
avantageusement à ses pairs, notamment La Borgoise d’Orliens, en louant le fait 
que, dans ce fabliau, « tout est fin, de bon ton et presque distingué. […] Le tout 
est déduit et raconté de la façon la plus naturelle et la plus gracieuse, et ce fabliau 
fait grand honneur au poète anglais à qui nous le devons 15 ». L’enthousiasme 
de son premier éditeur pour ce texte hors norme n’a pas souvent été partagé 
depuis. Ainsi Joseph Bédier n’était guère convaincu par ce « trouvère [qui] s’est 
mis en frais de psychologie pour aboutir à la même histoire grossière que tout à 
l’heure [La Borgoise d’Orliens] 16 ». Per Nykrog qualifiait le début du fabliau de 

14	 Pour Constantin l’Africain, par exemple, l’amour se définit comme « une maladie qui 
touche le cerveau » (« Amor, qui et eros dicitur, morbus est cerebor contiguus » [Viaticum, 
I, 1]). Voir Mary Frances Wack, Lovesickness in the Middle Ages, Philadelphia, University of 
Pennsylvania Press, 1990.

15	 Paul Meyer, « Le Chevalier, la dame et le clerc, fabliau anglo-normand publié pour la première 
fois d’après un ms. de C.C.C.C. », Romania, I, 1872, p. 70.

16	 Joseph Bédier, Les Fabliaux : études de littérature populaire et d’histoire littéraire du 
Moyen Âge, Paris, Champion, 1925, 4e éd., p. 301.



30

« nouvelle courtoise des plus exaltées » aboutissant à « un mélange des genres » 
fâcheux et maladroit. Pour l’érudit danois, il était « surtout désagréable que 
cette combinaison amène le conteur à rompre l’unité des caractères, unité qui 
par ailleurs est pratiquement toujours observée dans les fabliaux » 17. En réalité, 
l’enthousiasme de Paul Meyer comme le malaise de Per Nykrog reposent sur le 
fait que ce fabliau détonne dans le corpus du genre.

Sans doute faut-il rappeler ici que ce texte, contrairement à bien d’autres, ne 
se désigne jamais lui-même comme fabliau. En fait, la seule marque générique 
qui lui ait été associée au Moyen Âge est celle que l’on trouve dans sa marge 
inférieure, où le récit est accompagné du terme problématique de Romanz. 
Parmi les quelques cent vingt-sept narrations brèves généralement associées 
au corpus des fabliaux, quatre textes seulement se désignent comme roman et 
chaque fois dans un seul manuscrit : Le Vilain au buffet, contre la leçon fabliaus 
dans les trois autres témoins 18, La Veuve de Gautier le Leu 19, là encore dans une 
leçon unique 20, Le Meunier d’Arleux dans une formule d’explicit 21 et Le Prêtre 
qu’on porte, toujours dans une leçon propre à un seul manuscrit.

Il est particulièrement intéressant de constater que cette dernière variante se 
trouve dans un passage où l’auteur insiste sur son rapport à la brièveté :

Car vous arai conter et dit.I. roumanc qui n’est mie briés ;
A entendre est pesans et griés
Et mout longe en est la matere
De plus n’en serai recordere
Car en tant est il auques lons ;
Savés comment est ses drois nons :
Li rommans de La Longe Nuit. (Le Prêtre qu’on porte, v. 1150-1157)

Sans compter son titre, qui met en évidence sa propre durée, le fabliau est 
effectivement, après Trubert, l’un des plus étendus du corpus (1664 vers). Il est 
d’ailleurs l’un des deux seuls fabliaux à circuler de manière indépendante, 
dans un manuscrit qui n’est pas un recueil 22. Ce « long fabliau » pourrait donc 
revendiquer l’appellation de roman, mais l’étiquette ne va pas de soi si l’on se 
penche sur le seul autre témoin manuscrit de ce texte où les termes flablel et 

17	 Per Nykrog, Les Fabliaux, nouvelle éd., Genève, Droz, 1973, p. 68.
18	 « D’or en avant cis romans conte » (Paris, BnF, fr. 1553, fol. 505r a).
19	 Il est d’ailleurs significatif que la critique moderne hésite toujours à considérer ce texte 

comme un fabliau.
20	 « Li romans faut, dreciés le doit » (Nottingham, Middleton L.M. 6, fol. 341v a).
21	 « Chi faut li Ronmans del Mannier » (Paris, BnF, fr. 1553, fol. 508).
22	 Paris, BnF, fr. 2188. Le seul autre exemple connu à ce jour est représenté par le manuscrit 

d’Oxford, Douce 111, qui ne contient que le fabliau du Chevalier a la robe vermeille et ne 
compte qu’onze feuillets.



31

francis gingras   U
n m

anuscrit singulier et unicum
 à S

aint-A
ugustin de Canterbury

fabliaus occupent la place respective des mots roumanc et rommans (Paris, BnF, 
fr. 12603).

Les rubriqueurs hésitent aussi à user du terme roman pour intituler un fabliau. 
Dans l’ensemble du corpus et à travers tous les manuscrits parvenus jusqu’à 
nous, on ne relève que deux autres cas de cet usage : celui des Braies au Cordelier, 
désigné comme flablel par son auteur mais intitulé Romanz des braies dans le 
manuscrit fr. 19152 de la Bibliothèque nationale de France et La Dame escoillee 
(à la fin de la colonne précédente 23, dans le manuscrit de l’Arsenal 3114, avant 
une rubrique qui se contente, elle, du titre De la vielle escoillie 24). L’intitulé 
« Romanz de un chivaler et de sa dame et de un clerk » contribue donc aussi 
à singulariser ce texte dans le corpus des fabliaux et, mieux encore, à signaler 
que cette singularité a été perçue dès le Moyen Âge. Le manuscrit laisse ainsi 
une trace du problème de réception générique posé par ce texte, problème qui 
pourrait trouver un début de solution dans l’analyse du manuscrit qui nous l’a 
transmis, lui aussi singularisé, par son contenu et par son histoire.

UN RECUEIL UNIQUE

Le manuscrit de Cambridge, Corpus Christi College 50 compte aujourd’hui 
181 feuillets de parchemin mesurant 335 mm par 230, auxquels ont été ajoutés 
8 feuillets tirés d’un recueil juridique du xiiie siècle. Par sa dimension, ce codex 
se situe dans la fourchette supérieure des recueils ayant transmis un ou plusieurs 
fabliaux. Le parchemin est de qualité médiocre, comme en témoignent les folios 
98 et 125 qui avaient respectivement été entaillés et troués avant la copie. Le 
texte a été copié sur deux colonnes de quarante-deux lignes (la réglure est dans 
l’ensemble bien visible, et la piqûre l’est par endroits) dans la seconde moitié 
du xiiie siècle. On peut restreindre la période de copie au deuxième tiers du 
xiiie siècle puisqu’une liste des rois d’Angleterre, qui figure au folio 6r, s’arrête 
à Henri III Plantagenêt, qui a régné de 1227 à 1272.

La décoration est sobre, limitée à des initiales filigranées à l’encre bleue et 
rouge, généralement sur deux unités de réglure, sauf au premier folio où une 
lettre fleurie occupe onze unités de réglure et aux folios 6v et 67v où l’initiale 
filigranée compte respectivement six et cinq unités de réglure. La décoration 
est encore plus sobre à partir du folio 91 (qui commence avec notre fabliau), 
se limitant à une initiale filigranée sur trois unités de réglure pour marquer le 
début du texte et celui du texte suivant (Amis et Amiloun) puis à de rares initiales 

23	 « Ici commence li rommans et li dis de la vielle escoillie » (Paris, Arsenal 3114, fol. 11b).
24	 Ibid., fol. 11c. L’explicit donne encore une autre dénomination puisqu’on lit : « Explicit. Ci faut 

li contes de la vielle escoillié » (ibid., fol. 14v).



32

ornées (sept pour l’ensemble du roman, dont trois sur le seul folio 95v ). Les 
lettres filigranées redeviennent plus nombreuses (et mesurent généralement 
trois unités de réglure) à partir du folio 103, où le roman de Gui de Warwick 
commence avec deux lettres émanchées de quatre unités de réglure et est 
surmonté d’une moulure bicolore.

La portion moins décorée, où le fabliau est copié en ouverture, correspond à 
un nouveau cahier, le neuvième, un sénion, comme la majorité des cahiers du 
codex. Un premier ensemble de sept sénions et d’un ternion a ainsi été utilisé 
pour copier la généalogie des rois de Bretagne depuis Brut, une liste des rois de 
Hengist jusqu’à Henri III et le Brut de Wace auquel a été ajouté, d’une main 
différente mais pratiquement contemporaine, sur le dernier folio resté vierge, 
une recension des rois d’Angleterre, d’Egbert jusqu’à Henri III. Le roman de 
Gui de Warwick occupe, lui, le dernier ensemble composé aussi de sept sénions 
auxquels a été adjoint un quaternion dont le verso du dernier folio est resté 
vierge. Le neuvième cahier, qui fait la transition entre les deux parties, est donc 
celui qui se distingue à la fois par sa décoration presque inexistante et par le 
contenu qui ne correspond pas au cadre historique – ou pseudo-historique – 
anglais des pièces qui occupent les seize cahiers qui l’encadrent. Ce cahier donne 
ainsi à la suite, et copiés d’une même main, le fabliau du Chevalier, sa dame et un 
clerk, la version anglo-normande (en octosyllabes) d’Amis et Amiloun, histoire 
d’une amitié si exemplaire qu’elle peut aller jusqu’au sacrifice de ses propres 
enfants pour guérir un compagnon atteint de la lèpre, et le court poème des 
Quatre Filles Nostre Seigneur, texte didactique sur les quatre vertus que sont 
Miséricorde, Vérité, Justice et Paix, incomplet et écrit d’une autre encre.

La foliotation du manuscrit est moderne, de même que les signatures en 
chiffres arabes au début de tous les cahiers. Des réclames médiévales sont 
cependant visibles au verso du dernier folio de la plupart des cahiers 25, mais pas 
dans le huitième cahier. Il faut dire que la fin de ce ternion était vierge jusqu’à 
ce qu’on y ajoute les éléments sur les rois anglais, peut-être après la reliure. 
La séquence Quatre Filles Nostre Seigneur et Gui de Warwick est cependant 
ancienne, comme le prouve la rubrique d’une main contemporaine (peut-être 
la même) qui annonce, au verso de la deuxième colonne du folio qui clôt le 
neuvième cahier (102v b), la fin de l’histoire des Quatre Sœurs et le début de 
Gui de Warwick :

Ci fine l’estorie de quatre serurs
Ke furent vailanz e de bone murs

25	 Les réclames sont toujours bien lisibles à la fin des cahiers 1, 3, 4, 5, 13 et 14, mais parfois 
partiellement rognées par le couteau du relieur, comme au dernier folio des cahiers 
6, 10 et 15.



33

francis gingras   U
n m

anuscrit singulier et unicum
 à S

aint-A
ugustin de Canterbury

E commence l’estorie de Guiun
Ke de Warwyk porta le nun
Et de tout cys compaynuns
Ke furent tre noble baruns
Ke de la bone Engletere furent nez
Des plus riches et plus noble barnez. (fol. 102v b)

L’ancienneté du regroupement est confirmée par le catalogue de la bibliothèque 
de l’abbaye Saint-Augustin de Canterbury, établi entre 1491 et 1497, et qui en 
décrit le contenu tel que nous le connaissons aujourd’hui :

Historia Britonum in gallico et in eodem libro / Narracio de quodam milite et uxore 
sua / amicus et amelius / historia de iiijor sororibus / Gesta Guydonis de Warewyk in 
gallico et / nomina Regum britannie ab adventu Bruti in Albion usque ad adventum 
Saxonum in britannia cum A. in principio / 2 fo. Postea D. G 26

Le manuscrit porte d’ailleurs toujours deux marques de possession qui 
renvoient à Saint-Augustin de Canterbury : un premier ex libris au recto du 
premier folio, « de librario S. Aug. cum. A » et un autre au folio 6 : « Liber de 
librario S. Aug. Cantuarie Dist. Gra ». L’association de ces titres, en apparence 
hétéroclites, est donc bien médiévale et semble tout à fait digne de figurer dans 
une bibliothèque aussi prestigieuse que celle de Canterbury.

La place de ce manuscrit dans la bibliothèque de l’abbaye le singularise pourtant 
encore davantage. D’abord, il compte parmi les rares ouvrages en langue 
vernaculaire de cette imposante bibliothèque médiévale. Des 1 837 ouvrages 
collationnés au xve siècle, seuls 35 livres sont rédigés en langue vernaculaire 
(33 en français et 2 en anglais), soit moins de 2 %. L’immense majorité de ces 
ouvrages, dont certains à contenu profane (notamment un Lancelot, un livre 
du Graal, un Ipomédon et un Perceval), sont présentés comme appartenant à 
des moines qui ont dû les léguer à leur arrivée au monastère. Ainsi, à lui seul, 
Thomas Arnold possédait 11 des 34 volumes du fonds vernaculaire. En fait, 
notre recueil est l’un des seuls à ne pas être associé à un propriétaire particulier. 
Les 7 autres dans ce cas sont des ouvrages à la vocation didactique affirmée, 
la compilation théologique de Pierre d’Abernon intitulée la Lumière aus lais, 
deux traités de Robert Grosseteste et une traduction du Speculum Ecclesiæ. La 
présence d’un texte profane, et plus encore d’un fabliau, semble d’autant plus 
étrange dans cette bibliothèque essentiellement didactique et religieuse. Non 

26	 Dublin, Trinity College 128, fol. 112a. The Ancient Libraries of Canterbury and Dover. The 
catalogues of the libraries of Christ church priory and St Augustine’s abbey at Canterbury and 
of St Martin’s priory at Dover, éd. Montague Rhodes James, Cambridge, Cambridge University 
Press, 1903, p. 372.



34

seulement le texte détonne au milieu de ce recueil-bibliothèque, mais il occupe 
à l’évidence une place à part dans la bibliothèque proprement dite.

Car il est même possible de savoir qu’il se trouvait d’abord, physiquement, en 
excellente compagnie dans la section A de la bibliothèque, avant de retrouver, 
plus tard, les autres ouvrages vernaculaires et la littérature profane, dans la 
section D. G. Le fabliau se trouve ainsi curieusement isolé, non seulement dans 
le recueil, mais aussi dans le catalogue de la bibliothèque et mieux encore dans 
le lieu même où le livre était conservé. Déjà à part dans le corpus des fabliaux 
en raison de sa composition et de son vernis courtois, Un chevalier, sa dame 
et un clerk se révèle un objet étrange, qui a eu l’heur d’entrer assez tôt dans 
la bibliothèque de Canterbury au sein d’un recueil à dominante historique 
et didactique. Il y côtoie, dans la même section, saint Augustin, Priscien 
et Ovide.

La question se pose alors de savoir ce qu’un fabliau peut bien faire à côté 
d’ouvrages aussi bien autorisés et dans une aussi vénérable institution, d’autant 
que, contrairement à d’autres ouvrages profanes, il ne semble pas avoir été légué 
par un moine qui en aurait fait l’acquisition avant son entrée à l’abbaye. Or la 
lecture du fabliau et son contexte codicologique, qui s’éclairent mutuellement, 
apportent des éléments de réponse en invitant à repenser la définition du genre. 
Soit l’on adopte une définition restrictive, en se fondant notamment sur la 
généricité auctoriale revendiquée dans le texte même, et alors l’attribution 
au genre du fabliau est loin d’être assurée (le texte ne donne aucun élément 
d’identification générique précis et, par la nature de ses personnages et de la 
topique qu’il revisite, il s’inscrit au moins partiellement dans le registre du 
roman courtois). Soit l’on en profite au contraire pour élargir la définition du 
fabliau en renonçant à sa dimension comique (les fameux « contes à rire du 
Moyen Âge ») pour se contenter d’éléments formels (forme narrative brève en 
couplets d’octosyllabes) qui ne permet toutefois pas de le distinguer a priori, 
entre autres, du lai ou de l’isopet.

La dimension exemplaire du récit devrait alors sans doute aussi entrer dans 
la définition. La coprésence dans onze manuscrits de fabliaux, d’isopets et/
ou de traduction de la Disciplina clericalis plaide en faveur de cet élément de 
définition, comme le fait dans notre recueil la copie, au sein de la même unité 
codicologique (le neuvième cahier), du roman de l’amitié exemplaire qu’est 
Amis et Amiloun et du récit didactique des Quatre Filles Nostre Seigneur. On a 
d’ailleurs aussi qualifié Gui de Warwick d’« exemplary romance 27». Le récit du 
Chevalier, sa dame et un clerk se présenterait donc moins comme un « conte 

27	 Susan Crane Dannembaum, « Guy of Warwick and the Question of Exemplary Romance », 
Genre, 17, 1984, p. 351-374.



35

francis gingras   U
n m

anuscrit singulier et unicum
 à S

aint-A
ugustin de Canterbury

à rire » que comme un exemplum courtois, le développement narratif d’une 
question de casuistique amoureuse, à savoir si, pour une dame bien mariée, 
« meuz li vaut fere un pecché, / ke seit encontre sa volenté / ke apertement e de 
gré suffrir / un tel honme pur li morir » (v. 345-348). Le narrateur prend soin de 
bien poser la question de l’intention, de même qu’il insiste dans sa conclusion 
sur la pénitence sincère de la dame qui se conforme au ferme propos de ne plus 
pécher, ce qui permet au texte de conclure sur l’âme de la bonne dame rendue 
à Dieu.

Dans ce récit, la part du rire est ainsi réduite à la portion congrue. L’épisode 
où le rire gagne même les personnages concerne les ébats de la dame et du clerc 
qui voient le jeune homme, la dame ayant pourtant pris soin de lui laisser le 
temps de se remettre de sa maladie d’amour, épuisé après l'avoir honorée à six 
ou sept reprises :

Kant le clerk aveit tant fet,
servi la dame sis fez ou seet,
tant fu las, ne pout avant.
La dame li dist en riant :
« Ore en pernez tant com voudret
kar ja més plus n’i avendret. »
Que volez vus ? Il ne pout plus. (Un chevalier, sa dame et un clerk, v. 507-513)

À l'exception de cette boutade sur le caractère insatiable des dames et les 
limites vite atteintes des hommes, le récit reste avare d’interventions comiques 
au profit des tirades amoureuses.

Même la décision de la dame de se livrer au clerc par pitié, afin de le guérir d’un 
mal qui menace de l’emporter, nous fait sans doute sourire de manière quelque 
peu anachronique. Au Moyen Âge, un tel remède pouvait en effet s’autoriser 
des sources médicales les plus reconnues. Ainsi le Viaticum recommande-t-il 
d’éliminer grâce au coït « l’excès d’humeur » qui cause la mélancolie amoureuse, 
Gérard de Bourges ajoutant même qu’il peut-être utile à cette occasion de 
multiplier les partenaires :

Aliquando huius amoris necessitas nimia est nature necessitas in multa humorum 
superfluitate expellenda. Unde Rufus : « Coitus, inquid, ualere uidetur quibus nigra 
colera et mania dominantur. Redditur ei sensus et molestatio herios tollitur, si etiam 
cum non dilectis loquatur » 28. (Constantin l’Africain, Viaticum, xx, l. 8-12)

28	 « Parfois cet amour est causé par un intense besoin naturel d’éliminer un grand excès 
d’humeur. Ainsi, d’après Rufus, “Le coït est vu comme une bonne chose pour ceux qui sont 
sous l’emprise de la bile noire et de la folie. Son sens lui revient et les blessures du désir le 
quittent, même s’il a eu une relation avec une personne qui ne lui plaît pas”. »



36

Ualet etiam consorcium et amplexus puellarum, plurimum concubitus ipsarum, et 
permutatio diuersarum 29. (Gérard de Bourges, Notules super Viaticum, l. 53-55)

Moins hétérodoxe qu’on pourrait le croire à première vue, le comportement 
de la dame est conforme en plus d’un point aussi bien aux enseignements 
chrétiens les plus actuels en matière de pénitence (intention et ferme propos) 
qu’à ceux de la science contemporaine.

Quant au mari rossé par ses domestiques, il n’est rendu ridicule que par sa 
jalousie, maladie mortelle pour des époux. En ce sens, le récit anglo-normand 
se rapproche sans doute davantage de la novas du Castia Gilos que du fabliau de 
La Bourgoise d’Orliens. Le récit occitan est bien un exemplum contre la jalousie 
des maris, mis en abyme dans un texte où la nouvelle est relayée par un jongleur 
qui se propose d’enseigner l’art d’aimer à la cour d’Alphonse VIII et d’Eléonore 
d’Angleterre. On pourrait s’appuyer sur cette mise en scène, dont il est difficile 
d’établir la réalité, pour étayer la possibilité d’une diffusion du Castia Gilos dans 
l’Angleterre des Plantagenêts, de même qu’on pourrait la prêter à la présence 
aux côtés d’Henri III de la reine Éléonore de Provence. Mais quoi qu’il en soit 
de la filiation textuelle réelle ou supposée associant la nouvelle courtoise et 
le fabliau anglo-normand, la dimension exemplaire du dernier ne fait pas de 
doute, corroborée tant par l’analyse textuelle (et intertextuelle) que par l’étude 
de son contexte codicologique.

La singularité du récit du Chevalier, sa dame et un clerk dans le corpus des 
fabliaux invite à repenser les limites du genre. Le manuscrit dans lequel il se 
trouve est un outil précieux pour s'y essayer. Son unicité (manuscrit profane 
et vernaculaire dans une bibliothèque abbatiale) et son contenu en apparence 
hétérogène, récits pseudo-historiques et exemplaires entourant un récit 
hybride, entre courtoisie et conte à rire, permettent de jeter un autre regard 
sur le « fabliau » ainsi serti. La question du genre littéraire, toujours difficile 
et particulièrement sensible quand elle concerne des « horizons d’attente » 
dont nous sommes séparés par plusieurs siècles, gagne à être pensée dans un 
mouvement de va-et-vient entre la singularité de chaque texte et la mise en 
relation des textes constituant un genre. Le recueil médiéval est ainsi à la fois 
un défi et une clé pour notre compréhension des genres littéraires médiévaux : 
les relations qu’il constitue sont souvent déroutantes et, généralement, uniques. 
Elles nous obligent à repenser la complexité de la typologie des formes narratives 
vernaculaires en tenant compte d’une multiplicité de lectures possibles. 

29	 « Il est bon aussi de rencontrer et d’embrasser des jeunes filles, de coucher avec elles 
plusieurs fois, puis de changer pour des partenaires variées. »



37

francis gingras   U
n m

anuscrit singulier et unicum
 à S

aint-A
ugustin de Canterbury

En fonction de son contexte immédiat, un même texte peut glisser d’une 
catégorie à une autre et peut appeler une lecture tantôt ludique, tantôt édifiante, 
souvent l’une et l’autre à la fois. Mais en dernier ressort, dans la culture du 
livre manuscrit, le recueil est pratiquement toujours un manuscrit unique, et 
cette unicité nous livre une part importante de la complexité des modes de 
lecture médiévaux.





le m
anuscrit unique   Table des m

atières

147

TABLE DES MATIÈRES

Avant-propos
Élodie Burle-Errecade & Valérie Gontero-Lauze.............................................................................7

première partie
LA RÉCEPTION DU MANUSCRIT UNIQUE

Textes scientifiques français et manuscrit unique
Joëlle Ducos....................................................................................................................................... 13

Un manuscrit singulier et unicum à Saint-Augustin de Canterbury : le fabliau 
Un chevalier et sa dame et un clerk dans le manuscrit Cambridge, Corpus Christi 
College 50
Francis Gingras.................................................................................................................................25

La malédiction du manuscrit unique : 
quelques réflexions sur trois textes longs de la littérature occitane médiévale
Gérard Gouiran.................................................................................................................................39

deuxième partie
L’ÉDITION DU MANUSCRIT UNIQUE

Publier le manuscrit unique : problèmes et exemples d’édition (avec une note sur 
le Tristan de Béroul)
Giuseppina Brunetti.........................................................................................................................55

Le Rosarius ou les vestiges du cabinet d’étude d’un prédicateur mondain
Marie-Laure Savoye.........................................................................................................................73

Comprenne qui pourra… 
La fabrique du Moyen Âge au xviie siècle dans le manuscrit 405 de la 
bibliothèque Inguimbertine de Carpentras
Sébastien Douchet et Valérie Naudet............................................................................................89



148

troisième partie
INTERTEXTUALITÉS : 

AUTOUR DU MANUSCRIT UNIQUE

L’invention du Livre d’Artus : le manuscrit Paris, BnF, fr. 337
Noémie Chardonnens, Nathalie Koble et Patrick Moran............................................................ 115

Deux manuscrits uniques pour Neuf Preux
Anne Salamon.................................................................................................................................137

Table des matières..........................................................................................................................147


