
Le
 M

an
us

cr
it 

un
iq

ue

70

22 € http://pups.paris-sorbonne.fr

Maître de la Cité des Dames, enluminure sur parchemin du Chevalier errant de 
Thomas d’Aleran, ca 1403-1404, Paris, Bibliothèque nationale de France, Fr. 12559, 
fol. 161v ©BnF, Dist. Rmn-GP/image BnF

Œuvre dont il ne reste qu’un seul exemplaire, le manuscrit unique nécessite, 
pour les médiévistes, une adaptation et une façon. On peut même partir 
de l’a�  rmation que tout manuscrit médiéval est unique, en tant qu’objet 
d’art (objet-livre et recueil d’enluminures) et version originale d’un texte 
(et ce jusqu’à l’invention de l’imprimerie). Cet ouvrage le démontre, 
l’unicité du livre est pour cette époque à la fois commune – le manuscrit 
dans sa forme même de copie est toujours unique – et singulière, dans 
les questions de production, de lecture et de réception qu’elle continue 
indé� niment de poser. Électron libre d’une hypothétique tradition, 
le manuscrit dit « unique », souvent mystérieux et problématique, ouvre la 
voie à une riche ré� exion dont les textes ici rassemblés sont un re� et.

Le manuscrit unique interroge en premier lieu la réception  : pourquoi 
une œuvre nous est-elle parvenue dans un seul manuscrit  ? Est-ce à 
dire que nous avons failli ne jamais la connaître (comme certaines 
œuvres de Chrétien de Troyes, dont nous ne connaissons que le titre)  ? 
Le manuscrit unique introduit corollairement des problèmes d’édition. 
L’objet-livre médiéval, lorsqu’il est la source unique dont nous disposons, 
ne nous est pas forcément familier et demande un travail de lecture et 
d’interprétation spéci� ques. C’est la question de l’intertextualité qu’ouvre 
pour � nir le manuscrit unique. Comment lire ce texte, sinon à la lumière 
d’autres œuvres  ? Les éditions de textes conservés dans un manuscrit 
unique s’attachent -elles généralement à retrouver les topoï du genre, 
à établir des comparaisons et des rapprochements avec des textes similaires 
et/ou contemporains ?

I S B N 979 -10 -2 31- 0 518 - 6

Le Manuscrit unique
Une singularité plurielle

SORBONNE UNIVERSITÉ PRESSES

ÉL
O

D
IE

 B
U

R
LE

-E
R

R
EC

A
D

E
V

A
LÉ

R
IE

 G
O

N
TE

R
O

-L
A

U
ZE ÉLODIE BURLE-ERRECADE 

& VALÉRIE GONTERO-LAUZE (DIR.)

LE MANUSCRIT 
UNIQUE 

Une singularité plurielle

CULTURES ET CIVILISATIONS MÉDIÉVALES N° 70

LeManuscritUnique_2018-07-24.indd   1 24/07/2018   08:50



Le
 M

an
us

cr
it 

un
iq

ue

70

22 € http://pups.paris-sorbonne.fr

Maître de la Cité des Dames, enluminure sur parchemin du Chevalier errant de 
Thomas d’Aleran, ca 1403-1404, Paris, Bibliothèque nationale de France, Fr. 12559, 
fol. 161v ©BnF, Dist. Rmn-GP/image BnF

Œuvre dont il ne reste qu’un seul exemplaire, le manuscrit unique nécessite, 
pour les médiévistes, une adaptation et une façon. On peut même partir 
de l’a�  rmation que tout manuscrit médiéval est unique, en tant qu’objet 
d’art (objet-livre et recueil d’enluminures) et version originale d’un texte 
(et ce jusqu’à l’invention de l’imprimerie). Cet ouvrage le démontre, 
l’unicité du livre est pour cette époque à la fois commune – le manuscrit 
dans sa forme même de copie est toujours unique – et singulière, dans 
les questions de production, de lecture et de réception qu’elle continue 
indé� niment de poser. Électron libre d’une hypothétique tradition, 
le manuscrit dit « unique », souvent mystérieux et problématique, ouvre la 
voie à une riche ré� exion dont les textes ici rassemblés sont un re� et.

Le manuscrit unique interroge en premier lieu la réception  : pourquoi 
une œuvre nous est-elle parvenue dans un seul manuscrit  ? Est-ce à 
dire que nous avons failli ne jamais la connaître (comme certaines 
œuvres de Chrétien de Troyes, dont nous ne connaissons que le titre)  ? 
Le manuscrit unique introduit corollairement des problèmes d’édition. 
L’objet-livre médiéval, lorsqu’il est la source unique dont nous disposons, 
ne nous est pas forcément familier et demande un travail de lecture et 
d’interprétation spéci� ques. C’est la question de l’intertextualité qu’ouvre 
pour � nir le manuscrit unique. Comment lire ce texte, sinon à la lumière 
d’autres œuvres  ? Les éditions de textes conservés dans un manuscrit 
unique s’attachent -elles généralement à retrouver les topoï du genre, 
à établir des comparaisons et des rapprochements avec des textes similaires 
et/ou contemporains ?

I S B N 979 -10 -2 31- 0 518 - 6

Le Manuscrit unique
Une singularité plurielle

SORBONNE UNIVERSITÉ PRESSES

ÉL
O

D
IE

 B
U

R
LE

-E
R

R
EC

A
D

E
V

A
LÉ

R
IE

 G
O

N
TE

R
O

-L
A

U
ZE ÉLODIE BURLE-ERRECADE 

& VALÉRIE GONTERO-LAUZE (DIR.)

LE MANUSCRIT 
UNIQUE 

Une singularité plurielle

CULTURES ET CIVILISATIONS MÉDIÉVALES N° 70

LeManuscritUnique_2018-07-24.indd   1 24/07/2018   08:50



Le
 M

an
us

cr
it 

un
iq

ue

70

22 € http://pups.paris-sorbonne.fr

Maître de la Cité des Dames, enluminure sur parchemin du Chevalier errant de 
Thomas d’Aleran, ca 1403-1404, Paris, Bibliothèque nationale de France, Fr. 12559, 
fol. 161v ©BnF, Dist. Rmn-GP/image BnF

Œuvre dont il ne reste qu’un seul exemplaire, le manuscrit unique nécessite, 
pour les médiévistes, une adaptation et une façon. On peut même partir 
de l’a�  rmation que tout manuscrit médiéval est unique, en tant qu’objet 
d’art (objet-livre et recueil d’enluminures) et version originale d’un texte 
(et ce jusqu’à l’invention de l’imprimerie). Cet ouvrage le démontre, 
l’unicité du livre est pour cette époque à la fois commune – le manuscrit 
dans sa forme même de copie est toujours unique – et singulière, dans 
les questions de production, de lecture et de réception qu’elle continue 
indé� niment de poser. Électron libre d’une hypothétique tradition, 
le manuscrit dit « unique », souvent mystérieux et problématique, ouvre la 
voie à une riche ré� exion dont les textes ici rassemblés sont un re� et.

Le manuscrit unique interroge en premier lieu la réception  : pourquoi 
une œuvre nous est-elle parvenue dans un seul manuscrit  ? Est-ce à 
dire que nous avons failli ne jamais la connaître (comme certaines 
œuvres de Chrétien de Troyes, dont nous ne connaissons que le titre)  ? 
Le manuscrit unique introduit corollairement des problèmes d’édition. 
L’objet-livre médiéval, lorsqu’il est la source unique dont nous disposons, 
ne nous est pas forcément familier et demande un travail de lecture et 
d’interprétation spéci� ques. C’est la question de l’intertextualité qu’ouvre 
pour � nir le manuscrit unique. Comment lire ce texte, sinon à la lumière 
d’autres œuvres  ? Les éditions de textes conservés dans un manuscrit 
unique s’attachent -elles généralement à retrouver les topoï du genre, 
à établir des comparaisons et des rapprochements avec des textes similaires 
et/ou contemporains ?

I S B N 979 -10 -2 31- 0 518 - 6

Le Manuscrit unique
Une singularité plurielle

SORBONNE UNIVERSITÉ PRESSES

ÉL
O

D
IE

 B
U

R
LE

-E
R

R
EC

A
D

E
V

A
LÉ

R
IE

 G
O

N
TE

R
O

-L
A

U
ZE ÉLODIE BURLE-ERRECADE 

& VALÉRIE GONTERO-LAUZE (DIR.)

LE MANUSCRIT 
UNIQUE 

Une singularité plurielle

CULTURES ET CIVILISATIONS MÉDIÉVALES N° 70

LeManuscritUnique_2018-07-24.indd   1 24/07/2018   08:50

La malédiction du manuscrit unique :
quelques réflexions sur trois textes…

Gérard Gouiran

ISBN : 979-10-231-5100-8



Cultures et civilisations médiévales

collection dirigée par Jacques Verger et Dominique Boutet

 

Dernières parutions

Le Rayonnement de la cour des premiers Valois à l’époque d’Eustache Deschamps
Miren Lacassagne (dir.)

Ambedeus. Une forme de la relation à l’autre au Moyen Âge
Cécile Becchia, Marion Chaigne-Legouy et Lætitia Tabard (dir.)

Épistolaire politique. II. Authentiques et autographes
Bruno Dumézil & Laurent Vissière (dir.)

Imja et name. Aux sources de l’anthropologie germanique, anglo-saxonne et slave
Olga Khallieva Boiché

Lire en extraits. Lecture et production des textes de l’Antiquité à la fin du Moyen Âge
Sébastien Morlet (dir.)

Savoirs et fiction au Moyen Âge et à la Renaissance
Dominique Boutet & Joëlle Ducos (dir.)

Épistolaire politique. I. Gouverner par les lettres
Bruno Dumézil & Laurent Vissière (dir.)

Prédication et propagande au temps d’Édouard III Plantagenêt
Catherine Royer-Hemet

Intus et foris. Une catégorie de la pensée médiévale ?
Manuel Guay, Marie-Pascale Halary & Patrick Moran (dir.)

Wenceslas de Bohême. Un prince au carrefour de l’Europe
Jana Fantysová-Matějková

L’Enluminure et le sacré. Irlande et Grande Bretagne, viie‑viiie siècles
Dominique Barbet‑Massin

Les Usages de la servitude. Seigneurs et paysans dans le royaume de Bourgogne 
(vie‑xve siècle)

Nicolas Carrier

Rerum gestarum scriptor. Histoire et historiographie au Moyen Âge. Mélanges Michel Sot
Magali Coumert, Marie‑Céline Isaïa, Klaus Krönert & Sumi Shimahara (dir.)

Hommes, cultures et sociétés à la fin du Moyen Âge.  
Liber discipulorum en l’honneur de Philippe Contamine

Patrick Gilli & Jacques Paviot (dir.)

Le Texte médiéval. De la variante à la recréation
Cécile Le Cornec Rochelois, Anne Rochebouet & Anne Salamon (dir.)



Élodie Burle-Errecade & Valérie Gontero-Lauze (dir.)

Le Manuscrit unique
Une singularité plurielle

 



Mise en page : Emmanuel Marc Dubois/3d2s (Issigeac/Paris)
d’après le graphisme de Patrick Van Dieren

ISBN de l’édition papier : 979‑10‑231‑0518‑6
© Sorbonne Université Presses, 2018

Adaptation numérique : 
© Sorbonne Université Presses, 2025

SORBONNE UNIVERSITÉ PRESSES
Maison de la Recherche

Sorbonne Université
28, rue Serpente

75006 Paris

sup@sorbonne-universite.fr

https://sup.sorbonne-universite.fr

tél. : +33 (0)1 53 10 57 60

Sorbonne Université Presses est un service général  
de la faculté des Lettres de Sorbonne Université.

Ouvrage publié avec le concours la Société de langues et de littératures  
médiévales d’oc et d’oïl (SLLMOO) et de Sorbonne Université

mailto:sup%40sorbonne-universite.fr?subject=CCM%20Manuscrit%20unique
https://sup.sorbonne-universite.fr


Le m
anuscrit unique  •   sup  •   2018

39

LA MALÉDICTION DU MANUSCRIT UNIQUE : 
QUELQUES RÉFLEXIONS SUR TROIS TEXTES LONGS 

DE LA LITTÉRATURE OCCITANE MÉDIÉVALE

Gérard Gouiran 
E.A. LLACS, Université Paul-Valéry, Montpellier III

Dans la littérature occitane médiévale telle que nous la connaissons 
aujourd’hui, la poésie lyrique est tellement dominante que les autres genres font 
figure d’échantillons. Il suffit ainsi des doigts d’une seule main pour compter les 
romans qui nous sont parvenus, et l’épopée n’est pas mieux lotie ; qui plus est, 
chacun de ces textes nous a été transmis par un nombre dérisoire de manuscrits. 
Tandis que la célèbre chanson de l’Alouette, ainsi que la désigne ensuite, se 
référant à sa mélodie, le manuscrit des Mystères d’Elche, a été conservée par une 
bonne dizaine de chansonniers, nous sommes réduits au manuscrit unique pour 
les textes rolandiens, le Roman de Flamenca et le Guilhem de la Barra.

Doit-on conclure que cet état de fait ne serait que la conséquence matérielle 
de ce que nous enseignent les Rasos de trobar, à savoir que « la parlure française 
vaut mieux et est plus charmante pour faire les romans, les rotrouenges et les 
pastourelles, mais celle de Limousin vaut mieux pour faire les vers, les chansons 
et les sirventés 1 » ? Voire ; mais sans vouloir remettre en cause les paroles du docte 
catalan Raimon Vidal, je ferai tout de même remarquer que si, en Catalogne et 
surtout en Italie, de grands seigneurs amateurs de poésie lyrique n’avaient pas 
pris soin de faire consigner les chansons des troubadours, les 41 chansonniers 
majeurs dont Martín de Riquer dresse le tableau se réduiraient aujourd’hui à 
une petite dizaine 2.

C’est ainsi que, des années durant, nos devanciers ont pu considérer que 
les Occitans n’avaient pas la tête épique, ce qui revenait déjà à passer un peu 
rapidement sur le cas du Girart de Rossilhon et montrer une étrange cécité à 

1	 Carl Appel, Provenzalische Chrestomathie [...], fünfte verbesserte Auflage, Leipzig, 
O. R. Reisland, 1920, §123 : Raimon Vidal, Las Rasos de trobar, l. 62-64 : « La parladura 
francesca val mais et es plus avinenz a far romanz, retronsas et pasturellas, mas cella de 
Limosin val mais per far vers et cansons e serventes ».

2	 Martín de Riquer, Los Trovadores. Historia literaria y textos, Barcelona, Planeta, 1975, t. I, 
p. 14.



40

l’égard de la Chanson de la croisade contre les Albigeois et de la Guerre de Navarre 
qui, même si les événements s’y trouvant traités étaient contemporains de leurs 
auteurs et de leurs éditeurs, n’en relevaient pas moins de l’épopée ; tout comme 
d’ailleurs la Chanson d’Antioche de Gregori Bechada, ou encore les chansons qui 
célébraient, en français, les croisades d’Orient.

On considérait sans doute alors que, sans Chanson de Roland, il n’existait pas 
d’epos digne de ce nom. Certes il se trouvait bien, chez le troubadour catalan 
Guillem de Berguedà, un curieux passage où le rude baron pyrénéen s’en prenait 
une fois de plus à l’un de ses adversaires préférés, le marquis de Mataplana, 
en ces termes : « À propos du combat, vous ne pouvez vous vanter ni vous 
glorifier d’avoir été supérieur à Roland à Saragosse 3 » – « qu’anc non valc tan 
Rolans a Serragoza », une allusion un peu dérangeante à une cité où le paladin 
ne s’aventure jamais dans les textes connus ; mais allez savoir si, par Saragosse, 
l’auteur n’entendait pas l’Espagne, une métonymie est si vite arrivée !

On en était à ce point lorsque le bibliothécaire de la ville d’Apt découvrit en 
1912 dans l’étude du notaire, Me Pondicq, « un petit registre d’actes passés en 
l’an 1398 devant maître Rostan Bonet 4 ». Mario Roques, auquel j’emprunte 
ces lignes, semble marquer quelque aigreur lorsqu’il explique que, au début du 
registre, « ont été copiés deux poèmes provençaux que, à défaut de titre figurant 
dans la copie, leur premier éditeur a intitulés arbitrairement Roland à Saragosse 
et Ronsasvals », avant d’y revenir dans la note 1 du même ouvrage :

C’est pure coïncidence sans portée, si, en 1925, l’éditeur du Roland à Saragosse, 
qui n’avait pas en vue la pièce catalane, a choisi arbitrairement pour titre ce 
même groupement de mots, sans juger utile de dire, par une étrange modestie, 
qu’il est lui-même ce premier éditeur, mais en ne laissant pour autant aucun 
doute grâce à la date qu’il indique […] 5.

Reconnaissons que cela fait beaucoup d’« arbitrairement ». Bien sûr, le choix 
de ce titre est arbitraire, puisque les deux feuillets doubles extérieurs du premier 
cahier sont perdus, qu’il nous manque donc le début du Roland à Saragosse 
et que son auteur n’a pas l’élémentaire courtoisie de préciser, à la fin de ce 
qu’il appelle son « roman », quel titre il entendait lui donner. Au demeurant, 
si le texte jumeau arbitrairement intitulé Ronsasvals par le même éditeur, sur 

3	 Martín de Riquer, Les poesies del trobador Guillem de Berguedà, Barcelona, Quaderns 
Crema, 1996, XII, v. 17-18, p. 198 : « Ja del tornei no·us cal gabar ni feigner / c’anc non valc 
tant Rotlans a Serragosa ».

4	 Roland à Saragosse. Poème épique méridional du xive siècle, éd. Mario Roques, Paris, 
Champion, coll. « Classiques français », 1956, p. V.

5	 Mario Roques, « Roland à Saragosse », dans Homenaje ofrecido a R. Menéndez Pidal. 
Miscelánea de estudios lingüísticos, literarios e históricos, Madrid, Hernando, 1925, t. III, 
p. 407-418.



41

gérard gouiran   La m
alédiction du m

anuscrit unique

la proposition, dit-on, de Paul Meyer, a bien conservé, lui, à mon sens, son 
début et sa fin, nous ne savons pas quel titre on employait « officiellement » 
pour le désigner – si tant est que l’emploi d’un titre ait reçu, alors, un caractère 
d’obligation... Maître Bonet, s’il est bien celui qui a copié le manuscrit, ne 
semble pas avoir été très soucieux des titres et, somme toute, le beau nom de 
Ronsasvals vaut bien une éventuelle et peu imaginative Cançon de Rolland. Qui 
plus est, il convient fort bien à ce liber qui, à la différence du texte oxfordien, 
commence directement à Roncevaux et ne quitte ce lieu que dans les pages 
finales consacrées là aussi à Bellauda, mais en deux laisses bien plus étendues 
– et probablement situées à Blaye plutôt qu’à Aix.

Sans doute Mario Roques avait-il des raisons pour regretter aussi vivement 
le choix d’un titre reprenant de manière à ce point directe le vers de Guillem 
de Berguedà. On les comprend en poursuivant la lecture de la note citée plus 
haut, dans laquelle il explique qu’en dépit de cette proximité, « rien n’indique 
qu’il y ait là une allusion au thème du roman provençal et non un simple rappel 
de la guerre d’Espagne », avant de reprocher à Aurelio Roncaglia 6 d’en avoir 
tiré « des conclusions hasardeuses sur l’ancienneté du thème romanesque » et 
de conclure, dans une curieuse formulation : « le rapprochement de ces deux 
noms propres dans deux formules analogues ne suffit pourtant pas à mettre ici 
en cause notre roman ».

Qu’avait donc écrit Roncaglia pour encourir ainsi les foudres de Roques et 
l’amener à cette sèche mise au point ? Simplement que les vers du troubadour 
catalan représentaient une allusion « a un poema vicino al Roland a Saragossa 
provenzale », c’est-à-dire à un poème voisin du Roland a Saragossa provençal.

Après plusieurs années, Martín de Riquer est revenu sur cette question dans 
l’édition qu’il a procurée de Guillem de Berguedà, et où il expliquait :

Jusqu’alors on acceptait, tant pour le poème provençal Rollan a Saragossa que 
pour son jumeau Ronsasvals, une datation très proche de celle du manuscrit 
unique qui les a transmis, un registre de 1398 ; et Mario Roques, qui fit connaître 
et publia les deux gestes, les avait situées, sans préciser, au xive siècle. Devant la 
note de Roncaglia, qui supposerait pour le moins un poème provençal antérieur 
au Rollan a Saragossa à la fin du xiie siècle (nous précisons pour notre part : 
antérieur à la période 1180/1181, puisque Ponç de Mataplana est encore vivant 
quand le troubadour écrit le sirventés), Mario Roques réagit en maintenant 
la date qu’il avait assignée, affirmant que c’était un pur hasard qui lui avait 
fait donner au poème provençal (sans titre dans le manuscrit) un nom qui 

6	 Aurelio Roncaglia, « Rolan a Saragossa », Cultura neolatina, X, 1950, p. 63-68.



42

coïncidait avec les mots « Rotlans a Serragosa » du vers de Guillem de Berguedà. 
On doit objecter que cette observation ne ruinait pas l’hypothèse de Roncaglia, 
étant donné que dans toute la tradition rolandienne, Roland ne combat jamais 
« dans Saragosse » (cité où n’entrent, avant sa légendaire conquête par Charles, 
que trois Francs : Basin et Basan, messagers décapités par le roi maure, et le 
traître Ganelon), mais à proximité de Saragosse et meurt à Roncevaux avant que 
l’armée de Charlemagne n’entre dans la cité. Ainsi, quand Guillem de Berguedà 
se réfère, comme s’il faisait allusion à un sujet connu de tous, au courage de 
« Rotlans a Serragosa », il est parfaitement logique de croire qu’il a à l’esprit la 
thématique centrale du poème provençal. En outre, celui-ci révèle une bonne 
connaissance de la cité aragonaise en citant très souvent la fameuse Zuda (en 
provençal Susa), ce qui fait soupçonner une très ancienne tradition 7.

En fait, la position de Mario Roques, dont j’imagine mal qu’il ne se soit pas 
aperçu plus tôt de la coïncidence entre le nom qu’il imposait au romans et les vers 
de Guillem de Berguedà, me paraît motivée par deux raisons : la première, plus 
aisée à mettre en avant, s’appuie sur l’histoire littéraire. En effet, les critiques 
que j’ai cités reprennent souvent le mot roman inscrit à la fin de ce texte, mais 
sans le placer entre guillemets ou le mettre en italiques et, de fait, on ne peut 
que constater que le Rollan a Saragossa est riche d’éléments romanesques. Dans 
la première partie, où Roland répond au défi de Braslimonde, l’épouse de 
Marsile, en réalisant le gab de se rendre seul à Saragosse, les éléments amoureux 
ne manquent pas et la reine sarrasine joue un rôle important 8. En revanche, 
du vers 650 au vers 1410 et dernier, l’histoire amoureuse est perdue de vue 
et ne subsiste plus qu’un texte franchement épique, qu’on pourrait intituler 
«la querelle d’Olivier et de Roland» 9. Pour Mario Roques, il était sans doute 
impensable que le romanesque eût pu contaminer un texte épique à la fin du 
xiie siècle.

Martín de Riquer concède volontiers que le récit auquel se réfère Berguedà 
peut ne pas être le texte tel que le manuscrit aptésien nous l’a transmis mais, 
puisqu’il dit que le troubadour a « à l’esprit la thématique centrale du poème 
provençal », l’argument de la nécessaire postériorité du romanesque ne lui 
semble manifestement pas définitif, encore qu’on aimerait bien savoir ce 

7	 Guillem de Berguedà, éd. Martin de Riquer, Abadía de Poblet, Poblet, 1971, p. 167-168. 
8	 Gérard Gouiran, « So dis la donna : “Oy, bel sira Rollan, Mos maritz es en malaür lo gran.” 

Les Sarrasins et la Sarrasine dans Rollan a Saragossa », Senefiance, 25, « De l’étranger à 
l’étrange ou la conjointure de la merveille », Aix-en-Provence, PUP, 1988, p. 221-244.

9	 On serait tenté de dire que c’est Charlemagne lui-même qui remet le romanesque à sa place : 
lorsque Roland lui tend en témoignage de son exploit le manteau que lui a donné la reine, 
l’empereur se contente de mettre le manteau sans mot dire, puis donne celui qu’il portait à 
un jongleur (v. 1281-1286).



43

gérard gouiran   La m
alédiction du m

anuscrit unique

qu’il considère comme le thème central, de l’intrigue romanesque ou de la 
querelle épique. Il ne me paraît guère envisageable que le premier ait été ajouté 
ultérieurement à la seconde.

De fait, il y a peut-être beaucoup à apprendre de ces textes où des éléments 
anciens et parfois très anciens coexistent, semble-t-il, avec des inclusions bien 
plus tardives. Ainsi, pour le Ronsasvals, daté lui aussi du xive siècle par Mario 
Roques, qui avait sans doute fort bien compris que « la version unique d’un 
texte voisine avec d’autres œuvres dans le manuscrit, regroupement qu’il 
convient également d’interroger », mais parvenait à une conclusion quelque 
peu rapide. On retrouve bien dans le Ronsasvals une présence de la femme qui 
n’est pas habituelle dans la chanson de geste : c’est en lui rappelant Bellauda 
que Olivier parvient, après une première rebuffade, à faire sonner Roland du 
cor ; mieux encore, le neveu de Charles pense à sa fiancée à plusieurs reprises, et 
même pendant sa prière finale ; enfin, Bellauda est présente dans les trois laisses 
finales et sa mort, qui n’a rien de l’extrême discrétion de la Belle Aude, relève 
davantage du roman noir que de l’épopée 10. 

Il n’empêche que Martín de Riquer a pu proposer une datation beaucoup plus 
précoce en fonction de l’armement évoqué, car Galian, le fils d’Olivier, y reçoit 
la gautada après avoir coiffé le heaume, ce qui implique un type de casque qui 
ne recouvre pas le visage. J’ai pu moi-même constater que la vogue du planh 
se traduisait par des emprunts à des pièces de Bertran de Born et de Gaucelm 
Faidit datées de la fin du xiie siècle 11, et que Turpin ne se présentait pas comme 
évêque de Reims, mais de Regina, ce qui rappelle fort la Castra Regina romaine, 
Regensburg ou Ratisbonne, évêché depuis 739, bien loin de Saint-Denis.

Tout se passe comme si Mario Roques pensait bien suffisant d’admettre 
l’existence de textes rolandiens en occitan : leur accorder une trop grande 
ancienneté aurait entraîné des bouleversements auxquels ne pouvaient songer 
que des critiques non français 12.

10	 Gérard Gouiran, « Le jardin de Belauda », Senefiance, 28, « Vergers et jardins dans l’univers 
médiéval », Aix-en-Provence, PUP, 1990, p. 126-137 et « Silhouettes de femmes dans les 
textes rolandiens occitans et franciens », dans Gabriel Bianciotto (dir.), Il miglior fabbro. 
Mélanges de langue et de littérature occitanes en hommage à Pierre Bec, Poitiers, Centre 
d’études supérieures de civilisation médiévale, 1991, p. 179-192.

11	 Gérard Gouiran, « Per las lurs armas devon tostemps cantier. Effets d’intertextualité 
entre le Ronsasvals et certains planhz lyriques », Actes du IIIe Congrès international de 
l’Association internationale d’études occitanes de Montpellier (1990), Montpellier, 1993, 
t. III, p. 907-918.

12	 De fait, dans la formule citée plus haut : « le rapprochement de ces deux noms propres 
dans deux formules analogues ne suffit pourtant pas à mettre ici en cause notre roman », la 
tentation est forte de se demander ce que le possessif inclut ou exclut.



44

L’inventeur du Roman de Flamenca, comme on dit pour les découvreurs 
de trésors cachés, aurait été le préfet de l’Aude, Gabriel Delessert, lequel, 
trouvant à la bibliothèque de Carcassonne ce joli petit manuscrit et se 
demandant en quelle langue il pouvait bien être rédigé, l’aurait envoyé en 
1834 au romaniste le plus reconnu de l’époque, l’académicien François 
Raynouard, qui conféra à l’ouvrage son titre actuel (l’exception d’un nom 
de femme non accompagné dans un roman médiéval) « du nom de la dame 
qui y joue le grand rôle », tandis que d’autres, à commencer par Paul Meyer, 
auraient préféré le placer sous l’égide du héros masculin, et l’intituler le Roman 
de Guilhem de Nivers.

Nous nous trouvons une fois encore devant un manuscrit unique, mais 
celui-ci présente un nouvel inconvénient : les lacunes y sont nombreuses.

Dans un article majeur, Rita Lejeune a considéré qu’elles étaient de deux 
sortes : certaines – en particulier au début et à la fin de l’ouvrage – peuvent 
relever de la simple usure et des dommages du temps ; trois autres, en revanche, 
ont un statut bien différent : ainsi, pour l’une d’elles

[…] au beau milieu d’un manuscrit qui, en ces endroits, n’est pas détérioré, des 
feuillets manquent dont on ne peut expliquer la disparition. Il est impossible, 
par exemple, d’attribuer à de la pudibonderie d’un lecteur, ou bien à un souci 
de morale, la volonté de faire disparaître certains passages. Des épisodes 
autrement corsés, des propos autrement audacieux sont tranquillement restés 
en place 13.

Une dizaine d’années plus tard, un ouvrage de Roger Dragonetti, qui a fait date, 
a repris le sujet. L’auteur dénombrait dix-neuf ou vingt lacunes, sans compter 
ce qu’il appelait les élisions du début et de la fin (où l’auteur médiéval nommait 
peut-être son livre). Voici comment était exprimée son idée principale :

Ce roman se donne à lire sans commencement ni fin et, de surcroît, privé, 
par-ci, par-là, d’un certain nombre de feuillets, de vers et d’un demi vers. Mais 
les effets produits par ce morcellement matériel semblent correspondre à une 
structure dont la discontinuité pourrait bien être la forme même de l’écriture 
narrative de la fin’amor et de ses contredits 14.

Ainsi, les lacunes en question correspondraient au nombre des mots échangés 
par les futurs amants dans l’église et la lacune ferait sens, « plutôt que de résulter 

13	 Rita Lejeune, « Le manuscrit de Flamenca et ses lacunes », Marche romane. Cahiers de 
l’Association des romanistes de l’université de Liège, hors-série, 1979, « Littérature et société 
occitane au Moyen Âge », p. 331-339. 

14	 Roger Dragonetti, Le Gai Savoir dans la rhétorique courtoise. Flamenca et Joufroi de Poitiers, 
Paris, Éditions du Seuil, 1982, p. 88-89.



45

gérard gouiran   La m
alédiction du m

anuscrit unique

– par on ne sait quel accident – de la disparition de deux feuillets arrachés au 
manuscrit ou de diverses autres formes de mutilation 15 ».

Dragonetti a surtout développé son idée à propos de la lacune sur laquelle 
s’était penchée Rita Lejeune, celle qui affecte, au beau milieu du roman, le 
salut envoyé par Guilhem prétendument à la bella de Belmont, mais en réalité 
à Flamenca, et cela par l’intermédiaire d’Archambaut de Bourbon, le mari 
même de la dame. À la fin de l’actuel folio 123v, celui-ci s’apprête à lire le 
poème à la demande de sa femme et des suivantes et complices de celle-ci 
et, au début du 124r, l’auteur nous décrit les images qui illustrent le texte 
du salut. Comme le dernier vers du folio 123 s’achève par une rime en –és 
(auses) et le premier du 124 par une rime en –adas (formadas) et que ni l’une 
ni l’autre ne trouvent leur correspondante, il est difficile de ne pas reconnaître 
que le manuscrit présente en ce point une importante lacune, que le critique 
commente ainsi :

Le roman de Flamenca, nous l’avons dit, offre un exemple remarquable de l’état 
lacunaire d’un écrit dont les blancs répétés qui fragmentent à leur manière le 
récit n’entament pas pour autant la continuité de l’aventure. Il ne s’agira pas 
pour nous de rendre à tout prix signifiantes les failles multiples de ce récit, 
suspendu entre deux silences, mais tout simplement de jouer une lecture où 
l’on supposerait que l’absence de quelques feuillets dans le salut de Guillaume 
serait l’effet d’une exigence formelle, dont la règle serait applicable à toutes les 
autres lacunes 16.

Plus prudent qu’on ne le dit souvent, Dragonetti achève sa phrase par une 
mise en garde : « Il ne s’agit pas là d’une certitude, mais d’une mise à l’épreuve, 
disons d’une façon de ruser avec la chance ou la surprise ».

De fait, il y a quelque chose de séduisant dans cette idée que le manuscrit est 
littérairement signifiant dans sa totalité, et Dragonetti écrit quelques fort belles 
pages au sujet de « cette rhétorique lacunaire où le hasard – mais est-ce bien 
lui – escamote les feuillets » :

Miroir dans le miroir du récit, le dialogue des amants et le poème de Guillaume 
réunis échangent les reflets de leurs failles, mais c’est aussi l’absence de l’amant 
après sa métamorphose en poème qui est spécularisée par le poème effacé 17.

15	 Christopher Lucken, « Le génie orgueilleux », dans Jacques Berchtold et Christopher Lucken 
(dir.), L’Orgueil de la littérature. Autour de Roger Dragonetti, Genève, Droz, p. 19.

16	 R. Dragonetti, Le gai savoir dans la rhétorique courtoise, op. cit., p. 131.
17	 Ibid., p. 136-137.



46

Mais il faut résister aux prestiges de l’enchanteur genevois, lequel bien souvent 
cède un peu trop facilement à ceux des mots qui, pour être bons, ne sont pas 
toujours vrais 18, pour nous souvenir que le manuscrit est aussi une réalité 
matérielle, un pauvre support dont la fragilité est toujours menacée.

Nadia Togni est allée examiner le manuscrit de Flamenca à la bibliothèque 
intercommunale de conservation de Carcassonne et, bien que la reliure en 
soit très serrée, son étude a donné des résultats extrêmement intéressants, tout 
particulièrement en ce qui concerne l’alternance du côté chair et du côté poil 
des folios. Voici son analyse pour le passage qui nous intéresse :

La lacune entre le f. 123 et le f. 124 s’étend sur deux cahiers différents, à savoir 
le xiiie et le xive. Le xiiie cahier est gravement mutilé, ayant perdu le bifeuillet 
extérieur (actuellement le recto du premier feuillet, le f. 117, est un côté poil), 
plus l’avant-dernier feuillet qui devait être solidaire avec le f. 117. Le xive cahier 
a perdu seulement son premier feuillet, qui devait être solidaire avec le f. 132 
(dans ce cahier la première page est également un côté poil).
Cette lacune de trois feuillets concerne un très long morceau de la narration, 
soit 174 vers qui, vraisemblablement, présentaient le texte des salutz envoyés 
par Guillem à Flamenca par l’intermédiaire d’Archimbaut. En effet, le 
récit s’arrête à la fin du f. 123v, lorsque Archimbaut s’apprête à lire l’épître 
amoureuse de Guillem, et il reprend au début du f. 124r avec la description 
des figures de deux amants peintes sur le parchemin de la missive. Ce passage 
est parmi ceux qui ont éveillé le plus d’intérêt de la part des érudits. Puisque 
le texte demeure totalement inconnu, on a même douté de son existence. En 
fait, une lacune de trois feuillets à cet endroit du manuscrit nous paraît une 
preuve suffisamment convaincante de la présence de l’épître amoureuse de 
Guillem à ce point du récit 19.

Resterait la question du nombre de folios disparus : Jean-Charles Huchet, en 
se fondant sur la taille moyenne des salutz d’Arnaut de Mareuil, parlait déjà de 
« deux feuillets recto-verso de vingt-neuf vers (cent seize vers), voire trois (cent 
soixante-quatorze vers) », mais il n’envisage pas l’hypothèse qu’une partie de ces 
feuillets ait pu être occupée par une illustration que viendrait décrire la suite 
du texte du roman, ce qui pourrait expliquer leur ablation 20 ; il est vrai que les 
illustrations de ce manuscrit se limitent à des lettres en rouge et en bleu, mais 

18	 C’est le cas du jeu de mots dans « l’auteur anonyme renouvelle sa troveüre et sa troueüre » 
qui n’a pas lieu en occitan entre trovadura et traucadura, non plus qu’entre sanz et saïnz dans 
« se garder telle que son mari l’a gardée, à la fois “sainte” et “saine” (en sa prison) » puisque 
saïnz signifie « ici-dedans ».

19	 Nadia Togni, « Les lacunes du manuscrit de Flamenca », Revue des langues romanes, 104, 
2000/2, p. 379-398.

20	 « L’Entrebescamen des mots et des corps », Médiévales, 11, 1986, p. 114.

http://dialnet.unirioja.es/servlet/listaarticulos?tipo_busqueda=ejemplar&revista_busqueda=6578&clave_busqueda=210245
http://dialnet.unirioja.es/servlet/listaarticulos?tipo_busqueda=ejemplar&revista_busqueda=6578&clave_busqueda=210245


47

gérard gouiran   La m
alédiction du m

anuscrit unique

peut-on pour autant récuser l’hypothèse de miniatures qui auraient illustré les 
points stratégiques représentés par le début, le milieu et la fin du roman 21 ?

Encore un élément étrange : une main a gratté le dernier vers du folio 123.

Or, on pourrait imaginer que le lecteur qui a arraché les trois feuillets se soit 
appliqué à gratter le dernier vers du feuillet précédent, dont la présence aurait 
témoigné de son forfait. Et d’ailleurs, s’il est vrai que l’intervention maladroite 
du lecteur sur les trois feuillets compromet, au moins en partie, la linéarité 
du récit, il est vrai également que, en raison de l’autonomie narrative du texte 
enlevé, et même grâce à l’intervention ponctuelle sur le dernier vers au f. 123v, 
la présence de cette lacune est relativement peu gênante 22.

À cela, Roberta Manetti objecte : « Il ne me semble pas très probable qu’une 
insertion de l’importance du salut d’amor ait été dépourvue d’une initiale 
enluminée pour laquelle il n’y aurait pas la place dans le passage raclé du 
fol. 123v 23 ». J’avoue que, contraints comme nous le sommes à travailler sur des 
hypothèses et, le salut d’amour inséré comme il semble l’avoir été dans le roman, 
l’objection, dont je reconnais la valeur, n’emporte pas totalement ma conviction.

Une fois encore, s’agissant d’un manuscrit unique, la comparaison avec un 
autre codex peut s’avérer utile : le Roman de Jaufré a ainsi eu davantage de chance 
que celui de Flamenca, puisque nous avons conservé deux manuscrits de son 
texte complet, et quatre fragmentaires. Parmi ces derniers, le scribe du ms. N 
a recopié un passage rassemblant deux monologues qui, en fait, se répondent 
et dans lesquels les héros, Jaufré d’abord, puis Brunissen, prennent séparément 
la décision de s’avouer leur amour. Ce passage peut être considéré comme un 
tout autonome, et ses 284 vers ont été « placés après “l’enseignement moral” 
d’Arnaut de Mareuil et “l’enseignement de la dame” de Garin le Brun 24 ». Il est 

21	 Après avoir rappelé que R. Lejeune « formule l’hypothèse que les lacunes qui se sont 
produites à l’intérieur du codex, et précisément dans des endroits où le manuscrit n’est 
pas trop détérioré, ont été provoquées par un lecteur qui aurait détaché les feuillets 
manquants. À son avis, il se peut qu’aux endroits perdus (et exclusivement à ces endroits) 
le codex ait contenu des enluminures qui auraient excité la convoitise d’un amateur ou 
d’un collectionneur », N. Togni conclut, non sans prudence : « Une telle hypothèse pourrait 
également concerner la lacune du début et celle de la fin du manuscrit » (« Les lacunes du 
manuscrit de Flamenca », art. cit., p. 397).

22	 Ibid., p. 391-392. Voir également la n. 39, p. 397.
23	 « Non mi sembra però probabilissimo che un inserto importante come il salut d’amor fosse 

privo di iniziale decorata (per la quale nel luogo de la rasura a c. 123v non ci sarebbe spazio) », 
Roberta Manetti, Flamenca. Romanzo occitano del XIII secolo, Modena, Mucchi, 2008, p. 44, 
n. 170.

24	 René Lavaud et René Nelli, Les Troubadours. Jaufre, Flamenca, Barlaam et Josaphat, Paris, 
Desclée de Brouwer, 2e éd., 1960, p. 28. Le passage est compris entre le vers 7389 et le vers 
7672 dans cette édition.



48

possible de penser que cette extraction avérée peut être mise en parallèle avec ce 
qui s’est produit pour le manuscrit de Flamenca.

De fait, il arrive que les progrès de la recherche viennent contrecarrer 
l’imagination des éditeurs, que le manuscrit unique semble parfois exalter 
davantage qu’il ne le faudrait. Dans le cas de Flamenca, qui nous frappe par son 
charme et, si j’ose dire, par sa modernité, dans laquelle entre pour beaucoup 
l’intelligence ironique d’un narrateur anonyme qui se joue tout à la fois de 
ses personnages et de son lecteur, on est surpris de ne trouver nul écho, nulle 
allusion au texte dans la littérature médiévale. Bien sûr, on a pu se demander 
s’il n’y avait pas de lien entre le roman occitan et le Joufroi de Poitiers, mais 
rien n’indique qu’une telle relation ait été directe, et il semble plus probable 
que les points de rencontre proviennent de sources communes 25. Alors que les 
allusions aux couples célèbres sont si nombreuses chez les troubadours, aucun 
ne mentionne la dame de Bourbon ni Guilhem de Nivers. Devant les audaces 
d’un héros réputé le plus parfait des hommes, car à la fois chevalier et clerc, mais 
qui, de fait, ne respecte pas lui-même la chevalerie et encore moins la clergie 26, 
on s’est même demandé si un pareil roman avait jamais circulé, et hypothèses 
romanesques de courir... jusqu’à ce que Stefano Asperti découvre, dans un 
chansonnier catalan, huit octosyllabes qui correspondent exactement aux vers 
2717-2724 de l’édition Manetti 27. Cela ne nous renseigne pas beaucoup au sujet 
de la diffusion du roman de Flamenca et de son extension, mais rogne quelque 
peu les ailes d’hypothèses abusives que le manuscrit unique risque bien, ici 
comme ailleurs, de favoriser.

Les auteurs des textes que nous venons d’examiner nous sont restés inconnus, 
et il en est de même pour le ou les auteurs du Roman de Jaufré ainsi que pour 
celui de la seconde partie de la Chanson de la croisade albigeoise ; on me dira peut-
être que cela n’a vraiment rien d’extraordinaire s’agissant d’œuvres médiévales, 
mais ce l’est plus toutefois qu’on ne le croirait, dans la mesure où l’une des 
caractéristiques de la lyrique occitane est précisément que ceux qui ont fabriqué 
les chansonniers ont pris grand soin de désigner un auteur pour la plupart des 
textes, et ont même commencé leurs anthologies par des tables où ils tentent 

25	 Voir R. Manetti, Flamenca. Romanzo occitano del XIII secolo, op. cit., p. 10-11 et n. 15, 
qui renvoie à L. Lazzerini (Letteratura medievale in lingua d’oc, Modena, Mucchi, 2001, 
p. 211‑212). 

26	 Voir Dominique Luce-Dudemaine, Flamenca et les « novas » à triangle amoureux : contestation 
et renouveau de la « fin’amor », Montpellier, Presses universitaires de la Méditerranée, 
2007 et Gérard Gouiran, « À propos du melhurar dans le Roman de Flamenca », dans 
Isabelle Arseneau et Francis Gingras (dir.), Cultures courtoises en mouvement, Gatineau, 
Presses de l’université de Montréal, 2011, p. 132-148. 

27	 « Flamenca e dintorni. Considerazioni sui rapporti fra Occitania e Catalogna nel XIV secolo », 
Cultura neolatina, 45, 1987/3-4, p. 63. 



49

gérard gouiran   La m
alédiction du m

anuscrit unique

de faire correspondre à chaque incipit le nom d’un troubadour. Pourquoi cette 
exception épico-romanesque ? Faudrait-il comprendre que la geste et le roman 
sont encore en prise plus ou moins directe avec une oralité qui ferait d’eux la 
création de tous, alors que la cançon, genre courtois et aristocratique s’il en fut, 
supposerait l’individualité de son auteur ? Bien téméraire qui répondra.

Or, dans le dernier cas que je souhaite aborder rapidement, nous possédons 
tous les renseignements que nous pouvons souhaiter, le nom de l’auteur comme 
le titre de l’ouvrage, puisque, dès avant que le roman ne commence, l’auteur 
nous avertit ainsi : « Ce livre a été composé par Arnaut Vidal de Castelnaudary 
sur les aventures de Monseigneur Guilhem de la Barra 28 ». Comme si cela ne 
suffisait pas, de nouvelles précisions nous sont données à la fin de l’ouvrage qui 
est dédicacé au noble Sicard de Montaut, seigneur d’Hauterive (v. 5290‑5325). 
Il est même indiqué que le roman a été composé et achevé en l’année 1318 
et, pour ne rien nous dissimuler, qu’il a été fait sans difficulté et sans mal par 
sire Arnaut Vidal 29. Rares sont les ouvrages médiévaux à nous avoir fourni 
autant d’éléments ! Qui plus est, notre auteur ne nous est pas connu par ce 
seul roman : un manuscrit exécuté à Toulouse au milieu du xive siècle nous 
donne des informations supplémentaires au verso de son folio 34 dans la 
rubrique d’une poésie religieuse dédiée à la Vierge, Mayres de Dieu, Verges 
pura : « Sirventés, lequel fut composé par sire Arnaut Vidal de Castelnaudary ; 
il remporta la violette d’or à Toulouse, à savoir la première qui y fut donnée, 
ce fut en l’an 1324 », soit six années après la rédaction de son roman. Enfin, 
un registre de l’ancienne académie toulousaine précise que « mestre » AV de C 
fut fait « docteur en gaie science pour une nouvelle chanson composée pour 
Notre Dame » qui ne nous est pas parvenue...

Pourtant, du Livre des aventures de Monseigneur Guilhem de la Barra, nous 
n’avons conservé qu’un manuscrit de papier unique avec, sur sa couverture de 
parchemin, deux vaches qui ont amené son premier éditeur, Paul Meyer, à une 
association avec Gaston de Foix, ainsi qu’entre plusieurs dessins une date : anno 
domini 1324.

28	 Arnaut Vidal de Castelnaudary, Le Livre des aventures de Monseigneur Guilhem de la Barra, 
éd/trad. en français moderne par G. Gouiran, Paris, Champion, 1997 : « Aquest libre fe Arnaut 
Vidal de Castel nou d’Ari de las aventuras de Mosenher Guillem de la Barra ».

29	 Ibid., v. 5326-5344 : « A l’issida del mes de may / fo faitz e complitz est romans, en l’an qu’om 
contava dels ans / de Nostre Senhor Jhesu Crist, / segon ques a mi m’es avist, / per cartas, 
et es veritatz, / qu’en la Verge fon encarnatz, / quan per l’angel fo noncïada / et ela sirventa 
clamada / cosseup, autrejan sa paraula ; / aisso fait contavam ses faula /.m. e.ccc. e.xviii. // 
Aquest romans fe ses enueg / e ses trebalh n’Arnaut Vidal, / cuy Dieus defenda de tot mal / 
e que·l gar de tot encombrier / e·l tuelha tot mal cossïer / et a far li do s’autra vida, / Amen 
dic per far ma fenida. »



50

Nous interroger sur les raisons de ce qu’on ne peut guère considérer que comme 
un échec éditorial nous entraînerait bien loin, et sans grand espoir d’y trouver 
une explication : ce qui a empêché Arnaut Vidal de trouver un public, est-ce le 
roman lui-même, avec sa bizarre polyphonie ? Sa curieuse bipartition, qui fait 
succéder une aventure épique en pays sarrasin s’achevant par une conversion 
presque générale à une aventure romanesque où se succèdent malheurs et 
torrents de larmes, avant un heureux dénouement où la vertu est récompensée 
et le péché, amnistié ? Après tout, le mélange des genres épique et romanesque 
ne va pas sans rappeler le Roland à Saragosse. Mais bizarre, curieuse, pour qui ? 
Est-ce le nouvel état du monde, avec le bouleversement d’une Toulouse devenue 
capitale de l’Inquisition ? Le passage du trobar de création à un consistori de 
maintenance 30 ?

Pour conclure au sujet des malheurs – ou des méfaits ? je ne sais comment 
il faut les désigner – du manuscrit unique, on me pardonnera de m’accorder 
les facilités de l’anecdote. J’avoue avoir éprouvé une grande surprise, 
lorsque je recopiais à Chantilly le texte du manuscrit 594 du musée Condé, 
en découvrant, tout en haut du verso de sa première page, une tache qui 
dissimulait la fin des vers 32-33, alors que l’édition de Paul Meyer ne signalait 
rien de tel et transcrivait sans commentaire : « E.l reys joves am bel saber / estec 
aut entre dos donzels » où saber fournissait la rime à vezer et donzels à fels 31. 
Plein de confiance dans le grand romaniste, je tirai la conclusion que le maître 
avait sans doute eu le manuscrit entre les mains avant l’apparition de cette 
tache, mais en dépit de ma foi profonde, je demandai si le musée disposait 
d’une lampe de Wood ; c’était bien le cas, mais l’ampoule lui faisant défaut, 
ce ne fut que l’année suivante, lors d’une nouvelle campagne, que je pus 
examiner le feuillet où se lisait très distinctement : « E.l reys joves am bel saber 
/ estec aut entre dos dintels ». Nous sommes au début du roman, et les nobles 
sujets du roi de la Serra ont demandé la réunion d’un conseil afin que ce 
dernier prenne la décision de se marier. L’auteur s’intéresse davantage au 
nombre des seigneurs – plus de mille – qu’au lieu de la réunion, lo palaitz, 
mais l’auteur précise immédiatement que le roi « tantost del castel davalec ». 
Il faut bien reconnaître que le terme aut paraît plus naturel si le roi se tient 
entre deux créneaux que s’il est placé entre deux jeunes gens. 

30	 Sur ces questions, voir G. Gouiran, « Et si tous les chemins menaient à Damas ? », 
La Manchette, 3, « La conversion », dir. M. Blaix, 2004, p. 143‑167, et Sabrina Galano, 
« À propos du roman occitan : le Livre des aventures de Monseigneur Guilhem de la Barra », 
Revue des langues romanes, 114, 2010/1, p. 23-45. 

31	 Guillaume de la Barre. Roman d’aventures par Arnaut Vidal de Castelnaudary, éd. Paul Meyer, 
Paris, Firmin-Didot, coll. « Société des anciens textes français », 1895.



51

gérard gouiran   La m
alédiction du m

anuscrit unique

Toutefois, on ne peut que sourire en se remémorant les propos d’Edmond 
Faral qui, craignant le manque d’audace d’un éventuel éditeur de manuscrit 
unique, écrivait : 

L’édition des textes est un art qui, comme tous les arts, demande de l’à-propos, 
le sentiment de convenances diverses et, avant tout, la faculté de discerner entre 
le possible, le probable et le certain. L’éditeur qui, sans faire ces différences, 
introduit dans un texte des corrections aventurées manque à l’auteur et manque 
au lecteur. Mais ce n’est pas une raison pour que les autres, circonspects et ne 
s’engageant qu’à bon escient, cèdent à une excessive timidité et se résolvent à 
une abdication 32.

Si l’on se fie à son attitude en cette affaire, on conclura que Paul Meyer ne 
faisait sans aucun doute pas partie des pusillanimes.

32	 Edmond Faral, « À propos de l’édition des textes anciens. Le cas du manuscrit unique », 
dans Recueil de travaux offerts à M. Clovis Brunel […] par ses amis, collègues et élèves, Paris, 
Société de l’École des chartes, 1955, t. I, p. 421.





le m
anuscrit unique   Table des m

atières

147

TABLE DES MATIÈRES

Avant-propos
Élodie Burle-Errecade & Valérie Gontero-Lauze.............................................................................7

première partie
LA RÉCEPTION DU MANUSCRIT UNIQUE

Textes scientifiques français et manuscrit unique
Joëlle Ducos....................................................................................................................................... 13

Un manuscrit singulier et unicum à Saint-Augustin de Canterbury : le fabliau 
Un chevalier et sa dame et un clerk dans le manuscrit Cambridge, Corpus Christi 
College 50
Francis Gingras.................................................................................................................................25

La malédiction du manuscrit unique : 
quelques réflexions sur trois textes longs de la littérature occitane médiévale
Gérard Gouiran.................................................................................................................................39

deuxième partie
L’ÉDITION DU MANUSCRIT UNIQUE

Publier le manuscrit unique : problèmes et exemples d’édition (avec une note sur 
le Tristan de Béroul)
Giuseppina Brunetti.........................................................................................................................55

Le Rosarius ou les vestiges du cabinet d’étude d’un prédicateur mondain
Marie-Laure Savoye.........................................................................................................................73

Comprenne qui pourra… 
La fabrique du Moyen Âge au xviie siècle dans le manuscrit 405 de la 
bibliothèque Inguimbertine de Carpentras
Sébastien Douchet et Valérie Naudet............................................................................................89



148

troisième partie
INTERTEXTUALITÉS : 

AUTOUR DU MANUSCRIT UNIQUE

L’invention du Livre d’Artus : le manuscrit Paris, BnF, fr. 337
Noémie Chardonnens, Nathalie Koble et Patrick Moran............................................................ 115

Deux manuscrits uniques pour Neuf Preux
Anne Salamon.................................................................................................................................137

Table des matières..........................................................................................................................147


