
Le
 M

an
us

cr
it 

un
iq

ue

70

22 € http://pups.paris-sorbonne.fr

Maître de la Cité des Dames, enluminure sur parchemin du Chevalier errant de 
Thomas d’Aleran, ca 1403-1404, Paris, Bibliothèque nationale de France, Fr. 12559, 
fol. 161v ©BnF, Dist. Rmn-GP/image BnF

Œuvre dont il ne reste qu’un seul exemplaire, le manuscrit unique nécessite, 
pour les médiévistes, une adaptation et une façon. On peut même partir 
de l’a�  rmation que tout manuscrit médiéval est unique, en tant qu’objet 
d’art (objet-livre et recueil d’enluminures) et version originale d’un texte 
(et ce jusqu’à l’invention de l’imprimerie). Cet ouvrage le démontre, 
l’unicité du livre est pour cette époque à la fois commune – le manuscrit 
dans sa forme même de copie est toujours unique – et singulière, dans 
les questions de production, de lecture et de réception qu’elle continue 
indé� niment de poser. Électron libre d’une hypothétique tradition, 
le manuscrit dit « unique », souvent mystérieux et problématique, ouvre la 
voie à une riche ré� exion dont les textes ici rassemblés sont un re� et.

Le manuscrit unique interroge en premier lieu la réception  : pourquoi 
une œuvre nous est-elle parvenue dans un seul manuscrit  ? Est-ce à 
dire que nous avons failli ne jamais la connaître (comme certaines 
œuvres de Chrétien de Troyes, dont nous ne connaissons que le titre)  ? 
Le manuscrit unique introduit corollairement des problèmes d’édition. 
L’objet-livre médiéval, lorsqu’il est la source unique dont nous disposons, 
ne nous est pas forcément familier et demande un travail de lecture et 
d’interprétation spéci� ques. C’est la question de l’intertextualité qu’ouvre 
pour � nir le manuscrit unique. Comment lire ce texte, sinon à la lumière 
d’autres œuvres  ? Les éditions de textes conservés dans un manuscrit 
unique s’attachent -elles généralement à retrouver les topoï du genre, 
à établir des comparaisons et des rapprochements avec des textes similaires 
et/ou contemporains ?

I S B N 979 -10 -2 31- 0 518 - 6

Le Manuscrit unique
Une singularité plurielle

SORBONNE UNIVERSITÉ PRESSES

ÉL
O

D
IE

 B
U

R
LE

-E
R

R
EC

A
D

E
V

A
LÉ

R
IE

 G
O

N
TE

R
O

-L
A

U
ZE ÉLODIE BURLE-ERRECADE 

& VALÉRIE GONTERO-LAUZE (DIR.)

LE MANUSCRIT 
UNIQUE 

Une singularité plurielle

CULTURES ET CIVILISATIONS MÉDIÉVALES N° 70

LeManuscritUnique_2018-07-24.indd   1 24/07/2018   08:50



Le
 M

an
us

cr
it 

un
iq

ue

70

22 € http://pups.paris-sorbonne.fr

Maître de la Cité des Dames, enluminure sur parchemin du Chevalier errant de 
Thomas d’Aleran, ca 1403-1404, Paris, Bibliothèque nationale de France, Fr. 12559, 
fol. 161v ©BnF, Dist. Rmn-GP/image BnF

Œuvre dont il ne reste qu’un seul exemplaire, le manuscrit unique nécessite, 
pour les médiévistes, une adaptation et une façon. On peut même partir 
de l’a�  rmation que tout manuscrit médiéval est unique, en tant qu’objet 
d’art (objet-livre et recueil d’enluminures) et version originale d’un texte 
(et ce jusqu’à l’invention de l’imprimerie). Cet ouvrage le démontre, 
l’unicité du livre est pour cette époque à la fois commune – le manuscrit 
dans sa forme même de copie est toujours unique – et singulière, dans 
les questions de production, de lecture et de réception qu’elle continue 
indé� niment de poser. Électron libre d’une hypothétique tradition, 
le manuscrit dit « unique », souvent mystérieux et problématique, ouvre la 
voie à une riche ré� exion dont les textes ici rassemblés sont un re� et.

Le manuscrit unique interroge en premier lieu la réception  : pourquoi 
une œuvre nous est-elle parvenue dans un seul manuscrit  ? Est-ce à 
dire que nous avons failli ne jamais la connaître (comme certaines 
œuvres de Chrétien de Troyes, dont nous ne connaissons que le titre)  ? 
Le manuscrit unique introduit corollairement des problèmes d’édition. 
L’objet-livre médiéval, lorsqu’il est la source unique dont nous disposons, 
ne nous est pas forcément familier et demande un travail de lecture et 
d’interprétation spéci� ques. C’est la question de l’intertextualité qu’ouvre 
pour � nir le manuscrit unique. Comment lire ce texte, sinon à la lumière 
d’autres œuvres  ? Les éditions de textes conservés dans un manuscrit 
unique s’attachent -elles généralement à retrouver les topoï du genre, 
à établir des comparaisons et des rapprochements avec des textes similaires 
et/ou contemporains ?

I S B N 979 -10 -2 31- 0 518 - 6

Le Manuscrit unique
Une singularité plurielle

SORBONNE UNIVERSITÉ PRESSES

ÉL
O

D
IE

 B
U

R
LE

-E
R

R
EC

A
D

E
V

A
LÉ

R
IE

 G
O

N
TE

R
O

-L
A

U
ZE ÉLODIE BURLE-ERRECADE 

& VALÉRIE GONTERO-LAUZE (DIR.)

LE MANUSCRIT 
UNIQUE 

Une singularité plurielle

CULTURES ET CIVILISATIONS MÉDIÉVALES N° 70

LeManuscritUnique_2018-07-24.indd   1 24/07/2018   08:50



Le
 M

an
us

cr
it 

un
iq

ue

70

22 € http://pups.paris-sorbonne.fr

Maître de la Cité des Dames, enluminure sur parchemin du Chevalier errant de 
Thomas d’Aleran, ca 1403-1404, Paris, Bibliothèque nationale de France, Fr. 12559, 
fol. 161v ©BnF, Dist. Rmn-GP/image BnF

Œuvre dont il ne reste qu’un seul exemplaire, le manuscrit unique nécessite, 
pour les médiévistes, une adaptation et une façon. On peut même partir 
de l’a�  rmation que tout manuscrit médiéval est unique, en tant qu’objet 
d’art (objet-livre et recueil d’enluminures) et version originale d’un texte 
(et ce jusqu’à l’invention de l’imprimerie). Cet ouvrage le démontre, 
l’unicité du livre est pour cette époque à la fois commune – le manuscrit 
dans sa forme même de copie est toujours unique – et singulière, dans 
les questions de production, de lecture et de réception qu’elle continue 
indé� niment de poser. Électron libre d’une hypothétique tradition, 
le manuscrit dit « unique », souvent mystérieux et problématique, ouvre la 
voie à une riche ré� exion dont les textes ici rassemblés sont un re� et.

Le manuscrit unique interroge en premier lieu la réception  : pourquoi 
une œuvre nous est-elle parvenue dans un seul manuscrit  ? Est-ce à 
dire que nous avons failli ne jamais la connaître (comme certaines 
œuvres de Chrétien de Troyes, dont nous ne connaissons que le titre)  ? 
Le manuscrit unique introduit corollairement des problèmes d’édition. 
L’objet-livre médiéval, lorsqu’il est la source unique dont nous disposons, 
ne nous est pas forcément familier et demande un travail de lecture et 
d’interprétation spéci� ques. C’est la question de l’intertextualité qu’ouvre 
pour � nir le manuscrit unique. Comment lire ce texte, sinon à la lumière 
d’autres œuvres  ? Les éditions de textes conservés dans un manuscrit 
unique s’attachent -elles généralement à retrouver les topoï du genre, 
à établir des comparaisons et des rapprochements avec des textes similaires 
et/ou contemporains ?

I S B N 979 -10 -2 31- 0 518 - 6

Le Manuscrit unique
Une singularité plurielle

SORBONNE UNIVERSITÉ PRESSES

ÉL
O

D
IE

 B
U

R
LE

-E
R

R
EC

A
D

E
V

A
LÉ

R
IE

 G
O

N
TE

R
O

-L
A

U
ZE ÉLODIE BURLE-ERRECADE 

& VALÉRIE GONTERO-LAUZE (DIR.)

LE MANUSCRIT 
UNIQUE 

Une singularité plurielle

CULTURES ET CIVILISATIONS MÉDIÉVALES N° 70

LeManuscritUnique_2018-07-24.indd   1 24/07/2018   08:50

L'invention du Livre d'Artus : 
le manuscrit Paris, BnF, fr.337

Noémie Chardonnens, Nathalie Koble & Patrick Moran

ISBN : 979-10-231-5310-1



Cultures et civilisations médiévales

collection dirigée par Jacques Verger et Dominique Boutet

 

Dernières parutions

Le Rayonnement de la cour des premiers Valois à l’époque d’Eustache Deschamps
Miren Lacassagne (dir.)

Ambedeus. Une forme de la relation à l’autre au Moyen Âge
Cécile Becchia, Marion Chaigne-Legouy et Lætitia Tabard (dir.)

Épistolaire politique. II. Authentiques et autographes
Bruno Dumézil & Laurent Vissière (dir.)

Imja et name. Aux sources de l’anthropologie germanique, anglo-saxonne et slave
Olga Khallieva Boiché

Lire en extraits. Lecture et production des textes de l’Antiquité à la fin du Moyen Âge
Sébastien Morlet (dir.)

Savoirs et fiction au Moyen Âge et à la Renaissance
Dominique Boutet & Joëlle Ducos (dir.)

Épistolaire politique. I. Gouverner par les lettres
Bruno Dumézil & Laurent Vissière (dir.)

Prédication et propagande au temps d’Édouard III Plantagenêt
Catherine Royer-Hemet

Intus et foris. Une catégorie de la pensée médiévale ?
Manuel Guay, Marie-Pascale Halary & Patrick Moran (dir.)

Wenceslas de Bohême. Un prince au carrefour de l’Europe
Jana Fantysová-Matějková

L’Enluminure et le sacré. Irlande et Grande Bretagne, viie‑viiie siècles
Dominique Barbet‑Massin

Les Usages de la servitude. Seigneurs et paysans dans le royaume de Bourgogne 
(vie‑xve siècle)

Nicolas Carrier

Rerum gestarum scriptor. Histoire et historiographie au Moyen Âge. Mélanges Michel Sot
Magali Coumert, Marie‑Céline Isaïa, Klaus Krönert & Sumi Shimahara (dir.)

Hommes, cultures et sociétés à la fin du Moyen Âge.  
Liber discipulorum en l’honneur de Philippe Contamine

Patrick Gilli & Jacques Paviot (dir.)

Le Texte médiéval. De la variante à la recréation
Cécile Le Cornec Rochelois, Anne Rochebouet & Anne Salamon (dir.)



Élodie Burle-Errecade & Valérie Gontero-Lauze (dir.)

Le Manuscrit unique
Une singularité plurielle

 



Mise en page : Emmanuel Marc Dubois/3d2s (Issigeac/Paris)
d’après le graphisme de Patrick Van Dieren

ISBN de l’édition papier : 979‑10‑231‑0518‑6
© Sorbonne Université Presses, 2018

Adaptation numérique : 
© Sorbonne Université Presses, 2025

SORBONNE UNIVERSITÉ PRESSES
Maison de la Recherche

Sorbonne Université
28, rue Serpente

75006 Paris

sup@sorbonne-universite.fr

https://sup.sorbonne-universite.fr

tél. : +33 (0)1 53 10 57 60

Sorbonne Université Presses est un service général  
de la faculté des Lettres de Sorbonne Université.

Ouvrage publié avec le concours la Société de langues et de littératures  
médiévales d’oc et d’oïl (SLLMOO) et de Sorbonne Université

mailto:sup%40sorbonne-universite.fr?subject=CCM%20Manuscrit%20unique
https://sup.sorbonne-universite.fr


Le m
anuscrit unique  •   sup  •   2018

115

L’INVENTION DU LIVRE D’ARTUS :  
LE MANUSCRIT PARIS, BNF, FR. 337

Noémie Chardonnens, Université de Lausanne 
Nathalie Koble, École normale supérieure, Paris 

Patrick Moran, Université Paul Valéry Montpellier 3

Au sein d’un régime de transmission des textes nécessairement manuscrite, 
tout témoin tend à être unique, le livre portant à tous ses niveaux d’utilisation, 
du copiste au lecteur, des marques de subjectivité qui le singularisent. Ce degré 
zéro de la manuscriture, pour reprendre le terme naguère inventé par Daniel 
Poirion 1, inhérent à tout manuscrit médiéval, peut cependant être corrigé par 
d’autres critères d’analyse, qui permettent de distinguer l’œuvre et son existence 
textuelle, et varient en fonction du type d’œuvres étudié. Certains critères 
pourront mettre en évidence, pour un manuscrit donné, son appartenance à 
une tradition esthétique, matérielle ou textuelle, qui minimise son unicité et 
le rattache à des ensembles généalogiques plus larges, à l’échelle desquels il sera 
plus pertinent de se placer. D’autres, au contraire, confirmeront le statut unique 
du manuscrit en révélant que sa singularité, textuelle ou matérielle, mérite d’être 
considérée comme irréductible, que les textes copiés soient uniques, qu’ils 
aient été insérés dans un environnement nouveau conditionnant leur lecture, 
qu’ils aient donné lieu à des transformations imposantes, ou bien que le livre 
se singularise par son histoire 2. La notion d’unicité est donc associée à des 
définitions qui gagnent à être précisées, et dont la pertinence pour les textes du 
Moyen Âge évolue en fonction de la perspective critique et des œuvres abordées.

Dans le cadre des romans arthuriens en prose, les techniques d’écriture 
qui caractérisent l’élaboration des grands cycles mettent au jour un type 
bien particulier de manuscrits, où l’enfant unique peut être issu d’une 
rivalité fratricide, qui suppose un travail d’invention en réseau. Cette rivalité 
conditionne au xiiie siècle notamment la genèse des Suites du Merlin en prose, 
que nous nous proposons d’examiner ici à partir de l’exemplaire transmis par le 

1	 Daniel Poirion, « Écriture et ré-écriture au Moyen Âge », Littérature, 41, 1981, p. 109-118.
2	 Sur ces problématiques, qui associent interprétation critique et études codicologiques, 

voir l’ouvrage de synthèse de Keith Busby, Codex and Context: Reading Old French Verse 
Narrative in Manuscripts, Amsterdam, Rodopi, 2002, 2 vol.



116

manuscrit Paris, BnF, fr. 337. Ce manuscrit unique, seul exemplaire d’un texte 
transmis inachevé, révèle peut-être quelques-uns des secrets d’invention des 
romanciers en prose lorsqu’on l’examine de près, tout en exhibant sa généalogie 
et les relations qu’il entretient avec ses semblables.

DU FAUX JUMEAU AU FRÈRE ENNEMI

Une suite au carré

Le manuscrit Paris, BnF, fr. 337 est un gros volume de 294 feuillets daté 
du xiiie siècle, peut-être du début du xive siècle. (Alison Stones, dans son 
classement des manuscrits du Lancelot-Graal, propose une datation très 
ancienne du manuscrit, 1230-1240, sans certitude. Cette date ferait de la copie 
un exemplaire contemporain de la production du texte.) Répertorié dans la 
Bibliothèque royale sous la rubrique « Roman de la Table ronde 3 », le livre 
n’était pas à l’origine lié à une production de grand luxe. Il s’ouvre sur la Suite 
dite « Vulgate » du Merlin en prose telle qu’elle se présente dans sa version 
longue au sein des manuscrits contenant le cycle du Lancelot-Graal 4. Bien que 
dépendant par sa matière d’un vaste cycle dont il représente une branche, le 
manuscrit s’ouvre directement sur la Suite du Merlin 5, au moment de la révolte 
des barons du royaume arthurien, après le couronnement du jeune roi, sur 
lequel s’achève le Merlin dans les cycles en prose :

Ci endroit dit li contes que a la mi ost aprés ce que li rois Artus fu coronez, que 
il tint cort esforciee, grant et merveilleuse. A cele cort vint li rois Loz, qui tint 
la terre de Benoÿc, et la terre d’Ercanye [sic], atot.V..C. chevaliers de pris. Et 
d’autre part vint li rois Uriens de la terre de Gorre, qui estoit vistes chevaliers de 

3	 Catalogue des manuscrits français, tome premier, ancien fonds, Paris, Firmin-Didot, 1868, 
p. 26.

4	 Il s’ajoute donc aux manuscrits de la Suite du Merlin répertoriés par Alexandre Micha (« Les 
manuscrits du Merlin en prose de Robert de Boron », Romania, LXXXIX, 1958, p. 78-94 et 
p. 145-174), dont l’analyse a été récemment reprise par Richard Trachsler (« Merlin chez 
Jules César. De l’épisode de Grisandole à la tradition manuscrite de la Suite du Merlin », Studi 
francesi, 133, 2001, p. 61-71). La Suite du Merlin a été transmise par 31 manuscrits donnant 
le texte complet, auxquels s’ajoutent des fragments. La distinction entre deux versions a 
été proposée par A. Micha pour le Merlin ; elle vaut également pour la Suite Vulgate : la 
version longue, systématiquement plus développée, est également la plus diffusée. Les 
deux éditions actuellement proposées de la Suite, celle, ancienne, d’Heinrich Oskar Sommer 
(The Vulgate Version of Arthurian Romances, Washington, The Carnegie Institution, 1908-
1916, t. II), d’après le manuscrit de Londres, Add. 10292 et celle, récente, proposée chez 
Gallimard d’après le manuscrit de Bonn, Univ. Bibl. 526 (Le Livre du Graal, éd. Daniel Poirion, 
sous la dir. de Philippe Walter, t. I, Paris, Gallimard, 2001, p. 809 sq.), donnent toutes les deux 
la rédaction courte. 

5	 Une signature, au feuillet 104r, permet de faire coïncider le nombre de cahiers existants et 
l’état originel du volume : elle confirme le statut autonome du livre copié, qui n’était pas au 
départ associé à un volume antérieur, dont il aurait été séparé par la suite.



117

noém
ie chardonnens, nathalie koble, patrick m

oran   L’invention du Livre d’A
rtus

pris, atot.IV..C. chevaliers. Aprés i vint li rois Neutres de Garlot qui ot a fame la 
suer le roi Artu, atot.VII..C. chevaliers. Aprés vint Kardos Briebeauz [sic], qui 
estoit rois de la terre d’Estrangorre et fu uns des chevaliers de la Table Roonde, 
atot.VI..C. chevaliers a armes molt bien montés. Aprés i vint Aguisçans, li rois 
d’Escoce, qui estoit juesnes bachelers de pris, atot.III..C. chevaliers. Aprés i vint 
li rois Yders, atot.IV..C. chevaliers, qui estoit juesnes hom de prime barbe, et 
bons chevaliers as armes et hardiz. Qant il furent assemblé, si lor fist li rois Artus 
molt grant joie et molt biau les recoilli, come juesnes enfes qu’il estoit, et lor 
dona et presenta de ses dons, telz com il savoit que il concoroit a si hauz barons 
et a si riches. Et qant cil virent les presenz que li rois lor faisoit, si le tindrent 
molt a grant desdaing et distrent que molt estoient fel, qant il soufroient que 
itelz garçons et de si basse gent estoit roi [sic] de si riche terre come li roiaumes 
de Logres, et que ce ne souferroient il plus. Si refuserent les dons que li rois lor 
envoioit et li manderent et distrent que bien seust il que il nel tenoient mie a 
roi, mais vuidast lor la terre et le païs et gardast que jamais jor ne s’i veïst ; et s’il 
ne s’en issoit de la terre et il le pooient as poinz baillier, bien seüst il veraiement 
que il ne l’aseüroient fors de sa mort 6. (fol. 1a)

Cet incipit reproduit le début de la Suite tel que la transmet par exemple le 
manuscrit Paris, BnF, fr. 747, manuscrit de l’ensemble du cycle qui date aussi 
du xiiie siècle 7. Les 114 premiers feuillets du manuscrit 337 proposent une 
version très fidèle de la Suite – le manuscrit mériterait d’ailleurs d’être ajouté à 
la tradition manuscrite du texte, dont il suit la version longue. Il présente une 
copie conforme de près des deux-tiers de ce vaste récit, qui couvre, au sein de 
la fiction arthurienne, la période de transition entre le couronnement du roi et 
son règne en majesté au début du Lancelot en prose. 

C’est à partir du feuillet 115r et jusqu’à la fin (soit sur près de 180 feuillets, 
ce qui représente en volume l’équivalent de la Suite Vulgate elle-même), 
que le manuscrit propose une version tout à fait isolée de cette période de 
transition, version qui change plusieurs fils de l’histoire pour préparer au 
Lancelot autrement. C’est aussi cette version unique, fondée sur la réécriture 
et la continuation d’un texte qui se donne déjà comme une continuation du 
Merlin en prose et une suite rétrospective du Lancelot, que la critique a intitulée 
le Livre d’Artus, depuis l’édition ancienne et l’étude proposées par Heinrich 

6	 Voir : Le Livre du Graal, éd. cit., t. I, p. 774-775. Dans le manuscrit de Bonn, le copiste fait 
commencer la Suite Vulgate, intitulée « Les Premiers faits du roi Arthur », plus avant dans 
le texte.

7	 Paris, BnF, fr. 747, fol. 103ar : dans ce manuscrit, la Suite Vulgate débute en haut d’un feuillet, 
la fin du Merlin étant marquée dans le feuillet précédent par une formule de clôture qui 
rattache le texte à Robert de Boron, le reste du feuillet étant laissé vide.



118

Oscar Sommer en 1913 8. En l’incluant dans sa grande édition du Lancelot-
Graal, Sommer avait mis au jour le statut embarrassant de ce texte : si elle 
dépend, pour l’intelligence de sa matière, ses procédés d’écriture et ses enjeux 
romanesques, du cycle Vulgate, cette version isolée, de surcroît inachevée, n’est 
pas seulement une amplification de la Suite Vulgate, c’est une continuation au 
carré qui entretient avec sa fausse jumelle un rapport complexe de dépendance 
et de rivalité. Plus volumineuse que la Suite Vulgate, elle est aussi plus ambitieuse 
qu’elle, comme l’ont remarqué les rares lecteurs du texte 9. En lui inventant un 
titre et en l’isolant de son contexte manuscrit, Sommer a cependant contribué 
à lui construire une identité textuelle autonome, qui masque les procédés 
d’écriture en réseau dont le manuscrit unique est ici le témoin privilégié. La 
mise en regard des textes permet à la fois de suivre une lecture critique qui met 
en valeur les enjeux poétiques liés à l’écriture de ce type de continuation, et de 
saisir les conditions d’écriture de ces textes fleuves, qui ont vu concurremment 
le jour au milieu du xiiie siècle.

Fondu enchaîné

L’observation du manuscrit 337 montre d’emblée que le rédacteur concevait 
l’ensemble textuel formé par la Suite et sa continuation comme un tout cohérent. 
Dans la copie, la bifurcation d’un texte à l’autre se produit sans solution de 
continuité textuelle et sans repère visuel. Le changement se produit en cours 
de paragraphe, au cœur d’un chapitre de la Suite Vulgate, au milieu d’un cahier. 
Le rédacteur a simplement profité d’un moment d’intimité dans la chambre de 
Morgane pour changer de matière, en se livrant à un véritable fondu enchaîné 
facilité par l’usage d’une formule d’entrelacement qui lui permet, comme dans 
bien d’autres manuscrits interpolés, de procéder à une couture invisible :

Qant Guiomars entra en la chambre ou Morgue estoit, si la salua molt dolcement 
et li dist que [fol. 115a] bon soir li doint Dex, et ele li rendi son salu molt 
deborairement, come cele qui estoit molt cortoise, et il vient vers lui, si comença 
a manoier le fil de [sic] qu’ele ovroit. Et il estoit chevaliers granz et biaus et bien 
taillez de touz membres, et ot le vis fres et coloré et les cheveus crespés et blons 
com un [sic] fins ors, et fu trop biaus a devise, et mist a raison la pucele de 
maintes choses. Et ele le regarde molt volentiers, quar bel le vit, si li plot molt, et 

8	 The Vulgate Version of Arthurian Romances, éd. cit., t. VII.
9	 Voir en particulier les deux notices que lui consacrent A. Micha (Grundriss der Romanischen. 

Literaturen des Mittelalters, t. IV/1, p. 598-600) et Jean-Marie Fritz (dans Michel Zink [dir.], 
Dictionnaire des lettres françaises. Le Moyen Âge, Paris, Fayard, 1992, p. 105-106). Voir 
aussi Pierre Gallais, « Scénario pour l’affaire Sagremor », Mélanges Rita Lejeune, Gembloux, 
Duculot, 1964, t. II, p. 207-229, et K. Busby, « L’intertextualité du Livre d’Artus », dans Arturus 
Rex, Leuven University Press, 1991, p. 306‑319.



119

noém
ie chardonnens, nathalie koble, patrick m

oran   L’invention du Livre d’A
rtus

tant que cil la comença a proier d’amors, et ele loi molt volentiers, et le ragardoit, 
et mot ne disoit. Et qant cil parçut que poi li refusoit ce dont il la requeroit, si 
s’entregeterent en une couche grant et bele, si firent ileques lor geu comun, come 
cil qui molt le disirroient, qar se il le vielt, et ele mielz, si s’entraveillerent en si 
grant amor que puis dura molt longuement. Et demorerent ce soir ensemble, 
si demenerent en tel maniere lonc tans lor amors entre Guiomar et Morgain, 
c’onques nus ne s’en aparçut, fors solement la roine, einsi com li contes le vos 
devisera, par cui il durent puis departir, dont Morgue enhaï tant la roine que 
puis l’en fist assez de granz contraires, et granz blasmes li aleva qui onques puis 
ne li chaïrent, tant com ele vesqui. Mais or se taist atant li contes ici endroit 
de toutes choses dont il a devant parlé, et retorne a parler du roi Artu et de 
ses compagnons, et de cels de la Table roonde, et de monsegnor Gauvain et 
des compaignons la roine, coment la pais fu faites en tel maniere que messires 
Gauvains et si compaignon furent a compaignie a la Table Roonde, et fu d’ilec 
en avant maistre et sire apelez de toz les compaignons de la Table Roonde, 
si fu la joie si granz par mi le palais que plus ne pot 10. Et endementres que 
il demenoient tel joie, si lor vindrent noveles que Hardagravans et li Saisne 
estoient venu a siege devant la cité de Clarance et que cil de la cité estoient molt 
esbahi et mandoient secors au roi Artu com a lor segnor. Et qant li rois entendi 
la novele des Saisnes qui destruisoient la terre et la pais, si en fu molt dolenz et 
manda et assembla tant de gent com il pot avoir pres et loing, [fol. 115b] et se 
mist au chemin a tout son pooir. Et errerent tant et cheminerent par lor jornees 
que il vindrent pres de Clarance et qu’il choisirent l’ost Hardagabran, qui molt 
estoit grant et perilleuse. Et tantost com il aprocherent, si descendi monsegnor 
Gauvain et s’ala arme, il et si compaignon, et commanderent a lor maisnie que 
nus ne parlast de chose que il feïssent. Et il estoit ja encontre l’anuitier, si gaita 
cel soir l’ost des Crestiens li rois des.c. Chevaliers et Karados et li dux Escaus de 
Cambenic et Guionences et Erllais et Minadoras, li seneschaus au roi Pallas, et 
li rois Bans de Benoÿc 11.

Sans manuscrit de contrôle, le raccord d’un texte à l’autre est donc pour le 
lecteur qui découvre l’histoire absolument insensible. 

10	 La formule d’entrelacement assure la bifurcation : « Si demourerent cel soir longement 
ensamble et s’entr’amerent lonc tans que nus ne le sot. Mais puis le sot la roïne Genievre 
ensi come li contes le vous devisera cha avant, par coi il furent departi, dont Morgains l’en haï 
si que puis li fist assés d’ani et de contraire et de blasme que ele li aleva qui onques puis ne 
li chaïrent tant com ele vesqui. Mais atant se taist li contes que plus n’en paroel et retourne 
a parler del roi Loth et de sesn efanz conment il s’apareillirent et atournerent pour aler el 
message ou il furent envoiié » (Le Livre du Graal, éd. cit., p. 1360-1361).

11	 Fol. 115a (éd. cit., p. 3). 



120

Du point de vue de l’organisation de la matière, le Livre d’Artus respecte 
parfaitement les protocoles qui régissent l’écriture des cycles en prose : un 
certain nombre de procédés familiers des lecteurs de romans arthuriens 
assure la cohésion du texte et sa cohérence cyclique. Comme les grands 
modèles qui lui servent de support, le Livre d’Artus donne d’abord à la fiction 
arthurienne une dimension historique, une dynamique chronologique. La 
lecture du texte révèle l’existence d’une progression d’ensemble, qui sous-
tend le sens du récit et met en valeur la singularité de ses choix, par rapport 
aux autres Suites du Merlin. Trois grands ensembles de longueur croissante se 
distinguent en effet pour assurer le passage progressif de l’univers du Merlin 
à celui du Lancelot : un ensemble héroïque et « merlinien », qui continue les 
guerres contre les Saxons traitées dans la Suite Vulgate et montre un Arthur 
inexpérimenté dans les mains du prophète ; un ensemble où Merlin, retenu 
par Niniane, laisse Arthur poser les jalons du futur royaume arthurien en 
période de paix, et un ensemble où Arthur, devenu figure chevaleresque, 
fait avec Sagremor et Gauvain l’apprentissage du monde de l’aventure et de 
la merveille bretonnes 12. Les déplacements de Merlin vivant, entre cour et 
forêt, entre succès politiques et déceptions amoureuses, assurent la transition 
entre les parties 13. Et pour ménager un passage entre l’héroïque et le breton, 
le prosateur procède à la réécriture de romans antérieurs, notamment 
Le Chevalier au Lion, La Vengeance Raguidel et le Perlesvaus. 

Pour assurer la gestion narrative de ce vaste ensemble, le récit reprend à ses 
modèles en prose la technique de l’entrelacement, qui permet de suivre – ou 
plutôt de poursuivre – les aventures des jeunes chevaliers de la Table Ronde 
sur plusieurs fronts 14. Si l’on examine toutes les formules de transition assurées 

12	 La terminologie est empruntée à Annie Combes, Les Voies de l’aventure. Réécriture et 
composition romanesque dans le Lancelot en prose, Paris, Champion, 2001, p. 105. Les 
trois grands ensembles se répartissent dans le manuscrit de la façon suivante : 27 chapitres 
occupent 65 feuillets (fol. 115-181a), 20 chapitres occupent les 100 feuillets suivants 
(fol. 181a-282a), et 34 chapitres les 91 derniers feuillets (chap. 48 à 82, fol. 203a-294d). Le 
chapitrage renvoie à la numérotation de notre édition en cours, fondée sur l’observation des 
formules d’entrelacement qui jalonnent le récit.

13	 La première partie s’achève sur la victoire contre les Saxons et le départ de Merlin vers la 
forêt, où il rejoint Blaise pour lui dicter les événements en cours (fol. 181a), puis Niniane 
(fol. 181b) ; la deuxième partie s’achève après l’épisode de la Laide Semblance, suivie du 
départ de Merlin, qui rejoint Niniane en Petite Bretagne (fol. 202d) ; le chapitre suivant 
programme trois aventures, qui seront traitées en concurrence dans la dernière partie du 
roman : « […] et lors lor vindrent.III. aventures qui molt faisoient à douter : l’une, si fu du Bret 
de l’Air, dont maintes genz moroient et issoient hors de lor sen, et l’autre fu du Feu que l’en 
alumoit en somet le palais ou li chevalier errant recevoient hontes assez sovent […], et la 
tierce fu la guerre la contesse d’Orofaise » (fol. 203a).

14	 Sur l’entrelacement dans le Lancelot en prose, voir Emmanuèle Baumgartner, « Les techniques 
narratives dans le roman en prose », dans The Legacy of Chrétien de Troyes, Amsterdam, 
Rodopi, 1987, t. II, p. 167-190 ; Anne Berthelot, « Digression et entrelacement : l’efflorescence 
de “l’arbre des histoires” », dans La Digression dans la littérature et l’art du Moyen Âge, Aix-



121

noém
ie chardonnens, nathalie koble, patrick m

oran   L’invention du Livre d’A
rtus

par le narrateur et le retour de la formule « ci endroit dist li conte… », qui 
marque les changements de chapitres, le texte peut être divisé en quatre-vingt 
deux séquences, visuellement soulignées dans le manuscrit par l’emplacement 
d’une lettrine. Rigueur et virtuosité définissent la distribution des épisodes dans 
tout le manuscrit. La structure entrelacée du roman permet non seulement de 
multiplier les personnages et de changer d’espace, mais également de procéder 
à des digressions descriptives ou explicatives, qui multiplient les temps de 
l’histoire et du récit : au souci de progression et de multiplicité s’ajoute le 
désir d’exhaustivité, tout aussi caractéristique de l’écriture arthurienne en 
prose. Présente dès le Lancelot 15, cette organisation tabulaire du récit est ici 
considérablement amplifiée : elle permet au prosateur d’inventer de nouvelles 
aventures, qui se fondent dans le monde arthurien en lui imposant ou non 
d’importantes modifications de perspectives. Introduit dans l’intimité 
psychologique des personnages féeriques, le lecteur comprendra mieux, par 
exemple, la logique qui oppose les deux figures antagonistes du Lancelot ; 
Morgain hait Guenièvre de l’avoir prise en flagrant délit avec son amant 
Guiomar, et quitte la cour pour fonder le Val sans Retour :

Qant Guiomarz vit que la reine se corroceit issi a certes, si li jura ce qu’ele vost, 
car paor ot que li rois ne le seüst, et si neveu. Et qant Morganz vit que la roine 
li ot tolu son ami, si en fu tant dolente que plus ne pot, si vint le soir meïsmes 
sanz plus de respit, si prist cofres, que ele avoit jusque a dis, que.V. somiers 
portoient qant ele chevauchoit en aucun leu, si les empli de vaisselement et de 
joiaus et de deniers et d’or et d’argent, et s’en ala par nuit oscure tant loing com 
ele pot, que onques ne prist congié a home ne a femme nule, et erra tant que 
ele vint en la grant forest de Sarpenic. Ilec se remest et pria Nostre Segnor qu’il 
li envoiast Merlin, si se conseilleroit a lui. Et Merlins, qui sot tot son corage et 
qui par maintes foiz li avoit son servise pramis, vint a lui et la reconforta. Et ele 
en fist molt grant joie et demora o lui lonc tans. Et u sejor que il fist avec lui li 
aprist tant de ce que ele li demanda, qu’il n’estoit femme nee que plus en seüst ; 
neis Niniane, s’amie, ne sot gaires plus. Et par le solaz que il trova en Morgant 
comença il auques a eslongnier Niniane, car ja nule foiz n’i alast des puis que il 

en-Provence, Presses universitaires de Provence, coll. « Senefiance », 2005, p. 35-47 et Carol 
J. Chase, « Sur la théorie de l’entrelacement : ordre et désordre dans le Lancelot en Prose », 
Modern Philology, 80, 1983/3, p. 227-241, qui complètent les analyses pionnières proposées 
par Ferdinand Lot, Étude sur le Lancelot en prose, Paris, Champion, 1984 et Eugène Vinaver, 
À la Recherche d’une poétique médiévale, Paris, Nizet, 1980.

15	 Sur l’art du récit rétrospectif dans le Lancelot en prose, voir E. Baumgartner, « Voirs fu – ou 
comment composer le passé », dans Francis Gingras, Françoise Laurent, Frédérique Le Nan 
et Jean-René Valette (dir.), Furent les merveilles pruvees et les aventures truvees. Hommage 
à Francis Dubost, Paris, Champion, 2005, p. 33-48. 



122

ot acointiee Morgant, fors lors que force d’amors li faisoit venir et qant Niniane 
le conjuroit, qant il demoroit. (fol. 187c) 

Une enquête sur le lignage des Rois Pêcheurs proposera ailleurs une version 
inédite des ancêtres de Perceval 16, ou de la relation de Merlin et Niniane, à 
laquelle le Livre d’Artus invente un amant, Brandus des Îles, que l’apprentie fée 
cache au prophète :

Et quant Merlins i ot esté tant com li plot, si s’en parti et s’en vint en la Petite 
Bretaigne veoir Niniane, s’emmie que il tant amoit, et ele avoit ja fait un 
acointement novel, dont ele ne pot onques joïr en la fin. Et Merlins le sot bien, 
si la rampona maintes foiz et dist que voirement est femme du lignage au lou, 
car quant plus grant bien li fait ses maistres, et il pis li fait, ja tant ne l’avra norri 
peti feon. « Et tex est costume de femme que ja tant ne li savra en bien faire en 
quelque maniere que ce soit que ele ne traïsse celui qui toz les biens li avra fait 
et porchaciez à son vivant. Mais ce me chaut, fait il, que mal en i orrez en la 
fin, et se ne fust por autrui amor que por vos, jamés a nul jor ne fusse en vostre 
compaignie. » Itex paroles disoit Merlins a Niniane s’emmie. Et la dame fu 
sage, si ne fist onques semblant que ja rien l’en fust, ainz li ala environ et le servi 
einsi com ele soloit et fist destorner Brandu en ses chambres, que il onques ne 
fu veü par lui, et la dame aprist tant com ele pot endementres que il demora en 
sa compaignie. (fol. 202d)

Pour les besoins du récit, le prosateur du Livre d’Artus pousse même la 
technique de l’entrelacement jusqu’au collage de textes ou de séquences 
interpolées, comme le feront les compilateurs des manuscrits plus tardifs. Les 
plus spectaculaires dans le manuscrit sont sans doute la digression sur l’Île 
Tournoyante, empruntée à l’Estoire del saint Graal et intégrée dans la nouvelle 
branche pour servir de décor à de nouvelles aventures 17, ainsi que L’Évangile de 
Nicodème, entièrement traduit en français et inséré à la manière d’une analepse, 
mise dans la bouche du chevalier Nascien après une apparition du Graal 18. 
Ces collages, liés à une production romanesque maîtresse de ses effets et libre de 

16	 Paris, BnF, fr. 337, fol. 193b-c.
17	 La digression se trouve aux fol. 256d-257c. Il s’agit d’un copier-coller (voir : Estoire del saint 

Graal, dans Le Livre du Graal, éd. cit., p. 230-233, et éd. J.-P. Ponceau, Paris, Champion, 1997, 
p. 249-254).

18	 La digression se trouve aux fol. 251b-290c. Le Livre d’Artus n’est pas le seul roman arthurien 
en prose à intégrer l’apocryphe de cette manière : le Roman de Perceforest, vaste prose 
tardive, l’utilise également, lui aussi à la faveur d’une analepse, traduite et insérée sous 
la forme d’un collage extrêmement fidèle. Sur cette insertion, et notamment ses liens avec 
celle du Livre d’Artus, voir Noémie Chardonnens, « De l’apocryphe à la fiction : l’intégration 
de l’Évangile de Nicodème dans le Roman de Perceforest », dans Perceforest. Un roman 
arthurien et sa réception, textes réunis par Christine Ferlampin-Acher, Rennes, PUR, 2012.



123

noém
ie chardonnens, nathalie koble, patrick m

oran   L’invention du Livre d’A
rtus

redistribuer une matière qu’elle domine pour reformuler la fiction arthurienne 
autrement, sont caractéristiques de la poétique des suites rétrospectives, qui 
oscillent entre soumission et rivalité face au modèle exploité. En contexte 
graalien, ils comptent également au nombre des marques de cyclicité, que le 
continuateur multiplie.

Au fil du récit, le lecteur du Livre d’Artus entendra en effet le narrateur 
accumuler les prédictions, sur le modèle du prophète vivant, et verra la 
construction des grands lieux arthuriens (le Pont de l’Épée, le Pont sous l’Eau, 
Le Val sans Retour, le royaume du Roi Pécheur, etc.). Si ce procédé est récurrent 
dans les Suites du Merlin – la Suite Huth en a même fait le moteur de son 
récit –, la Suite Vulgate en use avec parcimonie 19. Ici apparaît un des traits 
fondamentaux qui différencient le Livre d’Artus de sa rivale : le Livre d’Artus est 
truffé de renvois intertextuels, comme pour rédimer la discrétion cyclique de 
la Suite Vulgate, qu’Alexandre Micha jugeait précisément ennuyeuse parce que 
trop inféodée au temps de la chronique. On remarquera au passage que parmi 
les rares renvois de la Suite Vulgate, certains programment une matière narrative 
qui est seule traitée dans le Livre d’Artus : le long épisode de la Laide Semblance, 
et l’aventure de Gaudin du Val Effroi et de Laure de Branlant étaient tous deux 
prévus par le narrateur de la Suite Vulgate, qui les annonce, sans qu’aucun autre 
manuscrit que notre Livre d’Artus ne les traite 20. Autrement dit, la rivalité des 
deux textes tient plus du compagnonnage, et le critique est en droit d’imaginer, 
au niveau même de la production des deux textes, une écriture en partenariat, 
partiellement synchronique 21.

19	 Le prosateur de la Suite Vulgate évoque la conception de Mordret (Le Livre du Graal, éd. cit., 
p. 868-871), la venue de Galaad (p. 1050-1051) et du Graal, et se livre à une longue prophétie 
rétrospective résumant l’Estoire del saint Graal (p. 1350-1352).

20	 L’aventure de la Laide Semblance, annoncée dans tous les manuscrits de la Suite Vulgate, est 
aussi présente dans la première partie du manuscrit Paris, Bnf, fr. 337 : « Or sachiez par verité 
que ge ai non li rois Rions d’Irlande la grant qui tient toute la tere jusqu’à la Tere des Pastures, 
et oltre fuste le moie encores se l’en i poïst passer, mais nus n’i passera jamais tant que la 
Laide Semblance sera ostee du flum que Judas Machabeus i gita et ce fu unes de ces bonnes 
por mostrer as genz que jusqu’ilec avoit la terre conquise et li ancien home dient que ja si tost 
la figure ne sera ostee que les aventures du roiaume de Logres comenceront et si covendra 
que cil qui l’en gitera l’emport u gouffre de Sathellie, si que jamais ne soit veue a nul jor, car 
ele est d’itel maniere que tout ice covient apareillier que ele voit as elz. » (fol. 65d, éd. cit., 
p. 1109-1110). Le même procédé de délégation d’un pan de la matière narrative est exploité 
pour annoncer l’aventure de Gaudin de Val Effroiz chez Laure de Branlant : « Et Gaudins de Val 
Effroiz fu en l’ariere garde atout.VIII. M. homes qui joenes chevaliers estoit et bons as armes 
et seurs et cousins aprés germains au roi Aguiscans de par son père. Icist fist puis mainte 
bele chevalerie devant le chastel ma damoisele Lore de Branlant qu’il voloit avoir a force a 
fame et devant la riche vile, qui tant fist a proisier, du Gaut Destroit, tant que Gauvenez l’i 
resqueust par sa proesce, einsi come li contes le vos devisera ça avant, car li leus n’en est 
ores mie, ainz retorne a parler du roi Aguiscant » (fol. 36c, Le Livre du Graal, éd. cit., p. 950-
951) ; nous soulignons.

21	 C’est aussi l’hypothèse que suggère C. Chase dans « Sur la théorie de l’entrelacement », 
art. cit.



124

Compagnonnages et rivalités manuscrites 

Tel qu’il nous a été transmis, le Livre d’Artus a de fait le statut d’une esquisse, 
au niveau du texte, qui a été relié à la va-vite, inachevé, mais aussi au niveau 
du manuscrit. Une observation attentive permet en effet de relever la trace 
d’un conflit au sein de l’atelier d’écriture entre le copiste et ses collaborateurs : 
là où le premier concevait son manuscrit comme un ensemble cohérent, sur 
lequel il a apposé deux fois des initiales (« PC »), dans le cahier même où le 
texte se transforme en inédit, les seconds ont réservé, à l’étape finale de la 
fabrication du livre, un traitement différent aux deux parties copiées. Après 
la copie, l’ornementation, comme le travail d’assemblage, ont été abandonnés 
au moment exact où le texte se métamorphose, comme si, au cœur même 
de l’atelier, un censeur avait remarqué le fondu enchaîné d’un texte à l’autre, 
et mis au rebut cette version insolite des « Premiers faits du roi Arthur » – 
version définitivement condamnée, au sens critique du terme, mais aussi au 
sens propre, transformant au cœur même de son processus de fabrication une 
copie inachevée en texte défaillant.

Le Livre d’Artus a donc fait les frais de la dynamique d’invention qui est 
à l’origine même de sa naissance : la concurrence textuelle qui caractérise la 
production cyclique des fictions arthuriennes dans les années 1230-1250 
et au-delà. Contrairement à ses multiples sœurs ennemies qui proposent 
des versions divergentes de la jeunesse du roi Arthur, de la Suite Vulgate aux 
Prophéties de Merlin en prose en passant par les reprises multiples des versions de 
la Suite dite « Post-Vulgate », le Livre d’Artus n’a pas semblé viable, malgré son 
originalité et son art, précisément, de l’esquisse, au sens esthétique du terme, 
cette fois. 

LE RÉGIME BRETON DU LIVRE D’ARTUS : UNE MATIÈRE AMPLIFIÉE

De l’héroïque au breton 

En passant d’un régime héroïque à un régime breton, au gré des trois ensembles 
qu’il fait se succéder, le prosateur du Livre d’Artus fait pourtant preuve d’une 
parfaite maîtrise de ses deux partitions, suite du Merlin en prose et prequel du 
Lancelot. Son texte montre ainsi une progressive multiplication des aventures 
individuelles. Alors que dans la première partie, seul Gauvain, dépensant son 
énergie entre les batailles saxonnes et différentes demoiselles à secourir, en 
connaît, la troisième est entièrement construite autour des quêtes de Sagremor, 
Gauvain, Arthur et de ceux qui les cherchent. Si cette réduplication participe 
d’une tendance à l’amplification caractéristique de la prose romanesque, 
elle démontre également, de la part de l’auteur, une grande conscience des 
implications de son pacte d’écriture, et en particulier de la question des 



125

noém
ie chardonnens, nathalie koble, patrick m

oran   L’invention du Livre d’A
rtus

stéréotypes arthuriens, qu’il se doit de déconstruire. La multiplication des 
aventures se comprend à travers ce prisme : elle ne répond pas tant à un besoin 
de quantité qu’à un souci de qualité. 

Les quêtes individuelles proposées ne sont en effet jamais gratuites : elles 
donnent à voir l’évolution des principaux personnages vers les caractéristiques 
cycliques qui leur sont propres. De ce fait, elles placent la naissance de la 
figure héroïque au cœur de l’écriture du Livre d’Artus. Pour le démontrer, 
on s’intéressera à la place particulière que tient au cœur du récit l’incognito 
chevaleresque 22. Non seulement le motif apparaît très fréquemment au fil des 
différentes aventures des chevaliers du Livre d’Artus, mais il est appliqué en 
particulier à des personnages ordinairement peu enclins à cacher leur identité : 
Gauvain et Arthur. L’incognito met alors en évidence l’évolution progressive 
de ces figures clés du monde arthurien, saisies ici dans leur prime jeunesse, vers 
les stéréotypes qui les caractérisent habituellement. Ce choix narratif est de fait 
emblématique de la déconstruction minutieuse des personnages qu’effectue le 
prosateur du Livre d’Artus, mais aussi de la tonalité ludique qu’il donne à son 
texte, et des jeux intertextuels qu’il élabore.

Gauvain : sur les chemins de la courtoisie

Gauvain est mis en avant dès le début du Livre d’Artus comme un guerrier 
accompli. Présent d’un bout à l’autre du champ de bataille, de jour comme 
de nuit, il est le principal artisan des victoires contre les Saxons. Il paraît en 
somme incarner le parfait héros épique, en bonne continuité de la Suite Vulgate. 
Pourtant, la figure n’est pas exempte de faille. Omniprésent et fougueux jusqu’à 
l’excès, incapable de maîtriser son désir de combattre et finissant par s’endormir 
sur son cheval, le personnage signale les risques d’un enfermement dans le 
régime héroïque et la nécessité, pour la progression du récit, comme de ses 
héros, d’un passage au régime breton. 

Le neveu d’Arthur est le premier, au sein du Livre d’Artus, à connaître des 
aventures individuelles, le premier, de fait, à expérimenter le régime breton. 
En pleine guerre contre les Saxons, Gauvain obtient en effet d’Arthur la 
permission de quitter la cour, afin de porter secours à une demoiselle nommée 

22	 Si le nom propre, notamment de par son lien avec la question de la renommée, est un 
rouage central de la société arthurienne, sa révélation ne va pas de soi. Les textes littéraires 
montrent d’innombrables chevaliers refusant avec obstination de livrer leur identité, et 
notamment Lancelot (voir Marie-Luce Chênerie, « L’anonymat de Lancelot du Lac dans les 
préludes d’une carrière héroïque », Littératures, 11, PUM, 1984, p. 9-17 et « Le thème du nom 
dans la carrière héroïque de Lancelot du Lac. Deuxième partie : La révélation du nom et du 
lignage », Littératures, 12, PUM, 1985, p. 15-28). L’incognito chevaleresque est ainsi un motif 
arthurien récurrent, repris en particulier par les grandes sommes romanesques en prose du 
xiiie siècle, qui en font un topos littéraire caractéristique de la chevalerie errante. 



126

Lore de Branlant. Le chevalier justifie sa demande par le caractère inédit de la 
requête : « Sires, donez moi ce secors : gel vos demant por ce que c’est li premiers 
que ge i voie » (fol. 156c). En prétendant relater la première sollicitation d’une 
demoiselle de l’histoire arthurienne, le prosateur du Livre d’Artus respecte son 
pacte d’écriture à la lettre. Non seulement il décrit les premiers temps du règne 
d’Arthur et la mise en place de ses coutumes, mais il remplit également son rôle 
de passeur entre le Merlin en prose et le Lancelot, en dénouant, par l’irruption 
d’une aventure individuelle au sein des guerres saxonnes, le délicat problème 
du changement de régime narratif entre ces deux textes.

La requête de la demoiselle aboutit en effet au départ de Gauvain, ce qui 
génère une véritable parenthèse bretonne, en plein cœur du régime héroïque 
qui domine dans la première partie du Livre d’Artus. Sur une quinzaine de 
folios (fol. 160b-176d), le prosateur interrompt son récit des batailles contre 
les Saxons pour suivre les exploits solitaires du neveu d’Arthur. Ces aventures 
individuelles mettent drastiquement en évidence l’absence des stéréotypes 
cycliques du personnage, et illustrent leur nécessaire et progressive intégration. 
C’est que le parangon de la courtoisie est encore, au début du Livre d’Artus, en 
devenir. Si, pendant les guerres saxonnes déjà, il montrait des excès héroïques, 
et entretenait une relation parfois tendue avec son oncle 23, il vit, lors de sa quête 
solitaire, ses premières aventures amoureuses, révélant une relative maladresse, 
et une inexpérience patente 24. Surtout, il refuse obstinément de révéler son 
nom, avançant incognito dès lors qu’il se trouve hors de la cour arthurienne. 
Cet acte tranche fortement avec la tradition, puisque Gauvain, dès Le Conte du 
Graal de Chrétien de Troyes, indique toujours son nom, du moins lorsqu’on 
le lui demande 25. La quête d’aventures individuelles est donc pour le jeune 
chevalier du Livre d’Artus, non seulement quête de renommée et d’identité, 
comme le veut la tradition arthurienne, mais aussi acceptation de son nom et 
de sa réputation, en d’autres termes, de ses stéréotypes. 

L’incognito de Gauvain apparaît au sein du texte en ouverture de sa première 
aventure individuelle. Le motif est présenté comme un « gab ». Gauvain 
déclare à la messagère de Lore de Branlant se nommer « Daguenez li Coarz » 

23	 Ainsi voit-on Gauvain défier l’autorité d’Arthur à plusieurs reprises en organisant des 
expéditions nocturnes contre les Saxons, ce malgré les oppositions du roi (fol. 116a, 117c et 
137b). En outre, la prise de position d’Arthur pour Keu, et non pour Sagremor, lance ce que 
Pierre Gallais nomme « l’affaire Sagremor » (art.cit.), entre les folios 139b et 144a, épisode 
qui voit Gauvain prêt à quitter la cour, suivi par la plupart des chevaliers.

24	 Voir à ce propos Nathalie Koble, « Et la lune luisoit moult clere : les insomnies érotiques et 
guerrières des jeunes héros arthuriens », dans Christine Ferlampin-Acher, Élisabeth Gaucher 
et Denis Hue (dir.), Perspectives médiévales, juillet 2008, « Sommeil, songes et insomnies », 
p. 217-243.

25	 « Onques mes nons ne fu celez – An leu ou il me fust anquis », énonce Gauvain dans Le Conte 
du Graal, éd./trad. Charles Méla, Paris, Le Livre de Poche, 1990, v. 5550-5551. 



127

noém
ie chardonnens, nathalie koble, patrick m

oran   L’invention du Livre d’A
rtus

(fol. 156c), énoncé qui déclenche l’hilarité de la cour arthurienne 26, et ne 
laisse aucun doute sur les intentions ludiques rattachées au procédé. Gauvain 
évolue ensuite incognito, alternant entre le pseudonyme qu’il s’est donné et 
un anonymat total, au gré de son cheminement solitaire de la première partie. 
Au sein de ces épisodes, le motif apparaît également comme une source de 
comique, notamment en étant à la base de nombreux quiproquos. Ainsi, 
Gauvain, camouflé sous son nouveau patronyme, est fort mal reçu par la 
demoiselle de Branlant. Elle se focalise sur le surnom de « couard », et non sur 
le chevalier lui-même, qui pourtant triomphe héroïquement de son ennemi. 
Elle en oublie alors tous ses devoirs, malgré les mises en garde incessantes de 
Brun, son sénéchal. Le même réflexe de focalisation sur le nom propre (ou son 
absence) est mis en lumière dans les autres aventures. Confronté aux effets de 
sa renommée naissante, Gauvain se garde bien de révéler son identité. Or, ni 
Floree, ni la sœur de Guingambresil, toutes deux amoureuses de lui par ouï-
dire, ni Guingambresil, ni ses cousins, jaloux des effets de sa réputation et 
désireux de le tuer, ne parviennent à reconnaître l’objet de leurs (res)sentiments 
lorsqu’ils se trouvent en face de lui. Éminemment ludique, pour un public 
complice, jamais dupe de celui qui se cache sous le masque, l’incognito met 
en évidence l’aveuglement provoqué par le nom propre, et plus largement une 
société valorisant à tel point la recherche de l’honneur et de la renommée de ses 
membres, qu’elle en vient à faire passer au second plan les actes mêmes dont la 
renommée prétend être le reflet. 

Cet usage du motif de l’incognito est révélateur des liens étroits entretenus 
par le Livre d’Artus avec les romans en vers du xiiie siècle qui prennent Gauvain 
pour héros. Plusieurs d’entre eux jouent également sur la tension entre signifié 
et signifiant, nom et personnage. Le neveu d’Arthur apparaît ainsi incognito, 
de façon contrainte dans ces cas, au sein de La Vengeance Raguidel de Raoul de 
Houdenc, du Chevalier aux deux épées, et de L’Âtre périlleux 27. Alors que dans 
les deux derniers cas, Gauvain, pris pour mort par tous les autres personnages, 
n’a d’autre choix que l’incognito, dans le texte de Raoul de Houdenc il s’agit 
pour lui d’échapper, en cachant son nom ou en se faisant passer pour Keu, à la 
haine implacable que lui vouent Maduc le Noir et la Pucelle de Gaudestroit. 

26	 Cela est révélé par la messagère de Lore de Branlant, au moment où elle fait le récit de son 
arrivée chez Arthur : « il me dist que il avoit non Daguenez li Coarz, mais molt s’en ristrent li 
rois et li autre tuit qui o lui estoient » (fol. 168d). 

27	 Il faut en outre signaler que Gauvain est également montré incognito dans le Tristan en 
prose. Le personnage y subit une dégradation flagrante, et l’incognito est utilisé dans cette 
perspective pour montrer son noircissement. Voir à ce propos Laurence Harf-Lancner, 
« Gauvain l’assassin : la récurrence d’un schéma narratif dans le Tristan en prose », dans 
André Crépin et Wolfgang Spiewok (dir.), Mélanges en l’honneur de Danielle Buschinger, 
Greifswald, Reineke-Verlag, 1996, p. 219-230.



128

Tout comme les figures du Livre d’Artus qui haïssent ou aiment Gauvain, ces 
deux personnages se révèlent incapables de reconnaître le chevalier lorsqu’ils 
se trouvent en face de lui. Mais les liens du texte avec l’œuvre de Raoul de 
Houdenc vont encore plus loin. C’est que le Livre d’Artus se donne à voir, à 
travers l’aventure de Gauvain chez Lore de Branlant, comme rien de moins que 
le prequel de La Vengeance Raguidel. Lore de Branlant n’est autre en effet que 
la dame de Gaudestroit que l’on suit chez Raoul de Houdenc. Le Livre d’Artus 
développe l’origine de la haine farouche qu’elle voue à Gauvain, en décrivant 
la duperie dont elle a été victime, autour du nom de Daguenet le Couard. 
Se rendant, dans la deuxième partie du Livre d’Artus, à la cour d’Arthur, elle 
y apprendra l’identité réelle du chevalier qui l’a sauvée. Tombée éperdument 
amoureuse, elle l’invite alors à lui rendre visite. Voyant ses attentes déçues, elle 
fait construire « unes loges a fenestres coleices trenchanz, par ou en pot veoir 
trestot l’aornement de la chapele. Et ce porquoi ele le fist, si fu por occirre li et 
monsegnor Gauvain, ja si tost veoir ne la vendroit » (fol. 191d), piège auquel 
échappe précisément le chevalier dans La Vengeance Raguidel (v. 2118-2155) 28. 
Lancé dans un nouveau régime narratif, le prosateur du Livre d’Artus marque 
la transition avec l’héroïque en réécrivant et en annonçant plusieurs fictions de 
style breton, notamment par le biais de motifs récurrents, comme l’incognito 
chevaleresque. Son texte ne se donne alors pas seulement à voir comme une 
suite rétrospective du Lancelot, mais bien comme un prequel de la tradition 
fictionnelle arthurienne, au sens large 29.

Mais l’incognito dont se pare Gauvain dans la première partie du Livre d’Artus 
met aussi en lumière des enjeux propres à ce texte. Le motif fonctionne en 
particulier comme un indicateur de la jeunesse du personnage. Le comique 
naît également des justifications données par celui qui est, dans la tradition 
arthurienne, le meilleur chevalier du monde, ainsi que de son obsession à 
garder son identité secrète. Gauvain explique que son incognito n’est autre 
qu’un moyen de se protéger de ses ennemis ; ainsi au père de Floree : « si ne vos 
poist mie se ge ne le vos di ne mon non autresi, car il a maintes genz entre ci 
et la ou ge vois qui ne m’aiment mie, si n’ai cure que nus me voie » (fol. 163a), 
puis peu après à un chevalier : « se ge vos disoie mon non, ge criem que ge n’i 
eüsse domage en aucun tens, et se vos le saviez, ge n’en avroie ja mielz, car 
a mauvés home et a enviels doit l’en bien son penser covrir et soi poi faire 

28	 Éd. de Gilles Roussineau, Genève, Droz, 2004. Dans La Vengeance Raguidel, Gauvain et la 
dame de Gaudestroit se rencontrent lors d’un tournoi (v. 2221-2302), et non pas à la suite 
d’une demande d’aide de la dame à la cour d’Arthur. C’est donc une véritable réécriture du 
texte de Raoul de Houdenc que s’autorise le prosateur du Livre d’Artus.

29	 Le Livre d’Artus se lie, entre autres, aux textes de Chrétien de Troyes, et en particulier au 
Chevalier au Lion et au Conte du Graal, ainsi qu’à la Première Continuation, ou à Meraugis 
de Portlesguez. Voir à ce sujet K. Busby, « L’intertextualité du Livre d’Artus », art. cit. 



129

noém
ie chardonnens, nathalie koble, patrick m

oran   L’invention du Livre d’A
rtus

conoistre » (fol. 164a). En outre, s’il consent, à la fin de ses premières aventures 
individuelles, à révéler son identité à Floree, après avoir pris son pucelage, ce 
n’est pas sans précaution : « or vos dirai ge mon non por vostre cuer mettre plus 
a aise par un covent que vos ne parlerez ne a home ne a fame, ne ne direz que 
ce aie ge esté devant lors que celer ne le porroiz et que force le vos fera dire » 
(fol. 174b). Gauvain est encore bien jeune au début du Livre d’Artus. Saisi par 
le prosateur dans une période de liberté totale, hors du canon arthurien, le 
personnage n’assume encore ni son nom, ni sa réputation, et encore moins 
le principe même de la chevalerie errante, qui veut que jamais un chevalier 
n’esquive ce que le hasard place sur son chemin. 

La suite du texte donne à voir l’évolution du parangon de la chevalerie 
arthurienne, jusqu’à son installation dans les stéréotypes qui collent 
habituellement à son armure. Alors que la deuxième partie du Livre d’Artus 
se déroule majoritairement à la cour d’Arthur, la troisième est l’occasion de 
nouvelles aventures individuelles, cette fois-ci offertes à plusieurs chevaliers, 
et en particulier à Arthur, Gauvain et Sagremor. Ces quêtes solitaires n’ont 
pourtant pas exactement la même légèreté que celles de la première partie. 
Le départ du roi et de deux de ses meilleurs chevaliers laisse la cour fort 
dépourvue, alors même qu’une nouvelle menace saxonne se fait jour. Cette 
atmosphère signale à n’en pas douter qu’il est grand temps, pour les héros, de 
s’installer dans leurs stéréotypes, et d’occuper les rôles qui seront les leurs dans 
la suite du cycle.

Gauvain, en se relançant sur les chemins de l’aventure individuelle, commence 
par reprendre le masque de l’incognito. Il refuse ainsi de donner son nom à 
Helae : « et savez vos por quoi ? Porce que ge ne voil que vos, ne autres, se gap de 
moi puis que ge serai de vos partiz, car vos ne me savroiz nomer, si en remandra 
la parole aitant » (fol. 210a). La remarque permet de mesurer l’évolution des 
préoccupations du jeune homme, et à travers elle, de sa caractérisation comme 
meilleur chevalier de la cour d’Arthur. Il ne s’agit plus tant ici de se protéger 
d’une éventuelle atteinte physique, mais bien de conserver intacte sa réputation. 
Gauvain a donc progressé sur la route de son image habituelle, mais il lui 
reste encore du chemin à parcourir. La fin de la troisième partie montre en ce 
sens une stabilisation du personnage, puisqu’il commence progressivement à 
révéler son nom. Tout d’abord contraint de révéler son identité à la demoiselle 
à la Harpe, afin qu’elle aille chercher du secours à la cour d’Arthur en son 
nom (fol. 214a), puis donnant son identité lors de la première demande en 
ce sens de la sœur de Giromelant (fol. 291b), c’est bel et bien à la fin du Livre 
d’Artus tel qu’il nous est parvenu, lors de l’épisode de l’Île Tournoiante, que 
le chevalier achève son parcours initiatique et intègre son identité cyclique. 
Au seigneur du lieu qu’il a vaincu, Gauvain énonce en effet le principe qui 



130

le caractérise habituellement : « mon non vos dirai ge volentiers, car onques 
por doutance d’ome a mon vivant ge nel celai, ne vos nu celerai ge mie. J’ai 
non Gauvains, li niés au roi Artus de Bretaigne, et mes peres si a non li rois 
Loz d’Orcanie en Loenois » (fol. 263a). Le passage a son importance. L’épreuve 
de l’Île Tournoiante ne peut être achevée, d’après une prophétie de Merlin 
(fol. 258b/c), que lorsque le fils d’Uterpendragon et le meilleur chevalier du 
monde s’y attelleront ensemble. Si Gauvain la réussit, c’est donc en assumant 
symboliquement, après avoir été confronté à l’aventure solitaire, aux femmes, 
et à sa renommée, son rôle de parangon de la chevalerie, de bras droit d’Arthur, 
et de meilleur héros individuel. Alors que le manuscrit 337 s’achève, le neveu 
d’Arthur est devenu le parfait représentant du régime breton dans lequel 
s’installe le Livre d’Artus.

Arthur : un roi en devenir

Un autre personnage du texte rechigne à révéler son identité : Arthur lui-même. 
Dans la première partie du Livre d’Artus, le jeune roi apparaît comme une figure 
figée, conseillée et dirigée par Merlin. Incapable de prendre les bonnes décisions 
seul, il manque provoquer le départ de Gauvain et par ricochet, des meilleurs 
chevaliers de la cour. Dans la deuxième partie, qui montre un royaume en paix, 
le souverain en herbe n’est pas davantage prêt à assumer son rôle. Il se dit « las 
de plaidoier » (fol. 202d), ce qui le mène, dans la troisième partie, à partir à 
l’aventure, parallèlement à Gauvain et à Sagremor.

Arthur est alors dépeint comme un jeune chevalier fougueux et obsédé par 
sa quête, différant son retour à la cour. Audacieux, le Livre d’Artus est un des 
seuls textes, si l’on exclut le Conte du Papegau, bien plus tardif, qui décrit 
véritablement Arthur comme un roi-chevalier, aux prises avec des aventures, 
tant merveilleuses et chevaleresques qu’amoureuses. Durant son errance, le 
personnage refuse de donner son nom. Si le fait s’explique par la nécessité de 
camoufler son statut royal, ce choix narratif ne manque pas de frapper le lecteur, 
tant il fait écho à l’obsession similaire de Gauvain. Comme si, en somme, la 
figure du roi ne pouvait se stabiliser qu’après être passée par l’aventure, après 
avoir suivi les traces de son neveu, véritable garant, dans la première partie, de 
l’unité de la cour 30.

Arthur, comme Gauvain, finira par assumer son identité. Après s’être découvert 
devant les rois Ydier, Neutre et Urien, il prend part à la bataille de Bedingan. Son 
intervention est décisive puisqu’il tue le chef des Saxons, Arranz, qui menaçait 

30	 On en voudra pour preuve, outre « l’affaire Sagremor », le fait qu’Arthur ne doit la vie sauve 
qu’à Gauvain à plusieurs reprises au cours du Livre d’Artus. Le chevalier sauve ainsi son oncle 
par deux fois lors des batailles saxonnes (fol. 130b et 145b), et lui vient également en aide 
lors de son enlèvement par des chevaliers inconnus (fol. 155c-156d). 



131

noém
ie chardonnens, nathalie koble, patrick m

oran   L’invention du Livre d’A
rtus

la cour pendant son absence. Par un jeu de miroir habile, le roi reprend en 
somme le rôle que tenait Gauvain dans les batailles saxonnes de la première 
partie. Grandie par ses aventures individuelles incognito, la figure est prête à se 
stabiliser en majesté. Ne manque pour cela que l’épreuve de l’Île Tournoiante, 
qu’Arthur réussit en qualité de fils d’Uterpendragon, et qui marque son retour 
dans la lumière de son nom. À Girflet, qui l’avait reconnu lors de la bataille 
de Bedingan et qui le pressait de revenir à la cour, le roi expliquait en effet : 
« ge ne me voil faire conoistre devant que nos aions achevé une aventure entre 
nos quatre [Arthur, Ydier, Neutre et Urien] en l’Isle Tornoiant que nos avons 
emprise » (fol. 244c). 

L’épisode de l’Île Tournoiante est donc central dans l’économie du récit. Issu 
d’une logique cyclique, il finit d’installer le texte dans un régime breton, et 
annonce de ce fait le Lancelot en prose. Situé sur la fin du Livre d’Artus, il n’est 
en outre suivi que de la fin de l’aventure de Sagremor, et de ses retrouvailles avec 
Arthur et Gauvain. Clôturant le parcours des deux principaux héros du texte 
vers leurs identités et stéréotypes respectifs, l’épisode laisse à penser que le Livre 
d’Artus n’est peut-être pas aussi incomplet que ne le laisse penser le manuscrit 
fr. 337. Narrativement, le programme annoncé au début de la troisième partie 
est clos : les aventures de Gauvain, Arthur et Sagremor sont achevées, la menace 
saxonne résolue et il ne manque que la mort de Merlin et le retour formel des 
chevaliers et du roi à la cour pour commencer le Lancelot. Peut-être ne sommes-
nous donc pas loin de posséder l’entier du Livre d’Artus.

Reste que ce texte dessine, à travers des cheminements individuels ponctués 
d’incognitos, l’individuation de deux figures actives, celles de Gauvain et 
d’Arthur, qui toutes deux doivent conquérir leurs identités héroïques, en 
s’installant progressivement dans le régime breton. De ce fait, le Livre d’Artus 
respecte à la perfection son pacte d’écriture, bien mieux du moins que la Suite 
Vulgate, qui reste, elle, largement cantonnée dans le régime héroïque. Si la 
réflexion cautionne les lectures critiques actuelles, qui regrettent l’inachèvement 
du Livre d’Artus, et le silence qui pèse sur lui, alors même qu’il met en lumière 
une fabrique romanesque réussie, elle ne doit pas occulter une autre utilité du 
texte : il permet de relire la Suite Vulgate sous un jour différent.

ENTRE SUITE VULGATE ET LIVRE D’ARTUS, UNE LIGNE DE PARTAGE DES EAUX

Dans le manuscrit 337, la fusion des deux textes fait se succéder des pratiques 
narratives orientées de manière très différente. On l’a dit, alors que la Suite 
Vulgate – surtout dans ses deux premiers tiers – est un texte largement tourné 
vers son amont cyclique, c’est-à-dire vers le Merlin, le Livre d’Artus est orienté 
de manière beaucoup plus téléologique, vers le Lancelot. La Suite Vulgate en 



132

effet développe sa matière narrative par le biais d’une expansion de la matière 
du Merlin : les deux grandes trames qui occupent en alternance le jeune roi 
Arthur sont la rébellion des barons de Bretagne d’une part, et les invasions 
saxonnes d’autre part ; ces deux fils étaient déjà inclus en germe dans le roman 
de Robert de Boron, à travers les manigances de Vertigier, roi usurpateur et ami 
des Saxons 31, puis les guerres d’Uther et de Pandragon contre les envahisseurs, et 
enfin le scepticisme des grands seigneurs bretons face à l’élection divine d’Arthur 
à la fin du roman 32. Aucun de ces éléments narratifs ou thématiques n’a sa place 
dans le Lancelot, roman où le royaume arthurien, désormais apaisé, est un cadre 
propice aux aventures plutôt qu’un sujet à part entière. En ce sens la partie de 
la Suite Vulgate cooptée par le Livre d’Artus est très nettement une expansion 
du Merlin. La donne est tout autre dans la partie Artus à proprement parler, 
qui se fait sur le mode d’une « préparation au Lancelot », comme on parle de 
« préparation à la Queste » pour le dernier tiers dudit Lancelot. Artus se construit 
dans une relation de dépendance vis-à-vis du roman qui le suit (ou qui devrait 
le suivre), sur le mode du prequel. À partir du deuxième tiers du Livre d’Artus 
la logique d’anticipation domine, et le texte consacre une part importante de 
son temps narratif à préparer le terrain de son successeur. Plusieurs épisodes 
sont mis en place de façon précise : le Val sans Retour, Escalon le Ténébreux, la 
Douloureuse Tour, l’enlèvement de Guenièvre au royaume de Gorre, et ainsi 
de suite. La Suite Vulgate est beaucoup plus économe à cet égard 33. Ne serait-ce 
que du point de vue du régime narratif, comme on l’a dit, le régime aventureux 
prend progressivement le pas sur le régime héroïque, celui-ci servant surtout à 
opérer une transition en douceur entre Suite Vulgate et Livre d’Artus. Même dans 
le premier tiers d’Artus les épisodes fondés dans le régime breton (notamment 
les aventures de Gauvain chez Laure de Branlant) contribuent à orienter le 
texte davantage vers l’aval cyclique que vers l’amont. En ce sens, on peut 
interpréter le Livre d’Artus comme une stratégie d’adaptation de la Suite Vulgate 
au Lancelot, en contrebalançant la narration guerrière, plus « vétéro-bretonne », 
de celle-là, par un mode d’écriture qu’on pourrait qualifier de « néo-breton », 

31	 Hargodabran, chef des Saxons dans la Suite et le début d’Artus, est le neveu d’Angis, principal 
antagoniste du Merlin, d’abord allié à Vertigier par le mariage de celui-ci avec sa fille, puis 
opposé à Uther et Pandragon.

32	 La guerre contre les barons rebelles est aussi l’expansion rétrospective de remarques 
incidentes qui se trouvent au début du Lancelot (Lancelot. Roman en prose du xiiie siècle, éd. 
A. Micha, Genève, Droz, 1978-1983, 9 vol., t. VII, notamment p. 60).

33	 Elle n’est pas pour autant dépourvue d’épisodes annonçant le Lancelot : la Fausse Guenièvre 
est notamment introduite (Les Premiers Faits du roi Arthur, éd. Irène Freire-Nunes, dans 
Le Livre du Graal, éd. dir. Philippe Walter, Paris, Gallimard, coll. « Bibliothèque de la Pléiade », 
t. I, 2001, p. 1288-1300) et plusieurs prophéties préparent les événements de la Queste del 
saint Graal et de la Mort le roi Artu ; mais Artus montre beaucoup plus d’enthousiasme à 
mettre en place des éléments précis du Lancelot.



133

noém
ie chardonnens, nathalie koble, patrick m

oran   L’invention du Livre d’A
rtus

fait d’aventures et d’entrelacement des épisodes. Le passage d’un texte à l’autre, 
ou plutôt d’une partie à l’autre du manuscrit fr. 337, fonctionne comme une 
ligne de partage des eaux narratives.

La bataille de Clarence : un tournant pour les deux suites

Pour finir, un examen plus poussé de cette transition, en la comparant avec 
le texte « normal » de la Suite Vulgate, permet peut-être de mieux éclairer le 
choix du rédacteur d’Artus, mais aussi certaines caractéristiques de son texte-
source. Pourquoi le rédacteur choisit-il d’interrompre le texte de la Suite au 
moment des amours de Morgain et de Guiomar ? L’épisode, même s’il donne 
l’occasion d’expliquer la haine de Morgain pour Guenièvre, ne joue qu’un rôle 
minime dans l’économie générale du roman, et ne représente pas une étape 
particulièrement naturelle pour couper le texte. Sans doute n’est-ce pas dans 
l’épisode en lui-même qu’il faut chercher l’explication du geste du rédacteur : 
il faut en réalité regarder un peu en aval. Dans la Suite comme dans Artus, 
l’épisode de Guiomar et de Morgain précède de peu la grande étape narrative 
qu’est la bataille de Clarence, qui dans les deux cas marque à plus ou moins 
brève échéance la défaite définitive des Saxons. Dans le Livre d’Artus Clarence 
sonne le début d’un dernier cycle d’affrontements contre l’envahisseur ; dans 
la Suite Vulgate il s’agit de la dernière bataille contre les forces d’Hargodabran, 
héritier du saxon Angis qu’Utherpandragon affrontait dans le Merlin. Après 
cette bataille Arthur se livre encore à quelques campagnes plus brèves, d’abord 
contre le roi Rion des Îles, originaire d’Irlande, puis contre les Romains en 
France, mais la trame proprement saxonne est bouclée.

La position de la bataille de Clarence à la transition entre Suite Vulgate et 
Livre d’Artus permet de réinterroger la structure de la Suite Vulgate elle-même. 
Celle-ci est souvent considérée comme un long récit militaire, dont la matière 
se réduit entièrement à « deux longues épopées » pour reprendre les termes 
d’Alexandre Micha, « la lutte d’Arthur contre les feudataires » et « la lutte – 
beaucoup plus importante – des Chrétiens […] contre les Sesnes 34 ». Mais ces 
deux « épopées » se terminent avec Clarence : c’est la réfection de l’alliance entre 
le roi et ses vassaux qui permet la victoire décisive contre les païens. Après cet 
épisode, la physionomie de la Suite Vulgate se modifie de manière considérable. 
Aux grandes trames guerrières succèdent des épisodes plus brefs : deux petites 
campagnes militaires, l’une contre le roi Rion et l’autre contre les Romains ; 
des combats merveilleux opposant Arthur à des monstres (le chat du lac de 

34	 A. Micha, « La composition de la Vulgate du Merlin » [1954], dans De la chanson de geste au 
roman. Études de littérature médiévale offertes par ses amis, élèves et collègues, Genève, 
Droz, coll. « Publications romanes et françaises », 1976, p. 367-402, p. 367.



134

Lausanne et le géant du mont Saint-Michel) ; la conception d’Hector des 
Marais, fils illégitime de Ban de Bénoïc et de la fille du seigneur des Marais ; 
la visite de Merlin chez Flualis, roi sarrasin ; et enfin l’enserrement de Merlin 
par Viviane et la quête de l’enchanteur par les chevaliers d’Arthur, dont seul 
Gauvain sort victorieux.

Alors que la double trame de la Suite Vulgate est achevée avec la bataille de 
Clarence, ce foisonnement narratif peut surprendre : certes, le texte doit se 
conclure sur l’enserrement de Merlin, mais cela ne justifie pas la profusion que 
l’on constate dans ce qu’il faut bien appeler, quantitativement, un codicille à la 
trame principale. Or la transition entre Suite et Livre d’Artus dans le manuscrit 
fr. 337 éclaire d’un jour nouveau cette dernière partie de la Suite : peut-être 
se trouve-t-on ici aussi dans un cas de glissement de régime, et de glissement 
d’orientation narrative. Avant Clarence, la Suite Vulgate est tournée vers le 
Merlin, qu’elle s’applique à poursuivre et à étendre ; après Clarence, elle se 
tourne vers le Lancelot, qu’elle se met peut-être un peu tard à anticiper, par 
des événements à valeur proleptique comme la conception d’Hector, et par 
des épisodes à la teinte plus « aventureuse » que « guerrière », comme les duels 
monstrueux d’Arthur et surtout la quête de Merlin par Gauvain. On peut même 
aller plus loin : Alexandre Micha remarquait que cette dernière partie de la 
Suite se distinguait du reste du texte par plusieurs particularités stylistiques : les 
indications de date diégétiques sont très peu nombreuses, et la partie débute 
après une lacune de plusieurs mois 35 ; la guerre contre les Romains est un simple 
dérimage du même épisode dans le Roman de Brut de Wace 36. La brièveté des 
épisodes et leur tonalité neuve sont elles-mêmes des marqueurs stylistiques 
discordants avec le reste du texte : au vu de ces indices, il n’est pas interdit de 
supposer un changement de rédacteur pour cette dernière partie, de même 
qu’il y a changement d’auteur entre les deux parties du fr. 337 : en tout cas, que 
l’on s’attache ou non à ces questions de génétique textuelle, il est certain qu’il 
y a changement d’écriture et de projet narratif. La Suite Vulgate est elle aussi 
parcourue de logiques contradictoires, même si elle semble plus homogène, 
presque monolithique, vue de l’extérieur ; elle aussi est partagée entre deux pôles 
qu’elle s’efforce de contenter à tour de rôle, même si elle s’oriente vers la mise 
en place du chronotope lancelotien beaucoup plus tard que ne le fait le fr. 337 : 
peut-être est-ce là le « défaut » que le rédacteur du Livre d’Artus a voulu corriger, 
en faisant sa propre bataille de Clarence et surtout son propre « après-Clarence », 

35	 Ibid., p. 384-386 : « pour toute cette dernière partie la chronologie est assez arbitraire et, 
d’une manière générale, elle le devient de plus en plus au fur et à mesure que l’on s’achemine 
vers la fin » (p. 386).

36	 A. Micha, « La guerre contre les Romains dans la Vulgate du Merlin » [1951], dans De la 
chanson de geste au roman, op. cit., p. 389-402.



135

noém
ie chardonnens, nathalie koble, patrick m

oran   L’invention du Livre d’A
rtus

non plus réduit à sa portion congrue comme dans la Suite, mais amplifié à des 
proportions romanesques. Sans doute est-ce aussi trop d’ambition, pour un 
texte somme toute ancillaire et tardif dans le cycle, qui l’a perdu.

Le Livre d’Artus est un texte au troisième degré 37 : non content d’être une suite 
de roman, il est une suite de suite, ou même une suite bifurquée, choisissant 
de poursuivre dans une autre direction un texte – la Suite Vulgate – qui était 
déjà un surgeon romanesque né tardivement du Merlin originel. De même que 
les continuations du Conte du graal sont, à part la première, des continuations 
de continuations, de même le Livre d’Artus se livre à un jeu non seulement de 
substitution mais d’imbrication : non content de remplacer le dernier tiers de 
la Suite Vulgate, il doit aussi composer avec celle-ci comme texte source. Alors 
que le rôle de la Suite Vulgate au sein du cycle était d’assurer le lien entre le 
Merlin et le Lancelot, Artus se propose de faire le raccord entre la Suite Vulgate 
et le Lancelot, comme si quelque chose dans la manière dont son modèle 
avait procédé demeurait insatisfaisant. Il en résulte une branche textuelle à 
deux rameaux, auquel la critique n’a pas donné de nom, et qui est le texte du 
manuscrit BnF, fr. 337.

Dans le cas de ce manuscrit unique, nous sommes donc tentés de voir 
l’arbre qui cache la forêt. Cette bipolarité, qui paraît fonder la singularité de 
ce manuscrit dans la tradition arthurienne en prose, est en fait révélatrice de 
techniques d’écriture qui associent dès le xiiie siècle invention textuelle et 
montage et multiplient les mondes possibles auxquels la fiction arthurienne 
peut donner lieu pour inventer les commencements du royaume. Ces 
reconfigurations multiples supposent une réflexion esthétique aboutie, peut-
être élaborée, pour certains manuscrits, dans des ateliers de production où, sur 
le modèle des ateliers cinématographiques contemporains, l’invention d’une 
suite pouvait être assurée à plusieurs. L’étude du manuscrit 337, hapax inachevé 
et – si l’on peut dire – sans suite, confirme au plan codicologique cette réflexion 
menée par les contributeurs ; elle incite en tout cas le critique à revenir à la réalité 
manuscrite de chaque témoin pour comprendre l’élaboration esthétique de ces 
fictions polyphoniques.

37	 En référence à la « littérature au second degré » décrite par Gérard Genette dans Palimpsestes. 
La littérature au second degré, Paris, Éditions du Seuil, 1982.





le m
anuscrit unique   Table des m

atières

147

TABLE DES MATIÈRES

Avant-propos
Élodie Burle-Errecade & Valérie Gontero-Lauze.............................................................................7

première partie
LA RÉCEPTION DU MANUSCRIT UNIQUE

Textes scientifiques français et manuscrit unique
Joëlle Ducos....................................................................................................................................... 13

Un manuscrit singulier et unicum à Saint-Augustin de Canterbury : le fabliau 
Un chevalier et sa dame et un clerk dans le manuscrit Cambridge, Corpus Christi 
College 50
Francis Gingras.................................................................................................................................25

La malédiction du manuscrit unique : 
quelques réflexions sur trois textes longs de la littérature occitane médiévale
Gérard Gouiran.................................................................................................................................39

deuxième partie
L’ÉDITION DU MANUSCRIT UNIQUE

Publier le manuscrit unique : problèmes et exemples d’édition (avec une note sur 
le Tristan de Béroul)
Giuseppina Brunetti.........................................................................................................................55

Le Rosarius ou les vestiges du cabinet d’étude d’un prédicateur mondain
Marie-Laure Savoye.........................................................................................................................73

Comprenne qui pourra… 
La fabrique du Moyen Âge au xviie siècle dans le manuscrit 405 de la 
bibliothèque Inguimbertine de Carpentras
Sébastien Douchet et Valérie Naudet............................................................................................89



148

troisième partie
INTERTEXTUALITÉS : 

AUTOUR DU MANUSCRIT UNIQUE

L’invention du Livre d’Artus : le manuscrit Paris, BnF, fr. 337
Noémie Chardonnens, Nathalie Koble et Patrick Moran............................................................ 115

Deux manuscrits uniques pour Neuf Preux
Anne Salamon.................................................................................................................................137

Table des matières..........................................................................................................................147


