DOMINIQUE BARTHELEMY, ISABELLE GUYOT-BACHY,
FREDERIQUE LACHAUD & JEAN-MARIE MOEGLIN (DIR.)

COMMUNITAS REGNI

La « communauté de royaume »

de la fin du x€ siecle au début du x1v* siecle
(Angleterre, Ecosse, France, Empire, Scandinavie)

S\.,

i
o ol Gty @mﬂ Sehiec .mﬁﬁ:&ﬁ
" pﬂ %Jraﬁl’camm;c«afmnpda ﬁ'g‘ igenfu’
-ﬂwm-‘g‘d-

s omliet Bucumog Himes a:-{m&
SL..,J..,I‘M svrma»n mFm.«) . Grc‘r\nqud‘& :
wuﬁﬂcw @w‘
] vhﬂtﬁ.l, cv'lpvﬂrwa ’uﬂrrma'“swﬂmf -
L G5 g F-fnb-ﬁ-rrz\rr 2
,,,ﬁﬁ:—.,"m-ﬁ??u e

7 i goall, aireSo8s confhy
ks

2 ‘e&n,:ﬁfw.,.rp.s.,.“.ﬂq.p,ywrﬁ S
mﬁ‘.-ni-b:.w.m-c...fx.ﬁ ol




»g@ CULTURES ET CIVILISATIONS MEDIEVALES N°72
e

COMMUNITAS REGNI

La « communauté de royaume »
de la fin du x° siecle au début du x1v° siecle
(Angleterre, Ecosse, France, Empire, Scandinavie)

Les historiens médiévistes hésitent 3 parler d’Etat ou de nation quand
ils évoquent les entités politiques du Moyen Age central ; quand il sagit
de désigner une entité politique correspondant a une province, le terme
royaume — parfois méme en I'absence d’un roi — est moins conflictuel.
Existait-il pour autant des communautés politiques spécifiques a I’échelle
des royaumes, des « communautés de royaume » ? Dailleurs, dans plusieurs
régions d’Occident, 'usage du syntagme communitas regni caractérisait
plutdt la terminologie des programmes politiques des mouvements
d’opposition au roi. Les contributions réunies dans ce volume prennent
toutefois appui sur cette notion pour proposer un questionnement
renouvelé des fondements politiques d’une partie de 'Occident médiéval
(Scandinavie, Empire, France, Angleterre et Ecosse, pays tchéques), afin
de comprendre ce qui en faisait la singularité.

Illustration : La déclaration d’Arbroath, 6 avril 1320, exemplaire dit de Tyninghame
© The History Collection/Alamy banque d’images

https://sup.sorbonne-universite.fr


https://sup.sorbonne-universite.fr

CCM72 - COMMUNITAS REGNI. LA « COMMUNAUTE DE ROYAUME »
DE LA FIN DU X° SIECLE AU DEBUT DU XIV° SIECLE...

D. Barthélemy, I. Guyot-Bachy, F. Lachaud & ].-M. Moeglin (dir.)

ISBN: 979-10-231-5289-0



s
0

&

s T
Cultures et civilisations médiévales

collection dirigée par Jacques Verger et Dominique Boutet

Précédentes parutions

Créer. Créateurs, créations, créatures au Moyen Age
Florian Besson, Viviane Griveau-Genest & Julie Pilorget (dir.)

Expériences critiques. Approche bistoriographique
de quelques objets littéraires médiévaux
Véronique Dominguez-Guillaume & Elisabeth Gaucher-Rémond (dir.)

Le Manuscrit unique. Une singularité plurielle
Elodie Burle-Errecade & Valérie Gontero-Lauze (dir.)

Le Rayonnement de la cour des premiers Valois a I'époque d’Eustache Deschamps
Miren Lacassagne (dir.)

Ambedeus. Une forme de la relation a autre au Moyen /fge
Cécile Becchia, Marion Chaigne-Legouy et Letitia Tabard (dir.)

Epistolaire politique. 11. Authentiques et autographes
Bruno Dumézil & Laurent Vissiére (dir.)

Imja et name. Aux sources de anthropologie germanique, anglo-saxonne et slave

Olga Khallieva Boiché

Lire en extraits. Lecture et production des textes de I'Antiquité i la fin du Moyen Age
Sébastien Morlet (dir.)

Savoirs et fiction au Moyen Age et & la Renaissance
Dominique Boutet & Joélle Ducos (dir.)

Epz’:z‘olm’re politique. 1. Gouverner par les lettres
Bruno Dumézil & Laurent Vissiére (dir.)

Prédication et propagande au temps d’Edonard I11 Plantagenét
Catherine Royer-Hemet

Intus et foris. Une catégorie de la pensée médiévale?

Manuel Guay, Marie-Pascale Halary & Patrick Moran (dir.)

Wenceslas de Bohéme. Un prince au carrefour de ’Europe
Jana Fantysovd-Matéjkova

LEnluminure et le sacré. Irlande et Grande Bretagne, viF-vir siécles
Dominique Barbet-Massin


https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales

Dominique Barthélemy, Isabelle Guyot-Bachy,
Frédérique Lachaud & Jean-Marie Moeglin (dir.)

Communitas regni

La « communauté de royaume »
de la fin du x¢ siécle au début du
x1v© siecle (Angleterre, Ecosse, France,
Empire, Scandinavie)

SORBONNE UNIVERSITE PRESSES
Paris


https://sup.sorbonne-universite.fr

Ouvrage publié avec le concours de Sorbonne Université et de I'Institut universitaire de France

Sorbonne Université Presses est un service général
de la faculté des Lettres de Sorbonne Université.

Version numérique: © Sorbonne Université Presses, 2025

ISBN de I'édition papier : 979-10-231-0613-8
© Sorbonne Université Presses, 2020

Mise en page Emmanuel Marc Dubois/3d2s (Issigeac/Paris)
d’apres le graphisme de Patrick Van Dieren

SORBONNE UNIVERSITE PRESSES
Maison de la Recherche
Sorbonne Université
28, rue Serpente
75006 Paris

sup@sorbonne-universite.fr
hteps://sup.sorbonne-universite.fr

tél.: +33 (0)1 53 10 57 6O


mailto:pups%40sorbonne-universite.fr?subject=CCM%20Manuscrit%20unique
http://pups.paris-sorbonne.fr

INTRODUCTION

La notion de « communauté de royaume »* est familiére aux historiens de
Ihistoire politique de ’Angleterre au x11r° siecle, en particulier aux spécialistes du
mouvement baronnial dit de réforme et rébellion, entre 1258 a 1265. Celui-ci
fut marqué par une série de tentatives destinées a limiter les prérogatives du roi
Henri I1I en mati¢re de gouvernement: dans la négociation avec le roi et ses
conseillers, la revendication politique des barons et, dans une moindre mesure, des
prélats, put sappuyer sur une solidarité — réalité vécue ou programme politique —
dont le serment mutuel permit la consolidation, et qui trouva a s’exprimer dans
des assemblées, grands conseils ou « parlements », dont la légitimité résidait aussi
dans la prétention de ces groupes a représenter les hommes libres du royaume. Les
textes issus de ce mouvement font un usage récurrent de I'expression communitas
regni, la « communauté du royaume », pour exprimer les revendications
baronniales face 4 un roi accusé d’abuser de son pouvoir.

Les travaux classiques de EM. Powicke et de Walter Ullmann soulignaient
la singularité de I'expérience politique anglaise, en particulier en comparaison
des formes de revendication politique dans le cadre du royaume de France.
EM. Powicke, dans son grand ouvrage sur le regne d’Henri III, paru en 1947,
analysait les événements politiques de la période a la lumiére de la notion
de « communauté de royaume », sans toutefois I'expliciter. Dans son essai
intitulé Principles of Government and Politics in the Middle Ages, paru en 1961,
Walter Ullmann voyait 'émergence de la « communauté de royaume » anglaise
comme une forme singuli¢re de construction politique et juridique, sorte
d’aboutissement ou de « coagulation » d’un mouvement « féodal » encore
amorphe, au sortir de la crise de 1215 qui vit Jean sans Terre concéder une
« Grande Charte » de libertés3. Le mouvement allait imposer au roi de légiférer

1 En frangais, ’expression « communauté de royaume » a une valeur générique,
« commmunauté du royaume » renvoyant a un cas spécifique.

2 Sir Frederick Maurice Powicke, King Henry Ill and the Lord Edward: The Community of the
Realm in the Thirteenth Century, Oxford, Clarendon Press, 1947, 2 vol., en particulier p. 28-29,
421 et 509-510.

3 Walter Ullmann, Principles of Government and Politics in the Middle Ages, London, Methuen,
1961, p. 175: « The emergence of the communitas regni in the thirteenth century may be
viewed as the coagulation of the still amorphous feudal body that had brought John to his
knees. The communitas regni was an abstract reflection of the feudal baronage, expressed in
the easily available legal terms : the universitas regni was merely another name for the same
thing. »

~N

OTOT e dNS e INDHY SVLINNWIWOD



en accord avec la « communauté du royaume »: et ce fut dans la jonction entre
roi et barons que se développa la notion de corona regni*. Ullmann reconnaissait
toutefois la difficulté pour les contemporains a désigner cette construction :
encore au Xv* si¢cle, Fortescue ne trouvait pas mieux, d’apres lui, que 'expression
politicum et regale pour qualifier I'originalité du régime anglais®.

La publication, en 1984, de Kingdoms and Communities in Medieval Europe
par Susan Reynolds, vint profondément remettre en cause cette interprétation®.
Il ne s’agissait plus en effet d’envisager la notion de « communauté de
royaume » pour le seul royaume d’Angleterre, ni de restreindre cette notion aux
mouvements d’opposition a la royauté, mais de la considérer a une échelle plus
vaste afin de « découvrir les traits fondamentaux d’une société tout entiére ».
Dans le dernier chapitre de son ouvrage, elle démontre, en sappuyant sur une
analyse comparée qui prend en considération I'’Angleterre, la France, 'Empire
et 'Italie, que le sentiment d’appartenance a une « communauté de royaume »,
ce qu'elle qualifie aussi de « regnal community », se développa au Moyen Age
central, dans ces différentes régions, dans la sphere laique, en se superposant
aux sentiments d’identité aux échelons inférieurs — que ce soit la communauté
engendrée par I'expérience commune du droit, ou par I'activité commune dans
le cadre du village, de la paroisse, de la fraternité ou de la guilde, de la ville, de
la seigneurie ou de la province®. Si le « royaume » est per¢u comme le cadre
idéal de lactivité collective — tout comme le roi est per¢u comme le type idéal
de gouvernant —, il n’est jamais considéré uniquement comme le territoire
gouverné par un roi, mais il correspond 4 un « peuple » qui a le sentiment
de former une « communauté naturelle » héritée de traditions, de coutumes
spécifiques, et de partager une ascendance commune?®. Lanalyse déborde les
royaumes a proprement parler pour envisager des entités politiques dont la taille
correspond a celle d’une province, gouvernée ou non par un roi, et qui sont

4 Ibid., p.178-179: « This development was based, not on any grand speculative reasoning,

but on the realistic utilization of the potentialities inherent in feudalism itself, that is, in the

feudal nexus between king and barons.[...] The crown is the abstract designation of the bond
that exists between king and kingdom, and that bond is the law which unites the king (in his
feudal function) with the community of the realm. »

Ibid., p. 191.

Susan Reynolds, Kingdoms and Communities in Western Europe 900-1300, Oxford,

Clarendon Press, 1984.

7 «She has done so, moreover, on a scale that seeks to discover basic traits of an entire
society... » (recension de Kingdoms and Communities par Andrew W. Lewis, Speculum, 62,
1987, p. 467-469, ici p. 467).

8 Susan Reynolds, Kingdoms and Communities, op. cit., p. 250-331.

9 Ibid., p.250: «[...]kingdoms as such nevertheless seem to have been normally perceived
as the ideal type of political unit, just as kings were perceived as the ideal type of ruler. A
kingdom was never thought of merely as the territory which happened to be ruled by a king.
It comprised and corresponded to a ‘people’ (gens, natio, populus), which was assumed to
be a natural, inherited community of tradition, custom, law, and descent. »

(<)%,



considérées par les contemporains comme les entités politiques les plus larges
— ’Empire constituant un cas particulier.

Selon cette these, la « communauté de royaume » est donc issue de la
rencontre, dans un mouvement 2 la fois vertical et horizontal, de plusieurs
volontés politiques, dans une négociation entre les différents acteurs — roi,
nobles, évéques, représentants du peuple et des villes. Mais elle est aussi vécue
comme une sorte d’évidence naturelle, et sappuie sur une évolution longue,
déja perceptible dans les communautés du haut Moyen Age. Enfin, ce nest pas
appartenance ethnique, I'identité culturelle ou linguistique, ou encore la réalité
d’origines communes qui contribuent a fonder la communauté de royaume,
mais bien I'imaginaire politique, lequel méle tous ces éléments. Cette analyse
n'est pas a quelques égards sans rejoindre celle de Benedict Anderson dans son
livre publié en 1983 sur la nation comme « communauté politique imaginée »,
au-dela du « face-a-face » vécu dans les communautés plus modestes™. magined
Communities s inscrit toutefois dans un cadre différent, puisque son auteur
considére la construction de I'idée de nation et du nationalisme a une échelle
presque universelle, a partir de la fin du xviire siecle, notamment en relation
avec la diffusion de 'imprimé.

Pour Rosamond McKitterick, Susan Reynolds « établit sans aucun doute
possible que la communauté de royaume n’était pas du tout un concept
spécifiquement anglais®. » Toutefois, aprés 1300, des différences significatives
apparaissent aux yeux de 'auteur entre les différentes entités politiques qu’elle
examine, conduisant & privilégier la période antérieure 2 la fin du Moyen Age
pour postuler un phénomeéne relativement global en Occident™, méme si des
traditions historiographiques divergentes ont pu mener, pour des périodes plus
tardives, a grossir les différences d’une entité a 'autre.

Cette analyse n'a pas été sans rencontrer ses détracteurs: au-dela des critiques
de détail, inévitables pour une étude de cette ampleur, on lui a ainsi reproché

10 SusanReynolds, « The idea of the nation as a political community », dans Len Scales et Oliver
Zimmer (dir.), Power and the Nation in European History, Cambridge, Cambridge University
Press, 2005, p. 56: « In many societies and periods it has been taken for granted, however
mistakenly, that areas under separate governments are also collective, corporate units of
culture and descent: kingdoms in medieval Europe, forinstance, were perceived by theirown
inhabitants not just as the territories that happened to belong to kings, but as territories that
also belonged to the collective or corporate groups of their peoples. Medieval Europeans
seem to have thought of kingdoms as the highest and most important units of government. »

11 Benedict Anderson, Imagined Communities: Reflections on the Origin and Spread of
Nationalism, London, Verso, 1983.

12« She establishes beyond doubt that the community of the realm was not a peculiarly English
concept at all » (recension de Kingdoms and Communities dans English Historical Review,
101, 1986, p. 421-422, iCi p. 422).

13 Voir a ce sujet la recension de de Kingdoms and Communities par L.R. Poos dans Social
History, 11, 1986, p. 385-387.

\le]

INDTY SVLINNAWOD

uonaNpou|



10

de ne pas avoir explicité clairement si les actions des rois et de leurs agents firent
davantage pour promouvoir ou a I'inverse pour freiner 'action collective, ou
encore, dans sa volonté de valoriser les idées politiques « laiques », d’avoir trop
hésité a admettre « la puissance formatrice des idées dérivées de la tradition
romano-canonique »*. Laccent mis dans 'ouvrage sur les liens horizontaux,
en opposition a I'idée de la construction hiérarchique des pouvoirs telle qu'on
pouvait la trouver dans les travaux d’Ullmann, pourtant eux aussi critiqués, a été
considéré comme excessif*s. Susan Reynolds a elle-méme répondu a une partie
de ces critiques dans une longue introduction a la deuxieme édition de 'ouvrage
parueen 1997, et a prolongé le débat dans plusieurs articles: sans renier les idées
développées dans I'essai de 1984, elle a affiné ses propositions, et a également
proposé une analyse plus étoffée de la maniere dont les médiévistes ont adopté,
sans distance critique, des idées clés de I'historiographie allemande du xx‘ siecle
sur la notion de communauté®.

Il ne s’agit pas ici, plus de trente ans apres la publication de Kingdoms and
Communities, de reprendre les termes de ce débat. Létude du développement des
bureaucraties, du rdle joué par Iécrit dans le gouvernement des hommes, une
meilleure connaissance des discours politiques, et de I'intégration dans ceux-ci
de grandes notions relatives au bien commun (rappelons ainsi que le terme
communitas lui-méme connote I'idée cicéronienne de service de la res publica™,
a une période ot la notion d’office rejoint celle de service et envahit la spheére
politique) et a la représentation ont contribué depuis trois décennies a I'écriture
d’une histoire fine des évolutions des structures de pouvoir dans I'Occident
médiéval. Il n’en reste pas moins que l'interrogation au sujet de ce qui fonde
les entités politiques médiévales, et de I'existence ou non de « communautés de
royaumes » peut permettre de réfléchir, a la lumiere des recherches récentes, et
dans un cadre comparatif dont la nécessité s'impose toujours, aux mécanismes,
aux structures et 2 la nature de activité politique au Moyen Age, 4 la croisée
de I'histoire de la pensée et des pratiques, de lhistoire du droit, de 'étude des
textes historiographiques, philosophiques et théologiques.

14 H.E.). Cowdrey, recension de Kingdoms and Communities dans History, 70,1985, p. 282-283.

15 R.L.Poos, recension de de Kingdoms and Communities, art. cit., p. 386: « In the zeal
to emphasize communality, the point may be lost that hierarchy, vertical authority and
deference are by no means absent from this conceptual framework. »

16 « The historiography of the medieval state », dans Michael Bentley (dir.), Companion to
Historiography, London, Routledge, 1997, p. 109-129; « How different was England ? »,
dans Michael C. Prestwich, Richard Hugh Britnell et Robin Frame (dir.), Thirteenth-Century
England VII. Proceedings of the Durham Conference 1997, Woodbridge, Boydell Press, 1999,
p. 1-16; « The idea of the nation as a political community », art. cit., p. 54-66.

17 Voir Claude Moatti, « Occidere pro patria : quelques réflexions sur le patriotisme », Anabases,
12,2010, p. 137-147.



Les recherches récentes nous incitent aussi a réfléchir a la fois & ce qui constitue
le fonds commun de I'expérience politique du royaume en Occident et aux
traits qui permettent d’analyser comme autant de constructions distinctes les
différents « royaumes ». Ces entités pouvaient étre menacées par les facteurs
de division, de dissension, des césures diverses, mais le caractere indivisible
du regnum emportait, au moins en principe. Le test de la succession au
trone en particulier permet de voir 4 quel point la dynastie royale était un
support fondamental de cette consolidation, la perpétuation des structures de
pouvoir s'avérant compromise quand la succession était mal assurée. Certaines
communautés de royaumes étaient organisées autour de la présence physique,
charismatique, du roi, pivot du systeme de pouvoir et lien avec 'au-dela, tirant
salégitimité de l'onction et de la permission divine. Lallégeance au roi apparait
alors comme un élément essentiel de la construction de la communitas regni.
Mais le roi peut étre constamment absent, physiquement ou mentalement,
structurellement ou par accident, sans que cela vienne empécher la constitution
d’une « communauté de royaume ». Reste d’ailleurs 4 savoir si le roi est considéré
comme étant dans ou hors de la communauté du royaume: le modele biblique
du peuple élu dirigé par les juges et non par un roi pouvait donner de la vigueur
alidée d’'une communauté « de royaume » sans roi.

Cela amene a évoquer I'articulation entre nation et communauté de royaume,
et la viabilité des royaumes doubles ou des constructions « impériales », reposant
sur des territoires dotés de peuples, de coutumes et de cultures différentes. Cest
afin d’éviter une confusion avec les « Etats-nations » modernes, avec leurs limites
modernes, que Susan Reynolds fait usage de 'adjectif regnal de préférence a celui
de national dans sa discussion®®. Car la vexata quaestio de I'Etat continue aussi
a troubler le débat: on peut suivre Susan Reynolds et semparer de la notion
d’Etat de maniére pragmatique, lui donner une définition propre et s’en servir
comme assise pour discuter les entités politiques médiévales. Mais il peut y avoir
des communautés « régnales » sans bureaucratie ni appareil de gouvernement
élaboré, reposant sur un gouvernement collectif. Pourquoi d’ailleurs substituer
la notion d’Etat i celle de regnum, de « royaume », polysémique, et qui
renvoie déja en soi a I'idée d’'une communauté — par exemple celle des grands
personnages du royaume — mais aussi a celle d’une terre et a la royauté comme
régime, voire a la couronne, a I'idée d’une province ou duché par exemple et de
son gouvernement?

18 Susan Reynolds, « The idea of the nation as a political community », art. cit., p. 56: « When
| decided the use the word ‘regnal’ instead of ‘national’ in discussing medieval loyalties it
was not[...] because | thought medieval kingdoms were ‘not nations in the modern sense’,
but because the word ‘national’ seems to make others focus on the modern ‘nation-states’,
with their modern boundaries. »

INDTY SVLINNAWOD

uonaNpou|



12

La nécessité d’une taxonomie précise et d’une approche fine des différentes
expériences simpose en tout cas: derri¢re les termes regnum, royaume, royauté
se profilent bien des réalités différentes, qu’il s’agit de restituer dans toute leur
richesse. Les avancées de la bureaucratie et le contréle des territoires varient
d’un modele a I'autre ; mais I'équilibre des forces, la maniere de négocier entre
les différentes composantes de la communauté, les themes du débat politique
constituent autant d’aspects qui forgent l'originalité des différents modeles.
Le sentiment d’appartenir 2 une communauté ancrée dans le temps est sous-
jacent pour les communautés de royaumes, et il s'agit donc de préter attention
a la perception que chaque communitas regni avait d’elle-méme, en se projetant
dans le passé: les narrations historiques apparaissent comme un élément
essentiel de cette perception. Mais la communauté est aussi une construction
proprement politique qui demande sans cesse a étre réactivée, tout comme le
sont nos modeles démocratiques aujourd’hui.

Lapproche comparative de la question en Angleterre, Ecosse, France, Empire
et Scandinavie, et la confrontation des historiographies devraient permettre
d’offrir des voies nouvelles 4 la réflexion sur les structures politiques du Moyen
Age central. 1l faudrait étendre I'aire géographique de 'enquéte, en particulier
a la péninsule Ibérique; on peut malgré tout espérer que les questions posées
dans ce volume conduiront & enrichir les approches des structures politiques de
I'Europe médiévale. C’est peut-étre au terme d’une telle analyse comparée qu’il
s'avérera possible de préciser ce qui fonde la singularité de 'expérience politique
des royaumes d’Occident et d’interroger 'universalité de ce modéle en dehors
de 'Occident médiéval.









PREMIERE PARTIE

La communitas regni,
approches terminologiques,

juridiques et théoriques






A LA RECHERCHE DU MOT COMMUNITAS
DANS LES SOURCES NARRATIVES ET DIPLOMATIQUES
DES XI¢ ET XII¢ SIECLES

Michel Bur
Membre de 'Institut

Communitas est un terme familier aux historiens des x111e-xve siecles, mais
qui ne sonne pas a loreille du spécialiste des siecles antérieurs. C’est pourquoi
la premiére démarche, aussi modeste soit-elle, consiste a s’assurer que le mot
existe bien dans les textes antérieurs & 1200. Lenquéte risque d’étre longue
et le résultat décevant, d’autant qu'il ne peut s’agir pour le moment que d’'un
sondage et que beaucoup d’éditions anciennes n’offrent pas d’indices verborum
satisfaisants®. De plus, il n’est pas possible de couvrir la totalité du royaume
de France. En conséquence, ce chapitre se limitera a la zone située a I'est
de la Seine et de I'Oise. Il n’a d’autre ambition que d’éclairer un champ de
recherche lexicographique déja exploité par les auteurs de dictionnaires, mais
en se cantonnant dans des limites chronologiques relativement étroites et sans
prétendre aboutir & des conclusions définitives. Nous étudierons d’abord un
certain nombre d’actes de la pratique, avant de passer 4 'examen d’une plus
ambitieuse documentation littéraire.

LES ACTES DE LA PRATIQUE

La plus récente édition d’actes princiers concerne le comte de Champagne
Henri le Libéral (1152-1181). Ce corpus comprend s 50 chartes dont les plus
nombreux récipiendaires furent des églises, organismes capables d’en assurer

1 Les éditions anciennes ou récentes des cartulaires de Molesme par Jacques Laurent, Saint-
Corneille de Compiégne par Emile Morel, Saint-Nicaise de Reims par Jeannine Cossé-Durlin,
ainsi que des cartulaires du diocése de Troyes par Charles Lalore, de Saint-Etienne de Vignory
parJules d’Arbaumont, de Montier-en-Der et d’Auxerre par Constance Bouchard, entre autres,
ne possédent pas d’index verborum et rerum. Quant aux ceuvres d’André de Fleury, Helgaud
de Fleury, Clarius de Sens, Odorannus de Sens, Aimoin de Fleury, si les meilleures éditions
par Robert-Henri Bautier ou, pour Hériman de Tournai, par Alain Saint-Denis, sont pourvues
d’un tel index, celui-ci ne comprend aucune référence au mot communitas. Méme remarque
concernant les Textes relatifs a l’histoire de I'abbaye de Vézelay publiés par R. B. C. Huygens.

(=Y
~

OTOT e dNS e INDHY SVLINNWIWOD



18

longtemps la conservation, mais aussi des particuliers généralement titulaires
de fonctions administratives d’ importance variable et, en troisieme lieu, des
collectivités qui se virent attribuer des chartes de peuplement ou de franchises.
Or, sur ce total, seules trois chartes utilisent le mot communitas. La premiére,
de 1149, donnée a 'abbaye Saint-Oyand du Jura, concede a ses prieurés de
La Ferté-sur-Aube et de Sylvarouvres la communauté des mariages — communitas
matrimoniorum — entre leurs hommes et ceux du comte. Les autres, de 1164
et 1173, délivrées & deux églises de Sézanne et de Troyes, précisent que les
biens dont jouissaient les chanoines décédés devaient revenir a la communauté
canoniale. Dans les trois cas, 'idée incluse dans le mot communitas est celle
d’une possession collective de droits, de biens ou de revenus dévolus a un titre
ou a un autre a une institution religieuse?.

La rareté du terme recherché dans les actes d’'Henri le Libéral invite 2 faire
un sondage dans ceux de ses prédécesseurs — hormis de Thibaud II (1125-
1152), encore en cours de traitement — qui ont été mis a la disposition des
chercheurs dans la base HAL3. Que constate-t-on ? Dans les 201 chartes
comprises entre 1003, début du principat d’Eudes II, et 1125, date d’entrée
du comte Hugues dans 'ordre du Temple, le mot communitas est absent, a la
différence de fraternitas, qui apparait une fois dans les années 1088-1093 pour
désigner le lien unissant I'abbaye de Montier-en-Der a 'un de ses bienfaiteurs,
ou encore I'adjectif communis, qui, en 1114, caractérise 'exploitation de
paturages accordée a la fois aux hommes de Wassy et a ceux de I'abbaye. Laissons
de coté communis, par ailleurs assez fréquemment utilisé, pour nous en tenir
a communitas.

Le médiocre résultat de 'enquéte invite a regarder en aval vers le premier
cartulaire de la comtesse Blanche de Navarre qui gouverna la Champagne de
1201 4 1222, cartulaire publié par Théodore Evergates, avec un index rerum,
en 2009. Communitas ne s’y rencontre qu'une fois sous une forme inattendue
et qui ne correspond pas aux habitudes rédactionnelles champenoises. Il s’agit
d’un acte délivré en 1214 par le précepteur des maisons du Temple en France a
propos de droits d’usage dans une forét. Il est spécifié que la communitas illins
patrie, soit la population du territoire environnant la forét, continuera d’en
jouir au méme titre que trois maisons templieres qui se trouvent a proximité*.

2 Recueil des actes d’Henri le Libéral, comte de Champagne (1152-1181), commencé par
John Benton, achevé par Michel Bur, Paris, Académie des inscriptions et belles-lettres,
coll. « Chartes et dipldmes relatifs a ’histoire de France », Paris, 2009-2013, 2 vol., n°3,
219, 354.

3 http://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00638840/fr/.

4 The Cartulary of Countess Blanche of Champagne, éd. Theodore Evergates, Toronto,
University of Toronto Press, 2009, n° 36.



Il reste & confronter les chartes comtales champenoises a celles du roi Louis VI
(1108-1137), au nombre de 457, publiées avec soin par Jean Dufour et munies
d’un index tres développé. Le mot communitas ne s’y rencontre également
qu’une seule fois, et encore dans un vidimus suspect de la fin du x1v siecle. Dans
ce document trés défectueux, qui peut étre assimilé a une charte de peuplement,
le roi octroie aux hotes d’Auger Regis, village inconnu ou disparu aux sources du
Loiret, de n’aller 4 'ost ou 4 la chevauchée que collectivement: « neque ipsi in
expeditionem vel in equitatum, nisi per comunitatem, scilicet si omnes comuniter
ire juberentur », mesure qui était probablement destinée a limiter 'arbitraire des
prévots dans le choix des manants réquisitionnés pour le service armés.

Résultat médiocre donc. Que va-t-il en étre maintenant avec les archives
monastiques, épiscopales ou capitulaires, du moins celles qui ont été publiées
par des diplomatistes soucieux de mettre entre les mains des chercheurs des
indices verborum les plus complets? Dans le recueil des chartes de Clairvaux
au xir° siecle édité par Laurent Veyssiere en 2004, I'index ne comprend aucune
référence aux mots communitas et societas®. De méme les chartes de Saint-
Yved de Braine publiées sous la direction d’Olivier Guyotjeannin en 20007
ne fournissent que le sceau de la communia de Bapaume en 1205, la mention
de communio dans le sens de distribution de 'Eucharistie en 1173 et aussi
une annona communis Ou Une mensura communis, mais ignorent complétement
le mot communitas. Théodore Evergates et Giles Constable, dans I'index de
The Cartulary and Charters of Notre-Dame of Hombliéres n’ont relevé en 1990
aucune mention de communitas ni de societas ni de fraternitas®. Enfin, pour
se limiter aux ouvrages les plus récents comprenant un index rerum utilisable,
Dietrich Poeck, en 1986, dans Longpont, ein cluniacensisches Priorat in der
Ile-de-France, n’a rencontré le mot communitas que dans un document pontifical
des années 1184-1185, par lequel le pape Lucius III met fin 4 la communauté
d’intéréts qui liait le prieuré & deux chevaliers dans 'exploitation de certains
biens fonciers?®.

5 Recueil des actes de Louis VI, roi de France (1108-1137), publié sous la direction de Robert-
Henri Bautier par Jean Dufour, Paris, Académie des inscriptions et belles-lettres, De Boccard,
coll. « Chartes et dipldmes relatifs a I’histoire de France », 1992-1994, 4 vol., t. |, n°151.
Comme le remarque Dominique Barthélemy, cet acte pourrait s’harmoniser avec l'idée d’une
commune rurale ou d’une ville neuve avortée, s’il ne s’agissait pas d’un apocryphe.

6  Recueil des chartes de I’'abbaye de Clairvaux au xi° siécle, commencé par Jean Waquet et
Jean-Marc Roger, poursuivi et achevé par Laurent Veyssiere, Paris, Editions du CTHS, 2004.

7 Le Chartrier de ’'abbaye prémontrée de Saint-Yved de Braine, édité par les éléves de I'Ecole
nationale des chartes sous la direction d’Olivier Guyotjeannin, Paris, Ecole des chartes, 2000.

8 The Cartulary and Charters of Notre-Dame of Hombliéres, éd. Theodore Evergates en
collaboration avec Giles Constable a partir d’'un matériau préparé par William Mendel
Newman, Cambridge (Mass.), Medieval Academy of America, 1990.

9 Dietrich W. Poeck, Longpont, ein cluniacensisches Priorat in der lle-de-France, Miinchen,
Fink, 1986, p. 82.

[EN
O

SDJUNWWIO0I JOW NP 3ydJaydal e]y dNd TIHOIN



20

Dans les limites chronologiques de cette recherche, les Actes des évéques de
Laon des origines a 1151, dont textes et index sont dus 8 Annie Dufour-Malbezin
en 2001, ne livrent qu'un seul communitas fratrum s appliquant aux chanoines
du chapitre cathédral et datant de 1046%. Dépassant quelque peu les dites
limites chronologiques, le Cartulaire du chapitre cathédral de Langres mis a la
disposition des chercheurs en 1995 par Hubert Flammarion n’apporte aucune
révélation. Communitas 0’y figure une premiere fois qu'en 1229 dans un acte
par lequel le chapitre oblige deux individus a transporter leur demeure 77 valle
de communitate ol ils disposeront de manses équivalents a ceux qu’ils sont
contraints de quitter, et une seconde fois en 1248 ot le chapitre et le prieuré de
Saint-Geosmes se constituent en societas et communitas pour fonder le village
de Moncignon™.

Faut-il alors se tourner vers le monde paysan et les chartes qui le concernent?
En 2008, dans I'introduction de son ouvrage sur Les Rapports de droits de la
Lorraine romane, Jean Coudert utilise abondamment le terme de communauté
pour parler de la catégorie sociale concernée par ces droits*. Or dans I'index
des matiéres, il n'est jamais fait mention de communitas ni d’aucun terme
s'en rapprochant. Les villageois sont toujours désignés comme manants de la
seigneurie, « baniers » ou encore « porteriers » quand il s’agit de tenanciers de
terre de meix et de quartiers et, méme quand ces « porteriers » sont amenés a se
concerter pour défendre leurs droits, ils n’apparaissent jamais comme formant
juridiquement une communauté. Il est vrai que les records de droits exposent
le point de vue du seigneur et que celui-ci n’entend pas voir se dresser en face
de lui un groupe cohérent d’opposants éventuels.

En conclusion, ni les princes ni les églises ni méme les petits seigneurs ruraux
r’imaginent avoir a négocier avec des communautés. Dans tous les cas, le mot
communitas s applique essentiellement a I'exercice en commun de certaines
prérogatives,  la jouissance en commun de certains droits ou de certains biens.
Il en résulte que ceux qui se trouvent dans cette situation forment naturellement
une communauté. C’est le cas des moines et des chanoines qui, selon le modéle
de la chrétienté primitive, ont pour régle de mettre tout en commun. Clest
aussi le cas des paysans quand ils disposent de communaux. Sur le plan des
idées, il en va différemment, encore que la base matérielle du pouvoir ne soit
jamais oubliée. Si un grand seigneur comme Henri le Libéral n’ignore pas qu'il

10 Annie Dufour-Malbezin, Actes des évéques de Laon des origines & 1151, Paris, Editions du
CNRS, 2001, n°18.

11 Hubert Flammarion, Cartulaire du chapitre cathédral de Langres, Nancy, ARTEM, 1995, n® 256,
334.

12 Jean Coudert, Les Rapports de droits de la Lorraine romane (xue-début du xvie siécle), Paris,
Editions du CTHS, 2008.



est titulaire d’un principatus, il préfere de beaucoup se référer a sa terra, laspect
concret du pouvoir 'emportant sur toute élaboration de type idéologique le
concernant ou concernant les hommes soumis 4 sa domination.

LES SOURCES NARRATIVES

Chroniques, Vies, Histoires et autres sources littéraires incluses dans cette
enquéte — laquelle n’a pas la prétention d’étre exhaustive, mais simplement
indicative — se révelent a leur tour assez stériles.

Dans Le Livre de fondation du monastére de Mouzon, ceuvre d’un moine
anonyme de 1033 environ, communio dans son sens liturgique, communis
qualifiant la mense conventuelle et communiter caractérisant la vie claustrale
figurent bien dans le récit, mais il n’est fait nulle part mention de communitas®.
La méme conclusion s'impose a la lecture de la courte chronique de I'abbaye
de Saint-Mihiel, datant des méme années, publiée par André Lesort en 1909 .

La Vie du pape Léon IX, rédigée par un auteur anonyme que les anciens
dénommaient Wibert, a été composée dans les années 1048-1054. Lédition
publiée sous la direction de Michel Parisse en 1997 est accompagnée d’une
belle traduction de Monique Goullet, au fil de laquelle se rencontre a plusieurs
reprises le mot communauté. Or ce mot correspond simplement a une facilité
d’ordre stylistique pour rendre congregatio ou encore contio aggregata™.

Terminé par un auteur anonyme en 1106, publié par Karl Hanquet en
1906, le Cantatorium sive chronicon Sancti Huberti fournit un glossaire qui,
comme beaucoup d’indices de cette époque, est tout a fait insuffisant. Toutefois,
une lecture cursive de cette chronique permet d’affirmer, non sans quelque
assurance de ne pas se tromper, que communitas'y est inconnu, a la différence
de congregatio qui s’y rencontre a plusieurs reprises, dans le texte certes, mais
aussi dans deux lettres de Jarenton de Saint-Bénigne de Dijon et d’'Hugues de
Cluny, mot servant a désigner moines ou chanoines soumis a I'autorité d’un
évéque ou d’un abbé*. Un sondage dans les Gesta episcoporum Virdunensium,
les Gesta episcoporum Mettensium et les Gesta abbatum Trudonensium donne le

méme résultat. Le glossaire trés court que Georg Waitz a placé a la suite de leur

13 Michel Bur, Chronique ou Livre de fondation du monastére de Mouzon, Paris, Editions du
CNRS, 1989.

14 Chronique et chartes de I’abbaye de Saint-Mihiel, publiées par André Lesort, Paris,
Klincksieck, coll. « Mettensia VI », 1909.

15 LaViedupape Léon IX (Bruno, évéque de Toul), éd. dirigée par Michel Parisse, trad. Monique
Goullet, Paris, Les Belles Lettres, coll. « Les classiques de I’Histoire de France », 1997, p. 31
et 115.

16 Cantatorium sive chronicon Sancti Huberti, éd. Karl Hanquet, Bruxelles, Kiessling et Cie,
1906, p. 91, 94, 97, 98, 168, 212.

SDJUNWWIO0I JOW NP 3ydJaydal e]y dNd TIHOIN



22

édition dans les MGH SS, 10 contient le terme communitas, mais relativement
a des épisodes datés des années 1304, 1305 et 1364".

Posons donc la question: 'esprit d’association qui caractérise le x11° siecle
va-t-il finalement conduire a la découverte dans les textes du terme communitas?
Rien n'est moins stir, du moins si 'on en juge par le De vita sua de Guibert de
Nogent. Cette célebre autobiographie, dans le livre Il terminéen 1115, relate
la révolution qui a secoué la cité de Laon et vu 'assassinat de 'évéque Gaudry
par ceux qu’unissaient une forte communio d’aspirations et d’intéréts. En bonne
théologie, par les liens de la communion eucharistique, les fidéles ne forment
plus qu’un seul corps. Par analogie, tous ceux qui, a Laon, étaient animés des
mémes sentiments de révolte, participaient 8 un méme mouvement susceptible
d’arracher un résultat vivement désiré. « Communio autem, novum et pessimum
nomen », écrit Guibert, non seulement parce que le mot communio couvre des
ambitions dommageables pour la société, mais aussi et surtout parce qu’il se
trouve profané de facon sacrilége par ceux qui en font un usage séculier.

Une dizaine de pages plus loin — Charles Petit-Dutaillis 'avait déja remarqué®
—esprit de communion qui unit les insurgés se transforme en une association
de caractere politique, devient communia, ¢’ est-a-dire forme d’organisation
municipale revendiquée par les insurgés. Cest cette communia execrabilis que
stigmatise 'archevéque de Reims Raoul le Verd, parce qu’elle « soustrait par la
violence les serfs 4 la juridiction de leurs seigneurs en violation des lois divines
et humaines ».

Au moment ot Guibert passe de communio a communia se glisse sous sa plume,
une unique fois, le mot communitas. Le contexte indique clairement que le sens
de ce mot se rapproche de celui de communia, la communauté des communiers
résultant de I'instauration de ladite communia, encore qu'a la fin du méme
paragraphe il soit encore question de communio. A vrai dire, déja au début du
récit des événements qui ont secoué Laon en 1112, communio se teintait des
nuances propres au mot communia. Comme les deux termes pouvaient avoir a
peu prés le méme contenu, il importe de ne pas les opposer artificiellement. La
complexité des événements explique probablement les hésitations de Guibert
dans leur utilisation.

A Pautre extrémité de la période envisagée, la Chronique de Gislebert de Mons,
achevée par cet auteur en 1196 et dont la publication par Léon Vanderkindere

17 Edition de 1852. On notera l’antériorité des Monumenta dans I'établissement des indices
verborum.

18 Guibert de Nogent. Autobiographie, éd. Edmond-René Labande, Paris, Les Belles Lettres,
coll. « Les classiques de I’Histoire de France », 1981, p. 320 (novum et pessimum nomen),
332 (communitas), 360 (execrabilibus communiis).

19 Charles Petit-Dutaillis, Les Communes frangaises, Paris, Albin Michel, 1947, p. 85-92.



date de 1904, comprend un glossaire qui suscite aussi quelques réflexions?.
Il ne contient nullement le mot communitas, mais les références A amici,
consobrini, consanguinei, proximi'y sont si nombreuses qu’elles invitent a en
examiner 'usage. La plupart de ces termes ont trait a la succession de Namur,
comté promis dans un premier temps a Baudouin V de Hainaut, mais que son
titulaire, Henri I’Aveugle, revenant sur sa promesse, a finalement donné, avec
sa fille Ermesinde encore au berceau, au comte de Champagne Henri I, fils du
Libéral, alors 4gé de vingt ans. Dans la lutte qui s’'engage en 1188, Baudouin
compte sur I'aide militaire de ses consobrini, aide que ceux-ci lui ont déja fournie
pour ses guerres en 1182 et 1184. Mais, de son coté, Henri convoque a son ost
tous ses vassaux, dont font partie les cousins de Baudouin. Ceux-ci doivent
choisir entre les liens du sang et le devoir féodal et, pour la premiére fois en
Champagne septentrionale, les obligations vassaliques 'emportent sur les
réflexes claniques. La solidarité familiale cede; les cousins qui sont aussi des
vassaux se rangent au coté de leur seigneur Henri. A vrai dire, il est possible
de trouver un exemple antérieur puisqu'en 1124, dans des circonstances certes
différentes, plus dramatiques et qui mettent en scene Louis VI, le comte
Thibaud II, grand-pére d’'Henri II, avait abandonné le camp de son oncle
Henri Beauclerc pour rejoindre 'armée royale et affronter devant Reims celle
de 'empereur Henri V, allié du roi d’Angleterre.

Pourquoi avoir évoqué ces deux cas, sinon pour montrer qu'au XI1¢ siecle, si
les moines et les chanoines vivent ordinairement en communauté, I'aristocratie
ne connait encore, quant a elle, que la solidarité du lignage, solidarité d’ordre
biologique et juridique, combattue de plus en plus par celle, purement juridique,

de la vassalité?

Quand dansles années 1140-1145, Suger se retourne sur son passé pour écrire
La Geste de Louis VI, il a une soixantaine d’années®'. Tout au long de sa vie, il
a traité au jour le jour une multitude de problémes, ceux d’un abbé et d’un
décideur, avec le pragmatisme d’un paysan servi par des dons exceptionnels de
clairvoyance et de volonté. Initiateur du style gothique et philosophe de I'art,
entrepreneur et créateur de richesses, historien d’un grand régne et praticien des
institutions, appliquant pour finir au gouvernement du royaume les méthodes

20 LaChronique de Gislebert de Mons, éd. Léon Vanderkindere, Bruxelles, Kiessling et Cie, 1904,
p. 141 (1182), 166 (1184), 225 (1188).

21 Suger, La Geste de Louis VI et autres ceuvres, présentation Michel Bur, Paris, Imprimerie
nationale, 1994, p. 30-37; pour le texte latin, Suger, Vie de Louis VI le Gros, éd. et trad. Henri
Waquet, Paris, Les Belles Lettres, coll. « Les classiques de ’Histoire de France »,1929, p. 138:
communitates patrie parrochiarum.

N
w

SDJUNWWIO0I JOW NP 3ydJaydal e]y dNd TIHOIN



24

qu’il avait éprouvées a la téte de son abbaye, il a laissé sa pensée conceptuelle se
développer naturellement au contact des événements.

Use-t-il du mot communitas? Une seule fois, a propos d’un épisode guerrier
qui le mit face a Louis VI. En 1111, le roi assi¢ge le chiteau du Puiset dont le
seigneur, « plus rapace qu'un loup », dévore les terres d’Eglise, ruine le clergé et les
paysans. Or les communautés des paroisses des environs étaient 13, communitates
patrie parrochiarum, écrit-il, comme s’il s’était agi d’une levée en masse dans le
proche pays, car tel est ici le sens de patria. Un prétre chauve s’en détache et
accomplit ce qui, pour les chevaliers, se révélait impossible... Sous la plume de
Suger, les paroissiens de chaque village constituent en quelque sorte une unité,
quasiment une section d’infanterie, susceptible d’apporter un concours efficace
a la prise du chateau. Orderic Vital dira de son coté: « communitas in Francia
popularis statuta est a presulibus ut presbiteri comitarentur regi ad obsidionem vel
pugnam cum vexillis et parrochianis omnibus®®. » En France, au sens restreint du
terme, c’est-a-dire dans le domaine royal, la communauté des gens du peuple
est convoquée par les évéques afin que les prétres accompagnent le roi au siege
ou au combat avec des banniéres et tous les paroissiens. Marjorie Chibnall
note qu'Orderic n’a jamais utilisé auparavant le mot communitas et qu’il I'a
probablement tiré de quelque document écrit non identifié. Le mot n’est pas
non plus familier & Suger qui ne l'utilisera plus, sa pensée politique, qui titonne,
sorientant peu a peu dans d’autres directions. En effet, trois mots se succeédent
sous sa plume: Francia, imperium, corona.

Francia. Menacé d’une invasion par 'empereur en 1124, Louis VI se rend
a Saint-Denis: « Il invite la France a le suivre ». Cette fois-ci, il s'agit de tout
le royaume, la Francia occidentalis de 84323. La défense du royaume fédere
alors les énergies et les rassemble autour du roi. Sont présents tous les grands
vassaux, ducs de Bourgogne et d’Aquitaine, comtes de Flandre, de Bretagne et
d’Anjou et méme, comme il a été dit plus haut, le comte de Blois Thibaud II,
qui abandonne le parti de son oncle, le roi d’Angleterre, allié¢ de 'empereur,
pour répondre « a 'adjuration de la France ». Lempereur tournant casaque
avant d’avoir affronté 'armée frangaise devant Reims, Suger, qui est présent,
constate: « Que I'on considere notre époque moderne ou que I'on remonte
dans le passé, jamais la France n’accomplit exploit plus éclatant que celui-1a ni,
unissant la force de tous ses membres, ne déploya jamais plus glorieusement sa

puissance ».

22 The Ecclesiastical History of Orderic Vitalis, X1, éd. Marjorie Chibnall, Oxford, Clarendon Press,
coll. « Oxford Medieval Texts », 1969-1990, 6 vol., t. VI, p. 156.

23 Nous nous séparons de Bernard Schneidmiiller sur la définition trés restrictive qu’il
donne de la Francia en 1124 (Nomen Patriae. Die Entstehung Frankreichs in der politisch-
geographischen Terminologie (10-13 Jht), Sigmaringen, Thorbecke, 1987, p. 128).



Cette France a pour principe constitutif la fidélité que les feudataires doivent
a leur seigneur selon un systeme hiérarchisé dont Suger est le premier 2 donner
une claire illustration lorsque, en 1126, le roi reconnait que le duc d’Aquitaine
sinterpose entre lui et le comte d’Auvergne. Le droit féodal est le ciment du
vaste territoire dominé par le roi des Francs, lequel est en train de se transformer
insensiblement en roi de France, titre que prendra Philippe Auguste quelques
décennies plus tard, car I'usage devance ordinairement la titulature officielle.

Imperium. Comme I'avoue le duc d’Aquitaine, Louis VI est aussi revétu
del'autorité souveraine?. Cest en vertu de son imperium qu'il s impose a toutes
les composantes de son royaume, duchés, comtés, chatellenies, lesquels sont
pris, comme il vient d’étre dit, dans le réseau féodal. Le roi est déja virtuellement
empereur en son royaume.

Corona. Cet autre concept de droit public désigne le pouvoir que le souverain
exerce sur toute I'étendue du royaume. Le terme circule au début du x1r° siecle.
Silacte par lequel Louis VI en 1119 est censé prendre in manu corone Francie
certaines possessions de 'abbaye de Cluny peut étre considéré comme un faux,
la lettre adressée par un prévdt chartrain au roi en 1115 reconnait clairement
que rien ne doit étre entrepris au detrimentum et dedecus regni et corone®.
A la fin méme du x1¢ siecle, Yves de Chartres redoute déja que 'adultere de
Philippe I avec Bertrade de Montfort ne soit préjudiciable a 'avenir de la
corona regni®. Avec Suger, qui s'en saisit et le partage avec Louis VII, le concept
se précise et prend d’autant plus d’'importance que lui-méme, en 'absence du
roi parti en croisade en 1147, eut comme régent la charge de garder la couronne

24 Comme exemple, citons quelques chartes d’Henri le Libéral: Recueil des actes d’Henri
le Libéral, comte de Champagne (1152-1181), t. |, Introduction, corpus des 539 actes,
bibliographie, commencé par John Benton et achevé par Michel Bur, avec la collaboration
de Dominique Devaux, Olivier Guyotjeannin, Xavier de La Selle et al., Paris, Académie des
inscriptions et belles-lettres/De Boccard, 2009, n°5 (1150) : regnante Ludovico rege Gallie;
n°6 (1151) : Ludovico rege regnante in Francia; n°20 (1152) : in Galliis autem piissimo rege
rege Ludovico. De méme, Henri, qui s’intitule toujours comes Trecensis ou Trecarum, est
appelé comes Campanie par Gislebert de Mons, Chronique, éd. cit, p. 126 : de Henrico filio
comitis Trecensis, qui vulgariter comes Campanie dicebatur.

25 Suger, Vie de Louis VI le Gros, éd. cit., p. 118 : regie majestatis imperio (1109) ; p. 180:
imperialiter in jus trahere (1109) ; p. 202 (Calixte Il) imperialis et regie celsitudinis dirivativa
consanguineitate generosus (1119) ; p. 240: curie vestre vestro habeo imperio representare
(11267?); p. 272: pro regalibus insignibus et imperialibus ornamentis humilem beati Benedicti
habitum commutando (1135).

26 Jean Dufour, Recueil des actes de Louis VI, éd. cit., n®100 et 442 (faux). Autre exemple,
en 1136, Louis VI réforme ’abbaye Notre-Dame et Saint-Jean de Laon en y introduisant des
moines ad honorem Dei et corone nostre gloriam (n°375).

27 Lettre 15 (1092) dans Yves de Chartres, Correspondance, éd. et trad. Dom Jean Leclercq, Paris,
Les Belles Lettres, coll. « Les classiques de I'Histoire de France », t. I, 1949.

N
(%]

SDJUNWWIO0I JOW NP 3ydJaydal e]y dNd TIHOIN



26

de France®®. Au moment de sa mort, en janvier 1151, il confie son abbaye
au roi parce quelle est maxima regni et corone vestre portio®. A cette date, la
couronne commence a se détacher de celui qui la porte pour devenir une réalité
indépendante de celui qui en est investi.

Tout au long de son existence d’homme d’action, la pensée de Suger s’est
enrichie au gré des circonstances. S’éloignant de la communitas parrochiarum
patrie de 'année 1111, Cest-a-dire des communautés paroissiales unies en
premier lieu par la communion dans une méme foi — analogues a cet égard
aux communautés monastiques scellées par une méme communion au
Christ —, I'abbé de Saint-Denis en est venu a se représenter le royaume comme
une hiérarchie de vassaux aboutissant au prince qui dispose de I'imperium
pour défendre la couronne dont il est le gardien. Cette orientation, qui met
Iaccent sur le pouvoir royal, ses prérogatives et sa souveraineté, est sans nul
doute a l'origine de la pensée politique telle quelle se développera dans le
royaume ultérieurement.

De fait, Les Grandes Chroniques de France relatant sous la plume de Rigord et
de Guillaume le Breton le regne de Philippe Auguste distinguent la « communité
de sainte Eglise », dont sont expulsées « les hérésies qui mal sentent des articles
de foi », du role des régents pendant la troisieme croisade, qui consiste a rendre
la justice « a 'onor de nostre Seigneur et au profit de la corone de France ».
Clest le mot couronne qui revient le plus souvent au fil des années, en 1187 par
exemple quand le roi ordonne au duc de Bourgogne « par la foi que il devoit a
la corone de France, qu’il rendist aus églises ce qu'il leur avoit tolu ». Plus loin,
il est dit que le futur Louis VIII est né « pour governer la corone de France ».
Plus tard, le roi fait jurer aux grands seigneurs « qu’ils seroient des ores en avant
bon et loial 4 li et a la corone de France ». Enfin, dans I'éloge qui est fait de
Philippe Auguste décédé en 1223, il est précisé: « Le roiaumes de France crut
et multiplia merveilleusement. La seigneurie soutint et garda vertueusement et

28 Suger, Vie de Louis Vlle Gros, éd. cit., p. 222 : copioso exercitu et corone devoto terciam aciem
componunt (1124) ; RHGF, t. XVI, 1878, p. 4, n°3: acte de Louis VIl pour Solignac, abbaye ad
dignitatem et tuitionem corone nostre specialiter pertinens (vers 1137) ; RHGF, t. XV, p. 502,
n°53:lettre de Louis VIl au comte Thibaud Il lui disant que ’honor corone nostre atque totius
regni defensio reposent sur sa fidélité, ajoutant ne quid pravorum malignitas contra coronam
nostram interim valeat machinari (1148-1149) ; RHGF, t. XVI, p. 12, n°52: acte de Louis VII
pour Corbie précisant lesionem corone et majestatis nostre nos fore vindicaturos (1150-1151) ;
RHGF,t. XV, p. 509, n° 69, lettre de Suger au roi qui se trouve en Orient : in susceptione corone
(1149) ; ibid., p. 511,n° 75 : lettre de Suger & Sanson, archevéque de Reims, dont I'Eglise est la
gemma pretiosa de capite corone regni (1149) ; ibid., p. 528, n°120: lettre de Suger a Henri,
évéque de Beauvais, I'invitant a ne pas aller contra dominum regem et coronam (1150).

29 (Euvres complétes de Suger, éd. Albert Lecoy de La Marche, Paris, Renouard, SHF, 1867,
p. 280, n°24.



le droit et la noblece de la corone de France »3°. Bref, I'éclairage n’est pas mis sur
les composantes de la société francaise susceptibles de s'ériger en communitas
regni, mais exclusivement sur le roi détenteur de la corona regni et fédérateur de

toutes les énergies. Ce point mérite d’étre souligné.

Il faut conclure cette enquéte sur le mot communitas aux x1¢ et x1r° siecles,
enquéte qui se révele assez stérile. Certes, elle pourrait se poursuivre, mais elle
aboutirait probablement a la méme constatation. Une derniére recherche sur
adjectif communis-commune pourrait-elle apporter un éclairage susceptible de
nuancer ce médiocre bilan? Les chartes d'Henri le Libéral, par lesquelles cette
recherche a commencé et par lesquelles elle se termine en offre de nombreux
exemples. Il s’agit de biens possédés en commun par des chanoines qui, a
loccasion, donnent leur commun assentiment pour la construction d’'un moulin
apres en avoir délibéré en commun. Des paturages, un bois, un four sont d’'un
usage commun 2 plusieurs villages. Une maison-Dieu est commune aux pauvres
de Provins. Il existe aussi des places publiques, c’est-a-dire communes, et la
toponymie, enregistrant a la longue ce qui n’était 4 l'origine qu’une tolérance
ou une simple concession, parle de bois et de terres appelés communia. Bref,
les auteurs de dictionnaires ont depuis longtemps fait la liste de ces différents
emplois de communis-commune ou encore de 'adverbe communiter. 11 n’est pas

nécessaire d’insister davantage.

Reste une derniére question: qui tient la plume?

Des clercs pour qui I'Eglise est la seule communauté spirituelle, si ancienne
qu’ils n’en parlent plus, sinon sous une forme ponctuelle teintée d’intéréts
matériels, la communitas fratrum, monastique ou capitulaire, et d’autre part, dans
le cadre de la petite patria aux horizons rétrécis, la communitas parrochiarum,
comme le dit le jeune Suger, alors prévot de Toury dans la Beauce en 1111. Et
quand Guibert, abbé de Nogent-sous-Coucy, relate la communio des Laonnois
et la communia qui s'instaure dans le désordre et le sang, il n'y voit, en accord
avec I'archevéque de Reims, qu'un novum et pessimum nomen couvrant une
conjuration exécrable.

Les agents et les familiers des seigneurs, a tous les niveaux, ignorent le
mot communitas. Cest le cas de Gislebert de Mons, dignitaire ecclésiastique
sans doute, mais d’abord et surtout chancelier du comte de Hainaut
Baudouin V. Dans l'aristocratie qu'il fréquente et qui entoure le prince, il ne

30 Grandes Chroniques de France, t. VI, Louis le Jeune et Philippe Il Auguste, p. 101 (« communité
de sainte Eglise »), 135 (« la foi que il devoit a la corone de France »), 166 (« pour governer la
corone de France »), 189 (« au profit de la corone de France »), 365 (« bon et loial alieta la
corone de France »), 370 (« le droit et la noblece de la corone de France »).

N
~N

SDJUNWWIO0I JOW NP 3ydJaydal e]y dNd TIHOIN



28

distingue que solidarités lignageres et liens de vassalité. Quant aux sergents qui
enregistrent les records de droits lorrains, ils se préoccupent plus des avantages
réservés aux seigneurs que des intéréts des paysans.

Suger, en raison de son réle historique, jette les bases d’une science politique
toute enti¢re tournée vers la définition du pouvoir royal. Devenu dans sa
vieillesse régent, C’est-a-dire en quelque fagon chef d’Etat, il a le souci de la
France qui a déja 'obscure vocation de se confondre avec la Gaule puisque
Denis, le trois fois saint Denis, a été envoyé en Gaule pour I'évangéliser. Nul ne
doit contester I'imperium du roi, qui porte la couronne et qui use du droit féodal
comme instrument de gouvernement. Comme il a été dit plus haut, la pensée

de Suger fait 'impasse sur le peuple sans qui cette couronne n’existerait pas.

A Pissue d’une enquéte certes trop limitée dans le temps et dans I'espace,
il nest pas interdit de se demander pourquoi le mot communitas est si rare
dans les sources diplomatiques et narratives des x1° et X11° siecles ni de risquer
une hypothese en réponse a cette question. Celle-ci prendra la forme d’un
triptyque, dont chacun pourra esquisser les prolongements.

A Iépoque envisagée, la seule communauté véritable nest autre que I'Eglise.
Elle est fondée sur la foi au Christ et sur une participation aux sacrements.
Toutefois, au temps de la monarchie sacrale, cest-a-dire avant le triomphe de la
Réforme grégorienne, I'Eglise se confond avec 'Empire, confusion que Frédéric
Barberousse s'efforcera de prolonger en Allemagne jusqu’a la fin du x1r siecle.
De 'Empire, forme visible de I'Eglise invisible, Otto de Freising se fera I'ultime
témoin en composant son Historia de duabus civitatibus3'. De la sorte, il n'y a
pas de place pour d’autres communautés sinon, au plus modeste niveau, celles
des paroisses ou des monasteres.

Cependant, force est de reconnaitre que 'empire des Saliens et des Staufer
n’est plus celui de Charlemagne, qu’il ne couvre plus la majeure partie de
I'Europe et que la Francia occidentalis, qui s’étend de I’Atlantique aux Quatre
Fleuves, a gagné son indépendance sous la direction d’une dynastie, certes peu
redoutable a ses débuts, mais qui s’est enracinée et qui dure. Dans ce contexte,
postérieurement a la Réforme grégorienne, mais avec I'aide et le conseil du clergé,
tout est fait pour que le roi, qui est sacré et qui porte la couronne d’abord par
élection puis par succession héréditaire, devienne I'égal de 'empereur et dispose
de 'imperium sur toute I'étendue de son royaume. Cest autour du souverain
que doit se construire I'Etat. En conséquence, les premiers balbutiements de la

31 Chronik oder die Geschichte der Zwei Staaten, éd. Adolf Schmidt et Walther Lammers,
Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, coll. « Ausgewahlte Quellen zur deutschen
Geschichte des Mittelalters », 1960, t. XVI.



pensée politique frangaise exaltent le roi, mais ignorent les peuples sur lesquels

sexerce sa souveraineté.

Il est enfin un autre royaume qui, plus encore que la France, est demeuré a
Iécart du systeme impérial germanique, parce qu’il n’a pas fait partie du monde
carolingien : c’est '’Angleterre. Or, dans ce pays, le pouvoir royal s'est vu limiter
par la Grande Charte en 1215, contester par le mouvement des barons en
1258. Laffaiblissement de la couronne s’y est accompagné de I'émergence, non
pas du peuple, mais de l'aristocratie qui s'est imposée dans les assemblées. De
tels événements éclairent sans nul doute 'apparition de la formule communitas
regni, qui ne se rencontre pas sur le Continent durant la période étudiée.

Ainsi, la recherche du mot communitas dans les sources narratives et
diplomatiques conduit naturellement, selon le titre d’un ouvrage de Joseph

R. Strayer, aux « origines médiévales de I'Etat moderne3? ».

32 Joseph R. Strayer, On the Medieval Origins of the Modern State, Princeton, Princeton
University Press, 1970 (trad. fr., Les Origines médiévales de I’Etat moderne, Paris, Payot,

1979).

N
O

SDJUNWWIO0I JOW NP 3ydJaydal e]y dNd TIHOIN






TERRA — POPULUS — REX.
LA COMMUNAUTE DU ROYAUME VUE DE CEXTERIEUR

Georg Jostkleigrewe
Université de Halle

LA COMMUNAUTE DU ROYAUME, LA FRANCE ET L’EMPIRE. REMARQUES PRELIMINAIRES

Dans la majorité des textes réunis dans ce volume, on constate que 'on ne
retrouve pas, a proprement parler, le concept anglo-écossais de communitas
regni dans les sources continentales; et la présente contribution ne fait pas
exception. Cela ne veut pas dire, bien évidemment, qu’il serait impossible

*étudier des formes de cohésion politique au niveau du royaume de France
ou de 'Empire tardo-médiéval, ni que les contemporains ne disposeraient pas
d’outils intellectuels pour conceptualiser la cohésion de ces entités politiques;
les contributions d’Yves Sassier, de Karl Ubl ou encore de Lydwine Scordia
explorent des perspectives juridiques et politico-philosophiques relatives a
ces questions®.

Toujours est-il que la formule de « communauté du royaume » est étrangere
aux discours politiques continentaux, et que ses équivalents possibles ne
fonctionnent pas tout a fait de la méme maniére que ce concept insulaire. En
effet, la notion anglaise de communitas regni est le reflet d’une constellation
spécifique qui a marqué de maniére spécifique les x111° et x1v* siecles en
Angleterre. Elle consiste a opposer les droits souverains de cette entité théorique
et fictive qu'est la communitas regni aux aspirations monarchiques d’une royauté
en conflit avec une opposition baronniale ou parlementaire. Les barons rebelles
qui se posent en défenseurs de la communauté du royaume postulent donc une
unité politique afin de fortifier leur position dans la confrontation avec le roi.

1 Voir, dans le présent volume, les contributions de ces auteurs.

2 Voir la définition donnée par Natalie Fryde, The Tyranny and Fall of Edward Il, 1321-1326,
Cambridge, Cambridge University Press, 1979, p. 17: « The term “community of the realm”
was the traditional name, employed by the baronial opposition to Henry Ill, for the ultimate
consenting body. »

w
Py

OTOT e dNS e INDHY SVLINNWIWOD



32

En France et en Allemagne, rien de tel. Dans 'Empire, le concept d’un
dualisme constitutionnel entre « Kaiser und Reich » — une conception qui
oppose 'empereur a 'ensemble des états de 'Empire tout en intégrant les deux
partis dans une méme structure politique — ne se développe que lentement au
cours du Bas Moyen Age3. En France, la mise en avant d’une unité francaise
a toujours été considérée comme un processus initié par les représentants du
pouvoir royal ou du moins servant les intéréts de celui-ci. Dans cette optique,
la contestation du pouvoir centralisateur de la monarchie ne s'exprime pas
par le développement d’un concept d’unité politique antagoniste, mais par la
création d’identités régionales concurrentes; ce processus a été observé dans le
cas breton, par exemple®.

Ces quelques réflexions laissent supposer que, de part et d’autre du Rhin, il
n’y a probablement pas d’équivalent véritable du concept de « communauté
du royaume ». On ne retrouve pas cette articulation caractéristique entre la
propagation d’une unité politique et son emploi contestataire dirigé contre
le représentant supréme de cette méme unité. Si, en revanche, I'on érudie
de maniére distincte les deux composantes du concept de communitas regni
— 4 savoir les constructions d’une unité politique d’une part, les discours
contestataires de I'autre — 'on trouvera certainement des analogies. En France,
I'on retrouve assurément le type de conflits qui, & plusieurs reprises, ont déchiré
I'’Angleterre des x111° et x1v* siecles; mais ces conflits frangais produisent
d’autres discours que celui de la communitas regni®. En France comme dans

3 Voir Peter Moraw, Von offener Verfassung zu gestalteter Verdichtung. Das Reich im spdten
Mittelalter. 1250-1490, Berlin, Propylden Verlag, 1985, ici p. 416-421.

4 Voir dans ce sens, par exemple, Jacques Krynen, L’Empire du roi. Idées et croyances
politiques en France, xie-xv siécle, Paris, Gallimard, 1993, p. 303 : « Avec I’apparition des
historiographes officiels [au xiv siécle], ’histoire, depuis longtemps l'auxiliaire du pouvoir,
devient trés ouvertement un support du pouvoir », ainsi que le jugement, plus nuancé, de
Bernard Guenée, Histoire et culture historique dans I’Occident médiéval, Paris, Aubier-
Montaigne, 1980, p. 332-354, iCi p. 339-341.

5 VoirLaurence Moal, L’Etranger en Bretagne au Moyen Age. Présence, attitudes, perceptions,
Rennes, PUR, 2008, ici p. 347-372.

6 L’étude de « conflits de partis » du xie© et de la premiére moitié du xive siécle n’occupe pas
le devant de la scéne médiéviste en France. Pourtant, les symptémes qui accompagnent
ces conflits — notamment les chutes de favoris — sont bien connus: par exemple les travaux
récents de Thierry Dutour, « Faveur du Prince, immoralité politique et supériorité sociale
dans le royaume de France 2 la fin du Moyen Age xic-xve siécles », Cahiers de I’Institut
d’anthropologie juridique, 16,2008, p. 421-435; id., « Les affaires de favoris dans le royaume
de France a la fin du Moyen Age (xuie-xve siécle) », dans Luc Boltanski et al. (dir.), Affaires,
scandales et grandes causes. De Socrate a Pinochet, Paris, Stock, 2007, p. 133-148. Voir
en outre le mémoire d’habilitation de Xavier Hélary, L’Ascension et la chute de Pierre de
La Broce, chambellan du roi (t 1278). Etude sur le pouvoir royal au temps de Saint Louis
et de Philippe Ill (v. 1250-v. 1280) ; je remercie 'auteur pour ’envoi d’un exemplaire de
son ouvrage non publié. Pour une étude des conflits de parti dans la société politique
frangaise entre 1250 et 1360, je me permets de renvoyer également a Georg Jostkleigrewe,
Monarchischer Staat und ,Société politique“. Politische Interaktion und staatliche



I’Empire, il existe sans aucun doute des traditions, voire des idéologies, qui
sont capables de promouvoir un sentiment d’unité au sein de la structure
politique; mais la genése et la « vie » de ces traditions ne sont pas liées & des
oppositions baronniales comme celles qui ont mené  la « guerre des barons »
contre Henri I1T d’Angleterre ou aux rébellions contre son petit-fils Edouard IT
et les favoris de celui-ci.

Etudier le concept de communitas regni en dehors de I'lle Britannique nous
oblige donc 4 choisir entre I'étude des équivalents « fonctionnels » (tels que les
discours contestataires de la noblesse baronniale) et 'examen des équivalents
« sémantiques » (tels que les discours qui promeuvent 'unité d’une structure
politique). Devant ce choix, la présente contribution opte pour I’analyse
sémantique, en adoptant par ailleurs une perspective particuliere. Nous
étudierons la communauté du royaume de France telle qu’elle a été percue, aux
X111 et XIve siecles, par des chroniqueurs et poétes allemands: comment cette
« communauté frangaise » est-elle construite par les observateurs étrangers?

A premiére vue, cette approche est assez éloignée de nos réflexions initiales
sur les valeurs fonctionnelles et sémantiques de la notion de communitas regni.
Il s’agit avant tout de savoir comment les contemporains pensent 'unité d’'un
royaume étranger — la France en I'occurrence —, ce qui suscite tout un jeu de
questions sur les identités collectives. A la fin, pourtant, 'approche choisie
nous permettra de revenir sur le terrain du « fonctionnel » et a la question
cruciale de 'usage concret qui est fait de I'idée d’une unité frangaise dans les
communications et les interactions politiques — non pas en France, bien sfr,
mais au dehors de ce pays.

LA « COMMUNAUTE DU ROYAUME » VUE DE L’EXTERIEUR:
REGARDS ALLEMANDS SUR LES FRANCAIS

Les regards extérieurs sur la France présentés dans les pages qui suivent sont
des regards allemands. Lanalyse couvre les x1m1¢ et x1ve siécles; les exemples
traités sont tirés des historiographies et littératures vernaculaires et, & un
degré moindre, latines. Létude commence par une des rares constellations de
conflit franco-allemand du Moyen Age. Nous ne traiterons pas de la bataille
de Bouvines, dont le huitiéme centenaire a été commémoré en 2014, mais des

Verdichtung im spdtmittelalterlichen Frankreich [Etat monarchique et « Société politique ».
Interaction politique et affermissement des structures étatiques dans la France tardo-
meédiévale], Ostfildern, Thorbecke, 2018, notamment p. 184-211, 233-304. — Il va sans dire
que les conflits entre le parti navarrais et Jean le Bon ainsi que les confrontations entre les
partis de Bourgogne et Orléans, entre Bourguignons et Armagnacs, qui marquent la fin du
xive et la premiére moitié du xve siécle ont suscité plus d’attention, sans pour autant qu’on les
ait forcément examinés de fagon comparatiste.

w
w

IN3LIRIX3,] 9P 3NA aWNRAOCI NP 9INBUNWIWOI B  AMTIDITTILSOL DIOTD



34

conflits qui ont opposé Frangais et Allemands en Italie dans les années 1266 et
1268 il sagit de la lutte entre les Anjou et les Hohenstaufen pour le royaume
de Sicile.

La médiévistique actuelle ne présente pas ces confrontations comme des
conflits nationaux: il s’agit plut6t de la lutte entre deux dynasties princiéres
qui agissent indépendamment des pouvoirs centraux de leurs pays d’origine.
En outre, la confrontation elle-méme est motivée avant tout par la lutte entre
I'Eglise de Rome et les héritiers de Frédéric 11, 'empereur déposé en 1245.
Aux yeux des historiens modernes, le caractére franco-allemand de ces conflits
italiens est donc tres réduit — et 'on ne saurait dire qu’ils ont tort’.

Et pourtant, nos collégues médiévaux développent parfois une autre vision des
choses. Des poétes « politiques » allemands présentent la lutte contre Charles
d’Anjou comme un devoir quasi-national et en font une obligation pour les rois
post-Hohenstaufen. Ainsi le soi-disant « Ecolatre d’Esslingen » s'en prend-il au
roi Rodolphe de Habsbourg qui se soustrait a son devoir:

Der Scharle hat driu spil verpfliht:
swer der debeinz verliurt, des leben ist ein wiht;
ez gilt den lip und anders nihr.
des wil daz lanr Cecilje biirge sin.
daz erste spil ist buf genant;
daz flor der prinze, er brach die bunde sa zehant;
des gab er leben unde lant.
daz ander spil verlor kiinc Kuonradin,
daz heizet wol von houbte: onwe,
wan daz verklagte er niemer me.
zem dritten spil sost Ruodolf nibt ze gach:
ez mag wol heizen hacka nach.

ich waen, der Scharle kunne es im ze vil®.

Scharle d’ Anjou — Cest ainsi que le poete rend la prononciation francaise de ce
nom —a défié les successeurs de Frédéric I dans un « jeu »; le vainqueur gagnera
le royaume de Sicile, les autres perdront la vie. Or Manfred le batard, le prince
de Tarente, et Conradin, le petit-fils de Frédéric I, ont perdu leurs « jeux ». Par

7 Pourlaconquéte angevine du royaume de Sicile et le gouvernement de Charles d’Anjou, voir
Peter Herde, Karl I. von Anjou, Stuttgart, Kohlhammer, 1979; Jean Dunbabin, Charles | of
Anjou. Power, Kingship, and State-making in Thirteenth-century Europe, London, Longman,
1998; ead., The French in the Kingdom of Sicily, 1266-1305, Cambridge, Cambridge University
Press, 2011, qui parle pourtant de « French conquest of the kingdom of Sicily » (p. 1).

8 Voir Schulmeister von Esslingen, Politische Lyrik des deutschen Mittelalters, éd. Ulrich
Mdiller, Goppingen, Verlag Alfred Kiimmerle, 1972, t. |, p. 88.



conséquent, Rodolphe n’a pas trop envie de recommencer la lutte: Scharle est
trop habile joueur?...

Dans le genre historiographique, les tendances 4 la « nationalisation » de la
lutte entre Angevins et Hohenstaufen sont parfois plus marquées encore que
chez 'Ecolatre d’Esslingen. Cela vaut par exemple pour la Chronique rimée
autrichienne d’Ottokar ouz der Geul. Parmi les historiographes vernaculaires
allemands, ce petit noble styrien donne le récit le plus détaillé, le plus romanesque
et peut-étre aussi le plus inexact des événements. Ottokar, qui rédige sa chronique
au début duxiv* siécle, décrit les conflits entre Charles d’Anjou et ses adversaires
en des termes nationaux. Parmi les acteurs historiques, il distingue entre trois
grandes identités ou appartenances ethniques: 'on trouve premié¢rement les
Francais de Charles d’Anjou (Franzoisaere) ; ensuite les Allemands (77utsche) qui
soutiennent Conrad IV de Hohenstaufen ainsi que son frére batard Manfred
et son fils Conradin qui succombent finalement 2 Charles d’Anjou; enfin, le
troisieme parti est celui des Italiens (Walhe), les welsches, qui se caractérisent
entre autres par leur déplorable inconstance. Si le chroniqueur se contente
de désigner les partisans provengaux et francophones de Charles d’Anjou par
ethnonyme de « Frangais » sans les différencier davantage, il reprend peut-étre
en cela les discours des Italiens tant guelfes que gibelins: 'on retrouve ce méme
usage chez Saba Malaspina et Bartolomée de Neocastro qui, pourtant, different
clairement dans leur appréciation de la domination angevine™.

Chez Ottokar, les stéréotypes nationaux servent a expliquer certaines évolutions
de histoire: la défaite de Conradin, par exemple, aurait été le résultat d’un
manque de discipline caractérisant les Allemands d’antan®. Plus importantes
que ces jeux de stéréotypes sont les grandes lignes de la narration: a en croire
le chroniqueur styrien, la lutte contre les derniers Hohenstaufen constitue en
quelque sorte une affaire spécifiquement francaise. Invité par le pape et les

9 Pourun renvoi plus positif a Rodolphe de Habsbourg, voir ibid., p. 89, v. 5 et suiv.: « Hebch
und valken twang er zOsterlanden unde in Stire; /daz mag in Piille erschrecken wol die rappen
und die gire ». Konrad attend l'intervention du roi en Pouille; a la différence de I’Ecolatre,
il s’en prend moins a Charles d’Anjou qu’au clergé (« rappen unde gire » — « ibis chauves
et vautours »). — Soulignons que ces documents ne représentent nullement les reflets
d’une opinion publique monolithique ; pour une analyse plus exhaustive des témoignages
respectifs, je me permets de renvoyer a ma thése: Das Bild des Anderen. Entstehung
und Wirkung deutsch-franzdsischer Fremdbilder in der volkssprachlichen Literatur und
Historiographie des 12.-14. Jahrhunderts, Berlin, Duncker & Humblot, 2008.

10 Pour l'identité « francaise » de Charles d’Anjou et de la « gens gallica » qui 'a suivi en Italie,
voir parexemple Saba Malaspina, Chronicon, éd. Walter Koller/August Nitschke, MGH SS, 35,
1999, L. VIII, cap. 2, p. 285 ; Bartolomeo de Neocastro, Historia Sicula, éd. Giuseppe Paladino,
Bologna, Nicola Zanichelli, coll. « Rerum italicarum scriptores », Xlll/3, 1921, p. 10 et suiv.

11 Voir Ottokar von Steiermark, Osterreichische Reimchronik, éd. Josef Seemiiller, MGH Dt.
Chron., 5,1890-1893, 2 vol., v. 3068 et suiv. : [Aprés un premier succés dans la bataille, les
Allemands] « ndch ir sit si sich freuten/roubes und gewinnes. fvand leider solhes sinnes/sint
die Tiutschen meisteils alle ».

w
(%,

IN3LIRIX3,] 9P 3NA aWNRAOCI NP 9INBUNWIWOI B  AMTIDITTILSOL DIOTD



36

cardinaux, le comte d’Anjou — appelé Karlot et désigné comme margrave de
Provence par Ottokar — vient en Italie pour y combattre les aspirations des
héritiers de Frédéric II. En 1254, il est défait par Conrad IV (qui, peu apres,
aurait été assassiné) ; et, dans les douze ans qui suivent, il lutte sans succes contre
Manfred, le successeur de celui-ci. Ce n’est qu'apres la trahison d’une partie des
Siciliens que Charles réussit a vaincre Manfred en bataille rangée*.

Historiquement parlant, le récit de cette « guerre de Douze Ans » que Charles
aurait menée en Italie est faux, on le sait bien. Mais ce qui importe plus, cest
que les heurs et malheurs de Charles d’Anjou en Italie ne sont pas décrits
comme tels par le chroniqueur. Il les désigne au contraire comme « les affaires
des Francais en Sicile » (« der Franzoisaere dinc in Cecili »). Cette obstination
spécifiquement « francaise » de lutter sans répit contre Manfred ameéne par
conséquent le chroniqueur a invectiver contre cette gent: « Reht als die swin den
haberlunverwert ezzen,/alsé wolden frezzen/Franzoiser den selben man » (« tout
comme les porcs mangeraient I'avoine si on ne les en empéchait pas, les Francais
voulaient dévorer Manfred ») .

Soulignons que l'utilisation de catégories nationales pour la description des
conflits entre Charles d’Anjou et les Hohenstaufen ne s'accompagne pas, chez
Ottokar, d’une analyse qui explique I'évolution historique par les seuls motifs
nationaux. Loin de [a! Le chroniqueur styrien ramene les événements qu’il
raconte a toutes sortes de causes — sauf les antagonismes nationaux. Si « les »
Francais se battent en Pouille contre « les » Allemands, cest la papauté qui en
est responsable. Si Charles d’Anjou fait exécuter le jeune Conradin — un fait
qui est rapporté par la majorité des chroniques vernaculaires allemandes™ — ce
n'est pas a cause d’'une quelconque déloyauté frangaise; c’est plutét le résultat
d’un complot qui implique le pape et le roi de Bohéme, Otakar Przemysl, qui
se serait défait ainsi d’un de ses concurrents?.

Cette observation ne veut pas dire qu'une analyse « nationale » des causes de
Phistoire serait absolument impossible au Moyen Age. Lauteur du Chronicon
rhythmicum Austriacum — qui d’aprés son éditeur Wilhelm Wattenbach serait
a peu pres contemporain des événements qu'il rapporte — explique en effet par
des sentiments nationaux ou du moins par une sorte de solidarité francaise le

12 Lerécitdes guerres entre Charles d’Anjou et les successeurs de Frédéric Il occupe la premiére
partie de la chronique d’Ottokar jusqu’au v. 974 ainsi que les v. 2699-3552.

13 Ottokar von Steiermark, Osterreichische Reimchronik, éd. cit., v. 244 et suiv.

14 Voir Georg Jostkleigrewe, Das Bild des Anderen, op. cit., p. 246 et suiv.

15 VoirOttokarvon Steiermark, Osterreichische Reimchronik, éd. cit., en particulierv. 3102-3259.
L’intérét particulier d’Otakar Przemysl aurait consisté dans I’élimination de Frédéric de Bade
qui, de par sa mére, possédait des droits sur les duchés d’Autriche et de Styrie qu’Otakar
détenait depuis 1251 et 1260 respectivement. Le soutien qu’apportait Frédéric a Conradin
s’explique en effet par I’espoir que ce dernier, redevenu roi des Romains, chasserait Otakar
hors de ces fiefs. Frédéric de Bade fut décapité a Naples aux cdtés de Conradin.



recours de la papauté & Charles d’Anjou: « Le pape francais appelle Charles de
France; il I'investit en Pouille, et celui-ci soumet les royaumes limitrophes aux
Francais®™. » Il est vrai qu'aucune des chroniques germanophones ne présente
Iaffaire sous un jour tellement brutal; et méme dans le cas du Chronicon
rhytmicum Austriacum, il se pourrait que les tournures choisies reflétent plus
un effort de rhétorique qu'un sentiment anti-frangais. Ceci ”’empéche pas que
le recours a des interprétations nationales dans un contexte tel que celui des
confrontations entre les Anjou et les Hohenstaufen — qui, somme toute, ne
sy préte que médiocrement — reste significatif. Il nous incite a réexaminer le
role que peuvent jouer les catégories nationales pour la perception de I'autre,
francais en 'occurence.

PENSER LA NATION AU MOYEN AGE ?

La tiche de cette contribution consiste donc a rapprocher le probléme de la
« communauté du royaume » de la question épineuse de la nation médiévale.
Longtemps pris pour un fait quasiment a-historique, existant depuis des
temps immémoriaux, la médiévistique du xx° siecle s'est mise a historiciser la
nation médiévale en cherchant ses origines et ses fondements conceptuels. En
Allemagne, de telles recherches ont été menées dans le cadre du programme
NATIONESY. Dans le cadre de ce programme financé par la Deutsche
Forschungsgemeinschaft (DFG) dans les années 1970 et 1980, deux grandes
approches ont été poursuivies : 'une (que la recherche actuelle appellerait peut-
étre « essentialiste ») se demandait si les nations médiévales existaient comme
entités sociologiques. Lautre, constructiviste, consistait avant tout a analyser
I'univers discursif et les conceptions des contemporains médiévaux. C’est cette
seconde approche qui seule nous intéresse ici: est-ce que les auteurs médiévaux
et les sociétés auxquelles ils appartiennent congoivent — ou construisent — leur
propres identités collectives comme des identités nationales? Est-ce qu’ils
congoivent les peuples, royaumes, principautés ou ethnies voisins comme
des nations?

16 Voir Chronicon Rhythmicum Austriacum, éd. Wilhelm Wattenbach, MGH SS, 25, 1880, p. 350-
368, V. 736: « Karolum de Francia Francus papa vocat » ; v. 795 et suiv.: « Clemens papa
Karolum Apulis prefecit, / Regnaque finitima Francis hic subiecit. /Karolus odibilem incolis
se fecit, /Manum stringens, ritibus horum se obiecit ». Pour la datation de la chronique, voir
ibid., p. 349.

17 Pour un bilan des travaux de ce « Schwerpunktprogramm », voir Helmut Beumann, « Die
Entstehung der europdischen Nationen im Mittelalter. Ein Schwerpunkt der Deutschen
Forschungsgemeinschaft », Jahrbuch der historischen Forschung in der Bundesrepublik
Deutschland (1979), 1980, p. 39-41; id., « Europdische Nationenbildung im Mittelalter. Aus
der Bilanz eines Forschungsschwerpunktes », Geschichte in Wissenschaft und Unterricht, 39,
1988, p. 587-593.

w
~N

IN3LIRIX3,] 9P 3NA aWNRAOCI NP 9INBUNWIWOI B  AMTIDITTILSOL DIOTD



38

En France et en Allemagne, 'on a tendance a dater 'apparition de cette
construction idéologique qu’est la nation de I'époque tardo-médiévale. Suivant
Claudius Sieber-Lehmann, un premier nationalisme allemand serait né ou
aurait été systématisé lors des « guerres de Bourgogne », C’est-a-dire pendant
les guerres des villes et principautés haute-allemandes et suisses contre Charles
le Téméraire®®. Pour la France, Colette Beaune avait retracé dix ans plus tot la
« naissance de la nation France », dans le contexte notamment de la guerre de
Cent Ans*. Depuis, I'intérét pour la nation médiévale a décru en Allemagne —
alors que I'intérét global pour les identités collectives a connu un essor certain°.
La médiévistique francaise, en revanche, a continué a étudier le probléme de
la nation médiévale; en 2013 encore, « Nation et nations au Moyen Age »
constituait le theme du XLIV® congres de la SHMESP2,

Si certains auteurs continuent de considérer la nation prémoderne comme
un fait acquis dont la réalité pose peu de problémes®?, d’autres se montrent
plus sceptiques. D’autres chercheurs, enfin, nient tout simplement I'existence

18 Voir Claudius Sieber-Lehmann, Spdtmittelalterlicher Nationalismus. Die Burgunderkriege
am Oberrhein und in der Eidgenossenschaft, Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1995,
en particulier p. 11-14: Pauteur y discute les problémes de I’application de concepts
sociologiques définissant le nationalisme — phénoméne que Sieber-Lehmann lui-méme
entend comme le fait de « penser en catégories nationales ».

19 Voir Colette Beaune, Naissance de la nation France, Paris, Gallimard, 1985.

20 Ne citons a titre d’exemple que les études récentes sur la construction d’identités et
d’altérités dans 'espace scandinave : Volker Scior, Das Eigene und das Fremde. Identitdt
und Fremdheit in den Chroniken Adams von Bremen, Helmolds von Bosau und Arnolds
von Liibeck, Berlin, Akademie Verlag, 2002 ; David Fraesdorff, Der barbarische Norden.
Vorstellungen und Fremdheitskategorien bei Rimbert, Thietmarvon Merseburg und Helmold
von Bosau, Berlin, Akademie Verlag, 2005 ; Thomas Foerster, Vergleich und Identitdt. Selbst-
und Fremddeutung im Norden des hochmittelalterlichen Europa, Berlin, Akademie Verlag,
2009.

21 Voir Nation et nations au Moyen Age. Actes du XLIV¢ Congrés de la SHMESP (Prague, 23
mai-26 mai 2013), Paris, Publications de la Sorbonne, 2014 ; parmi les contributions, nous
renvoyons aux remarques introductives de Pierre Monnet, « Nation et nations au Moyen
Age. Introductions », p. 9-34, qui mesure le champ de recherche que représente la nation
médiévale, avec plusieurs passages a valeur bibliographique (notamment p. 11-15, 24-28)
et 'indication de cing maximes de recherche (p. 32-34). Parmi les auteurs de ce volume —
dont la premiére partie (« Construction et reconstruction de la nation ») recouvre le champ
d’intérét travaillé dans le présent article — se trouvent d’ailleurs plusieurs chercheurs qui
ont contribué au présent volume: Isabelle Guyot-Bachy, « Le lexique de la “nation” dans
I’historiographie royale frangaise (xie-xive siécle) », p. 93-106 ; Lydwine Scordia, « L’'amour du
roi est-il une composante politique de la “nation France” au xue siécle ? », p. 217-229. Pour
une discussion de la recherche sur l'identité francaise au Bas Moyen Age, je me permets
de renvoyer a Georg Jostkleigrewe, « Die Identitdt der Franzosen und der Standpunkt der
anderen. André de Coutances’ “Romanz des Franceis” (ca. 1200) und der normannische Blick
auf Frankreich », Francia, 37, 2010, p. 49-76, ici p. 51-54.

22 Voir Michel Bouchard et Gheorghe Bogdan, « From barbarian other to chosen people. The
etymology, ideology and evolution of “nation” at the shifting edge of medieval Western
Christendom », National Identities, 17, 2015, p. 1-23.

23 Voir, par exemple, la critique « social-constructiviste » de Patrick Geary, qui entreprend
la déconstruction de I’essentialisme positiviste a 'égard de toute identité ethnique (pas



d’identités nationales au Moyen Age. C'est le cas de la plupart des modernistes
et contemporanéistes, mais aussi de beaucoup de médiévistes®4. En Allemagne,
ou la question du national n’intéresse plus vraiment personne, 'on accepte
le verdict des contemporanéistes d’autant plus facilement que I'abandon
de concepts nationaux semble garantir les chercheurs contre les reproches
d’anachronisme.

Il se pourrait en effet que certaines de ces dissensions résultent moins d’une
interprétation différente des réalités historiques que de malentendus concernant
ce ce que nos collegues respectifs comprennent par « nation » ou « nationalisme ».
Il serait sans doute utile pour la discussion scientifique de passer en revue les
différentes définitions du national ; il est tout aussi évident que dans le cadre de
la présente contribution, un tel travail ne saurait étre mené a bien. Contentons-
nous de présenter ici le modele qui sert de base a nos réflexions postérieures
sur les conceptions nationales du Moyen Age. 1l s'agit d’'un modéle qui a été
proposé par Jean-Marie Moeglin il y a une vingtaine d’années. En effet, Moeglin
comprend la naissance ou la construction d’identités nationales comme un
processus historiographique qui consiste a établir un lien intangible entre un
peuple et son pays, en affirmant en méme temps le « passé immémorial » de
ce méme peuple — caractérisé par sa langue, ses meeurs et ses lois spécifiques.
Il trouve en outre dans la définition du regnum chez Fulbert de Chartres ce qu’il
appelle le « modele idéal de I'Etat-nation dans I'historiographie médiévale »2,
Punité de terra, populus et rex.

seulement la nation) : « Ethnic Identity as a situational construct in the Early Middle Ages »,
Mitteilungen der anthropologischen Gesellschaft in Wien, 113, 1983, p. 15-26.

24 Ne citons, pour la France, que Nicolas Offenstadt, organisateur (avec d’autres) d’un atelier
sur « Guerres, nation, sentiment national a la fin du Moyen Age. Retour critique » (Panthéon-
Sorbonne, 1¢" mai 2013). En outre, une jeune chercheuse francaise a récemment étudié
'impact de 'idéologie royale et nationale sur les relations entre Charles VIl et les bourgeois
de Rouen reconquis: Elise Wintz, Les Rouennais et Charles VIl. Etude des relations et de
la communication entre roi et ville aprés un changement seigneurial (1449-1461), thése
de I'Université de Heidelberg, 2013 ; ’'auteur, tout en esquivant la question épineuse du
nationalisme médiéval, plaide contre ’hypothése selon laquelle I'identité francaise aurait
joué unrole important a Rouen.

25 «[La création historiographique d’une identité nationale consiste dans] le fait de donner
une identité “nationale” a un peuple en établissant entre lui et un pays donnée une relation
désormais intangible qu’atteste l’identité de nom entre ce peuple et ce pays[...]. Cela
débouche sur ’affirmation et la démonstration d’un passé immémorial de ce peuple. »
(Jean-Marie Moeglin, « Nation et nationalisme du Moyen Age a I’époque moderne (France/
Allemagne) », Revue historique, 301, 1999, p. 537-553, iCi p. 541) ; voir aussi id., « Die
historiographische Konstruktion der Nation —,,franzésische Nation“ und ,,deutsche Nation*
im Vergleich », dans Joachim Ehlers (dir.), Deutschland und der Westen Europas, Stuttgart,
Jan Thorbecke, 2002, p. 353-377.

26 VoirJean-Marie Moeglin, « Die historiographische Konstruktion der Nation », art. cit., p. 354;
Fulbert de Chartres, Tractatus contra Judaeos, PL, t. CXLI, 1880, col. 307: « Tria ergo sunt
sine quibus regnum esse non potest, terra videlicet, in qua regnum sit; populus, qui terram
ipsam inhabitet; et persona regis electi, qui terram vindicet, et populum regat. »

w
O

IN3LIRIX3,] 9P 3NA aWNRAOCI NP 9INBUNWIWOI B  AMTIDITTILSOL DIOTD



40

Cette triade d’éléments ethniques, spatio-géographiques et politiques est
d’un coté parfaitement médiévale et, de l'autre, suffisamment moderne pour
se retrouver dans les manifestations du nationalisme contemporain. Parmi les
devises qui marquent le nationalisme allemand du xx¢ siecle, on trouve des
formules qui reprennent la structure sémantique de « terra — populus — rex ».
Les soldats de 1914 se battent pour « Kaiser, Volk und Vaterland » (« Empereur,
peuple allemand et patrie ») ; les nazis propagent le slogan « Ein Volk. Ein
Reich. Ein Fiihrer ». 1l va sans dire que les équivalences sémantiques entre les
formules médiévale et contemporaine ne coincident pas nécessairement avec
des équivalences fonctionnelles; il est plus que probable que le nationalisme
contemporain possede une autre qualité que la construction médiévale de la
nation telle que la congoit Jean-Marie Moeglin. Ceci n'empéche pas que le
modele proposé par ce dernier fournit un outil important pour I'analyse des
conceptions médiévales. Aussi vérifierons-nous I'existence ou I'absence de la
triade « terra — populus — rex » dans historiographie et la littérature allemandes.

La France médiévale est-elle une nation aux yeux des Allemands contemporains?

PENSER LA « NATION FRANCE » DANS L’ALLEMAGNE MEDIEVALE

En I'absence de réflexions explicites sur le caractére du royaume de France,
de ses habitants et de ses rois, notre analyse doit se borner a repérer les traces
que d’éventuelles conceptions nationales ont laissées dans 'univers discursif
d’une société ou dans I'univers conceptuel d’un auteur individuel. Ces vestiges
sont perceptibles dans les jeux d’équivalences qui imprégnent les textes
— ou, autrement dit, nous les observons la ot 'un des éléments de la triade
terra — populus — rex se substitue aux autres sans pour autant changer le sens
fondamental de I'énoncé.

Pour citer un exemple des plus banals: dans certains cas, 'appartenance d’'un
lieu & une sphere linguistique suffit aux auteurs médiévaux pour le localiser
dans la sphere politique correspondante. Ainsi, Ottokar de Styrie situe la ville
de Verdun (Vierdung) en France (« in Frankriche »). C’est étonnant parce que
Ottokar compte parmi les chroniqueurs allemands qui fustigent le plus les
prétendus empietements francais sur 'Empire; en principe, il aurait donc
intérét a souligner I'appartenance 3 'Empire de cet évéché lorrain. Or, la
mention de Verdun apparait dans la chronique hors de tout contexte politique
etdans le cadre de la relation d’un miracle?. Il est donc probable que I'auteur ne

connaissait pas la localisation exacte de la ville, mais qu’il la savait francophone

27 Voir Ottokar von Steiermark, Osterreichische Reimchronik, éd. cit.,v. 33538-33841; il s’agit
du récit d’une vision de I'au-dela qu’eut un riche bourgeois de Verdun.



a cause de ses marchands commercant avec Venise, et que, par conséquent, il la
situait en France — tout comme d’autres auteurs dailleurs?.

Citons un second exemple qui est d’autant plus intéressant qu’il est
directement lié a la formulation d’une identité francaise. Il se trouve dans un
poé¢me du début du x1ve siecle qui chante les hauts faits du landgrave Louis de
Thuringe pendant la troisieme croisade. Lors du siege de Saint-Jean d’Acre, le
landgrave se voit confronté a une situation ott non seulement les Bavarois et les
Souabes, mais aussi les contingents francais se préparent a déserter. Dans cette
situation, c’est un chevalier francais qui harangue ses compatriotes:

Dé sprach alsé ein ritter zil,

(er was ein Franzoisére [...]):
,Owé, Frankriche, wie

din héhez lop sich nidert hie!
din bliinde wirde velbet,

din liehter pris selbet,
din kunic sunde hit begin,daz er hit dise hie gelin.
[...] alle rittére von unserm lande,
dirs hiewesens sie haben schande
und mizen sich drs zwivels schamen.
herre, ich wil in gotes namen

mit 4", er zu dem fursten sprach®.

Un chevalier prit alors la parole (c’était un Francais) : « Hélas! France, comme
ta renommée s'avilit ici! La fleur de ta dignité se fane, I'éclat de ta gloire
sobscurcit. Ton roi a commis un péché en laissant ceux-1a venir ici. — Toute la
chevalerie de notre pays est honnie par la couardise que vous [cest-3-dire les
chevaliers francais] montrez ici. Seigneur, au nom de Dieu, j'irai avec vous »,

dit-il au prince.

Ce que nous observons ici, cest 'adéquation entre le pays — la France —, son
roi et sa population noble; la couardise des croisés devant Saint-Jean d’Acre
couvre de honte non seulement les coupables, mais le royaume et la France
tout enticre.

Silon laisse ces exemples isolés pour I'analyse de chroniques entiéres, la
démonstration devient plus difficile. Je me contente ici de résumer en quelques

28 Voir Ruprecht von Wiirzburg, « Von zwein koufmannen », dans Mittelhochdeutsche
Ubungsstiicke, éd. Heinrich Meyer-Benfey, Halle, Niemeyer, 1909, p.109: « Es lit in
franckenriche/Ein stat die ist vol richeDie ist virdun genant/Und von kaufluten wol bekannt. »

29 Die Kreuzfahrt des Landgrafen Ludwigs des Frommen von Thiiringen, éd. Hans Naumann,
Berlin, Weidmannsche Buchhandlung, MGH Dt. Chron., 4, 1923, V. 4150-4169.

-
=

IN3LIRIX3,] 9P 3NA aWNRAOCI NP 9INBUNWIWOI B  AMTIDITTILSOL DIOTD



42

mots mes recherches antérieures sur la chronique d’Ottokar de Styrie3°. Ce
dernier est sans doute le chroniqueur vernaculaire qui s'intéresse le plus a la
France. Ottokar présente en effet le royaume de France comme une unité qui est
remarquablement homogeéne du point de vue politique et ethnique. A c6té du
roi, il n’existe pas de concurrent politique sérieux. Les seigneurs et les bourgeois
qui, a plusieurs reprises, sont mentionnés comme des acteurs politiques, restent
pourtant anonymes. Leur activité est centrée sur la royauté et les institutions
de la monarchie naissante. Les nobles se trouvent a la cour du roi; avec les
bourgeois « von allem dem lant/unde iz den steten3' » — de tout le pays donc —ils
forment les armées royales et participent aux assemblées du royaume32.

Dans ce cadre, la royauté est présentée comme une institution qui ne se définit
pas seulement a travers 'espace géographique qu’elle domine, mais par son
rapport au groupe ethnique des Francais. La chronique désigne Philippe le
Bel comme le seigneur ou le roi des Francais: « der Franzoisaer herre33 » ou
« kunic der Franzois3* ». Parfois, il est « le » Francais tout court: « der Franzois ».
Il commande « la force de tous les Francais » (« aller der Franzoisaere maht ») et
envoie en cas de nécessité « hors du pays des Francais » (« #iz der Franzoisaere
lant »)35.

Par conséquent, 'attachement et la fidélité politique des sujets concernent
de maniere égale la monarchie et le territoire du royaume; leur dévouement
est en méme temps pour la couronne et le pays. Bien que la noblesse francaise
n’apprécie pas trop les guerres de Flandre, elle manifeste sa solidarité apres
chaque défaite royale:

Die herren algeliche
lobten bi ir triwen,
si liezen sich immer riwen
die smaehe und die schande,

diu der kréne und dem lande

waere widervarn3S.

30 Voir pour les passages qui suivent Georg Jostkleigrewe, Das Bild des Anderen, op. cit.,
p.125-134; id., « Ganzer frid noch staeter suon ... wirt nimmer Gf der riviere der zweier riche
gemerke — eine deutsch-franzésische Erbfeindschaft ante litteram ? Ottokar von Steiermark
und die problematische Konstruktion ,,nationaler” Grenzen in vornationaler Zeit », dans
Ulrich Knefelkamp et Kristian Bosselmann-Cyran (dir.), Grenze und Grenziiberschreitung im
Mittelalter, Berlin, Akademie Verlag, 2007, p. 37-53, iCi p. 43-49.

31 Voir Ottokar von Steiermark, Osterreichische Reimchronik, éd. cit., v. 64900 et suiv.

32 Voiribid.,v. 32759 et suiv., 64207 et suiv., 64245 et suiv., 64322 et suiv., 65209, 74961,
64893 et suiv.

33 /bid.,v. 32670, 35219, 74621.

34 Ibid.,v.33416.

35 Ibid.,v.33026,32889, 39768.

36 Ibid.,v. 64253 et suiv.



[Apres la bataille de Courtrai] les seigneurs nobles promirent de ne jamais

oublier le déshonneur et la honte que la couronne et le pays avaient essuyés.
Une méme observation vaut pour la population entiere:

D6 man [des kunigs schaden unde leit] do innen wart,
ni wart von herzen beswairt
daz lantvolc iiber al.
michel jamer unde qual
huop sich in dem lande. [...]
Sich huop angst unde not.
nieman geddhte noch enweste [....]
daz dbeinem kunic von Francrich
dehein sache s6 smaelich
waere widervarn

bi deheinen jirn3.

Quand on apercut [apres les Matines de Bruges] la douleur et les pertes
subies par le roi, les populations rurales [ou: la population de toute la terre?]
sattristerent. Beaucoup de gémissements furent entendus au pays. On éprouvait
angoisse et peur. Personne ne se souvenait quaucun roi de France n’e(it jamais

subi pareille honte.

Pour Ottokar, le royaume de France forme donc une communauté homogene,
une identité collective qui se définit par des criteres politique, spatial et
ethnique concurrents. Cette vision d’'une communauté homogene dans son
espace, d’un peuple centré sur la royauté s’affirme encore si 'on prend en
considération les horizons géographiques de la chronique d’Ottokar (carte 1).
En notant sur une carte toutes les mentions de la France, de ses régions, villes et
habitants, on s'apercoit vite que la France joue un grand ro6le dans la chronique
d’Ottokar, mais en tant qu'espace monolithique. Sur les 6o ans que parcourt
Ottokar, elle apparait avec un total de 192 mentions réparties en 22 scénes
historiographiques. A I'intérieur du royaume, en revanche, et 4 part la Flandre
et la Guyenne anglaise, le chroniqueur styrien ne mentionne que les centres du
pouvoir royal (a savoir Paris et Reims, ville du sacre) ainsi que Dijon (77schoue)
qu Ottokar prend vraisemblablement pour une ville d’Empire, 4 en juger par
certains détails de son récit. Ce qui compte, C’est I'unité d’un royaume centré

sur son roi.

37 Ibid.,v. 63945 et suiv.

=3
w

IN3LIRIX3,] 9P 3NA aWNRAOCI NP 9INBUNWIWOI B  AMTIDITTILSOL DIOTD



(22uel4 ] 9P IN31IYIX3,] B SWWOD IN3LIRIUL,] B) Sleduelq sap anb isuie (Inanbjuolyd 3] saide,p)
9ouel{ 9p awneAol ne saNUS S}P-XN3] SAP 12 9dURLY B] 3P SUOIIUB "aawL anbiuoiy) “91k1S ap 1ex010.p anbiydelSollolsiy UozioH *

007 001 0

Qg

e

i)

suonuaw 9 ap snyd .

swopwaw 9ty @ .

m— 17T
et

suonww ey @
spdwis uonuwsp @

suoISy

suonuaw 9 ap snjd .
suonwdw 9ty @
suwonwaw ey @

opdwrss vonwop @

BN N J




La structure spécifique des horizons géographiques de la Chronique rimée
autrichienne témoigne en outre d’une autre obsession d’Ottokar — 4 savoir
lintérét pour la fronti¢re franco-impériale et pour les empietements du roi de
France sur 'Empire. Au lieu de parler de I'histoire francaise proprement dite,
le chroniqueur styrien nous raconte I'histoire des agressions francaises dans cet
espace lorrain et bourguignon qui serait 'objet des convoitises de la royauté
francaise. Rien de surprenant alors s'il demande, par la bouche de 'archevéque
de Tréves, I'élection d’un roi des Romains qui posséde assez de pouvoir pour
reconquérir ce que le roi de France a usurpé dans la zone frontali¢re entre
royaume et Empire3®.

Dans sa présentation de la France, la chronique d’Ottokar est exceptionnelle
a bien des égards: en ce qui concerne le degré d’élaboration de cette vision de
la France comme unité tant spatiale que politique et ethnique, I'on ne trouve
rien de comparable dans les autres chroniques vernaculaires de I'époque. Cela
ne veut pas dire que les autres chroniqueurs présentent une vision tout a fait
différente: dans la Chronique universelle saxonne (Séichsische Weltchronik),
par exemple, la définition du peuple francais s’appuie également sur le lien
privilégié entre le peuple et son territoire. Afin de distinguer entre les Francs
francais et les Francs allemands ou franconiens, le chroniqueur explique que
« les Francs habitant I'’Allemagne furent appelés Vianken et les Francs habitant
la France furent appelés Franzoisaere?®. » On trouve méme ¢a et la I'idée d’'un
antagonisme politique a base nationale: « Sint de Dudischen vorsten den kore
gewunnen, de koninge van Viankrike hateden dat sere [...], se nedereden oc gerne
dat rike*® » (« Depuis que les princes allemands avaient acquis le droit d’élir
I'empereur, les rois de France étaient tres mécontents de ce fait; depuis, ils
avaient 'habitude de déshonorer 'Empire »).

Mais ces débuts de nationalisme historiographique ne marquent pas le reste
de la chronique; en particulier, ils ne se traduisent pas en une présentation
« nationale » de la France suivant le mode¢le de Fulbert de Chartres, comme
le démontre I'horizon géographique des mentions de la France et des Frangais
dans la Chronique universelle saxonne (carte 2).

38 /bid.,v. 39755 et suiv.: « Der bischolf von Trier, [...] der meinte die rehtikeit, /wand im von
herzen was leit, /daz der von Francriche fé6mischem riche /sé vil des sinen vor hat; /darumb
er die fursten bat, /daz ein solher helt/ze kunic wurd erwelt, [...] der hab/gewalt, witze unde
kraft /unde solhe ritterschaft, /damit er gewalticlich/mug gevarn in Francrich. »

39 Voir Sdchsische Weltchronik, éd. Ludwig Weiland, MGH Dt. Chron., 2,1877, p. 128, chap. 94:
« De to Dudischeme lande besaten, de worden geheten Vranken, de to Vrancrike waren, de
worden geheten Franzoisere. »

40 Voiribid., p. 150, chap. 134: « Dat Romische rike was wante an desse tit to Constantinopole
[...], wante an den koning Karle, mit deme quam dat rike an de Vranken, unde darna an de
Dudischen herren. Sint de Dudischen vorsten den kore gewunnen... »

i
(%, ]

IN3LIRIX3,] 9P 3NA aWNRAOCI NP 9INBUNWIWOI B  AMTIDITTILSOL DIOTD



(92ue44 B] 9P INBLIRIXI,| B SWWOI INSIIUL,] B) Siedueid sap anb Isule (1nanbjuoiyd o) saide,p)

9dueI4 ap awneAol ne SaNYIS S}P-XN3) SIP 12 dUBIH B] AP SUOIIUB "dUUOXDS 3]]asiaAlun anbjuoiy) e) ap anbiydeiSo1103siy UozZIIOH ‘2

suonuswr 9 ap snjd .
suonww 9ty @
suonww ¢y @
opdus vonuapy @

SuoISay

suonuaw 9 ap snjd .
suonww 9ty @
suonuwW C vy @

opduwis uonuopy @

SIMA

00t 001
°
9,
Q@ 9
)
- o
/!
. -
A,
7L >
H \
-— o
[ ] | By
> “
° o \ ' 3
;
] I~ )
@ 4 ° )
;) @ @ L4
llll' ° &
« @ ) @ 5
] o \ e
i .
J
o °
° o
LS
.
. ° — = <
s PEugs 1
°
N ° °
N 7
°




D’autres historiographes — et notamment les chroniqueurs qui s'inspirent de
la tradition alsacienne du Chronicon d’Ellenhard de Strasbourg — partagent avec
Ottokar I'intérét pour les conflits frontaliers dans la Romania impériale; ils les
présentent méme comme des conflits entre omnis Gallia et tota Theutunia — sans
pour autant donner une description dense de la « nation frangaise » comparable
a celle présentée par le chroniqueur styrien®'.

INTERPRETATION

Comment interpréter cet état de choses? Sommes-nous en présence de textes
qui témoignent de I'existence d’une identité nationale dans le royaume de
France? Sil'on opte pour cette solution, il faut a tout le moins reconnaitre que
la chronique d’Ottokar — qui semble aller le plus loin dans ce sens — est marquée
par de grosses inexactitudes et un penchant certain pour le romanesque.

Ou faut-il conclure au contraire que les conflits frontaliers dont parlent les
chroniques produisent, du c6té allemand, des sentiments nationalistes qui,
ensuite, sont re-projetés en quelque sorte sur la France? A premiére vue, Cest

41 Pour une vue d’ensemble de ces chroniques du Sud-Ouest de I’Allemagne qui dépeignent
les relations entre le roi des Romains et le roi de France a la fin du xme siécle comme étant
« en principe hostiles » et « toujours prés d’une guerre majeure », voir Bertram Resmini, Das
Arelat im Krdftefeld der franzdsischen, englischen und angiovinischen Politik nach 1250
und das Einwirken Rudolfs von Habsburg, Kéln/Wien, Bohlau, 1980, p. 116 et suiv. Parmi
les chroniques, voir en particulier Ellenhardi Chronicon, éd. Philipp Jaffé, MGH SS, 17,
1861, p. 128, 130 et suiv.; Annales Colmarienses maiores, éd. Philipp Jaffé, ibid., p. 216. La
recherche allemande a souligné latendance qu’ont ces auteurs a interpréter les conflits dans
la zone frontaliére comme des conflits franco-allemands, voir Riidiger Schnell, « Deutsche
Literatur und deutsches Nationsbewuftsein im Spatmittelalter und Friiher Neuzeit », dans
Joachim Ehlers (dir.), Ansdtze und Diskontinuitdt deutscher Nationsbildung im Mittelalter,
Sigmaringen, Jan Thorbecke, 1989, p. 247-319, ici p. 271 et suiv.; Rolf Sprandel, « Frankreich
im Spiegel der spdtmittelalterlichen Historiographie Deutschlands », dans Ingrid Karsten,
Werner Paravicini, René Pérennec (dir.), Kultureller Austausch und Literaturgeschichte im
Mittelalter/Transferts culturels et histoire littéraire au Moyen Age. Colloque tenu a UInstitut
historique allemand de Paris 16.-18. mars 1995, Sigmaringen, Jan Thorbecke, 1998, p. 35-45,
ici p. 37; Heinz Thomas, « Nationale Elemente in der ritterlichen Welt des Mittelalters »,
dans Joachim Ehlers (dir.), Ansdtze und Diskontinuitdt..., op. cit., p. 345-376, ici p. 364 et
suiv. Une critique de cette interprétation figure chez Jean-Marie Moeglin, « La Gallia entre
la Francia et la Germania au cours des derniers siécles du Moyen Age », dans Bernard
Guenée et Jean-Marie Moeglin (dir.), Relations, échanges, transferts en Occident au cours
des derniers siécles du Moyen Age. Hommage a Werner Paravicini, Paris, Académie des
inscriptions et belles-lettres, De Boccard, 2010, p. 37-48, ici p. 40, n. 8: selon Jean-Marie
Moeglin, le conflit entre omnis Gallia et tota Theutunia ne se référerait pas a un conflit entre
royaume et Empire, mais entre les parties francophones et germanophones de ’Empire.
En ce qui concerne les récits contemporains aux événements, cette interprétation me
semble trés plausible. Il reste néanmoins le probléme de la polysémie du terme Gallia qui
pouvait toujours signifier « France » (probléme qu’évoque Jean-Marie Moeglin lui-méme,
p. 44 et suiv.). Comment donc les historiographes médiévaux qui utilisaient les chroniques
alsaciennes —a commencer par Ottokar de Styrie! —interprétaient-ils ces descriptions de
conflits entre Gallia et Theutunia?

i)
~N

IN3LIRIX3,] 9P 3NA aWNRAOCI NP 9INBUNWIWOI B  AMTIDITTILSOL DIOTD



48

ainsi que les choses se passent. Si le chroniqueur Ottokar dépeint le royaume
de France comme une entité monolithique et qu’il a tendance & interpréter les
conflits opposant des francophones a des germanophones comme des conflits
entre la France et 'ensemble de 'Empire, cela pourrait bien se produire en
réaction 2 ces luttes interminables qu’il observe sur la frontiere occidentale de
I'Empire. La prétendue confrontation franco-allemande en Pouille, les conflits
frontaliers des années 1280 et 1290 et aussi les conflits franco-flamands dans
lesquels le chroniqueur styrien, m{i par une sorte de solidarité germanophone,
prend ouvertement le parti des Flamands — le tout pourrait étre le résultat d’'un
premier nationalisme allemand basé sur la perception du roi de France comme
agresseur monstrueux.

On rapprochera ces narrations historiographiques qui consistent a dénoncer
Pagressivité frangaise d’une constellation historique qui est discutée a nouveau
depuis quelques années. Face A I'essor de 'Etat monarchique et de ses
institutions, les conflits politiques qui opposent différents acteurs de part et
d’autre de la frontiere franco-impériale prennent une allure nationale. Alors que
pendant des siecles des acteurs locaux ou régionaux avaient mené seuls ces luttes,
ils cherchent maintenant a s’assurer le soutien des pouvoirs centraux et a les
intéresser a leurs conflits. Dans ce contexte, les acteurs « impériaux » inventent
le spectre d’un expansionnisme frangais ou du moins 'exagérent?. C’est dans
ces sources que puisent Ottokar et d’autres historiographes qui racontent
I’histoire des empietements francais sur 'Empire;; et il nous semble peu douteux
que la recherche allemande du xx si¢cle qui a retracé 'expansionnisme francais
a largement surestimé le témoignage de ces textes.

D’un autre c6té, il ne faut pas non plus sous-estimer ces textes — non pas a un
niveau factuel, bien slir, mais en ce qui concerne le niveau des représentations.
Méme si cet expansionnisme francais qui a tant hanté les esprits des historiens
« prussiens » d’il y a cent ans est une fiction, les discours anti-expansionnistes ne
le sont pas. Ils existent — et ils existent en dehors des conflits concrets qui les ont
provoqués. Lexemple d’Ottokar est significatif a cet égard: si son intérét pour

42 Cette interprétation suit les réflexions entreprises par Jean-Marie Moeglin, « Franzdsische
Ausdehnungspolitik am Ende des Mittelalters. Mythos oder Wirklichkeit », dans Franz Fuchs,
Paul-Joachim Heinig et )6rg Schwarz (dir.), Kénig, Fiirsten und Reich im 15. Jahrhundert, Kéln/
Weimar/Wien, Béhlau, 2009, p. 349-374; et id., « La frontiére comme enjeu politique a la
fin du xie siécle. Une description de la frontiére du Regnum et de I'/mperium au début des
années 1280 », dans Nils Bock, Georg Jostkleigrewe et Bastian Walter (dir.), Faktum und
Konstrukt, Miinster, Rhema, 2011, p. 203-220, ici p. 203, n. 2. Je me permets également de
renvoyer a Georg Jostkleigrewe, « Entre pratique locale et théorie politique: consolidation
du pouvoir, annexion et déplacement des frontiéres en France (début xive siécle). Le cas du
Lyonnais et des frontiéres méditerranéennes », dans Stéphane Péquignot et Pierre Savy
(dir.), Annexer? Les déplacements de frontiéres d la fin du Moyen Age, Rennes, PUR, 2016,
p.75-96.



les guerres « franco-allemandes » en Pouille s’explique peut-étre par le fait qu'un
prétendant au duché d’Autriche est décapité a Naples aux cotés de Conradin,
les conflits jurassiens et lorrains ne le touchent que de loin par I'implication
des rois Habsbourg; quant aux guerres de Flandre, elles ne le concernent pas
du tout.

Par un jeu de traditions historiographiques, les discours « nationaux » qui
servent au départ a dénoncer I'agressivité francaise dans un but bien concret
ont ensuite développé une vie autonome. Ils font désormais partie de I'univers
discursif allemand et, méme s'ils ne le dominent aucunement, ils peuvent étre
réactivés a tout moment. Ce qui se produit quelque quarante ans plus tard, au
début de la guerre de Cent ans, lorsque la majorité des chroniqueurs allemands
adopte le parti du roi d’Angleterre...

Résumons nos réflexions en trois theéses qui relient les présentes recherches
au champ d’étude qui est celui de ce volume, a savoir le probléme de la
« communauté de royaume ».

1. Le regard extérieur sur le royaume de France montre que la communauté
de ce royaume peut bel et bien étre congue comme une entité « nationale ».
Il reste que cette constatation est relativement peu significative : elle vaudrait
probablement pour tous les royaumes, et notamment pour ceux que les
auteurs ne connaissent pas trop bien. Lexemple d’Ottokar montre en outre
que la vision la plus cohérente d’une « nation France » est présentée par
auteur qui se soucie peut-étre le moins de I'exactitude de cette vision.

2. Tout comme la notion de « communauté de royaume », le concept d’'un
expansionnisme frangais — qui est parfois accompagné par la construction
d’identités ou d’antagonismes nationaux — est d’abord un outil politique
utilisé dans des conflits bien concrets. Pour les acteurs qui s’y référent,
I'expansionnisme frangais forme moins la cause d’une inimitié durable
qu'un argument pour s assurer le concours d’autres acteurs — tout comme le
recours & la communitas regni est peut-étre moins un idéal politique qu’'un
prétexte pour s'opposer a la politique royale.

Une derniére these reprend les deux autres en les généralisant:

3. Apreés la lecture d’un bon nombre de chroniques bas-médiévales, il nous
semble peu convaincant de nier 'existence de concepts nationaux au Moyen
Age. En revanche, si des conceptions nationales qui correspondent a peu pres
aux notres sont tres répandues, leur importance politique reste restreinte.
Nous avons vu qu’il est possible de les utiliser a des fins politiques et que
cet usage mene parfois & une certaine « autonomisation » de ces discours
nationaux; ils développent, pour ainsi dire, une vie propre. Toujours est-il

=
fe]

IN3LIRIX3,] 9P 3NA aWNRAOCI NP 9INBUNWIWOI B  AMTIDITTILSOL DIOTD



50

que Cest seulement apres plusieurs siecles d’existence qu’ils commencent a
occuper le devant de la scene. Il reste donc douteux que le national forme
un des fondements de cette « communauté du royaume » au sens large que
nous étudions dans ce présent volume. Au Moyen Age, la cohésion politique

repose sur d’autres bases.



UN ASPECT JURIDIQUE DE LA « COMMUNAUTE
DU ROYAUME »: LA REFLEXION DES ROMANISTES
DU MOYEN AGE SUR LA CAPACITE, OU LINCAPACITE
DU PEUPLE A CONTROLER LE GOUVERNANT

Yves Sassier
Sorbonne Université Lettres

Laspect juridique de la communitas regni est une question complexe, car le
juridique touche inévitablement, dans ce cas précis, a la relation entre le prince
et son peuple et donc au politique. Le statut d’une communitas civitatis au sein
d’un ensemble plus vaste qu’est un royaume ou une principauté peut étre évoqué
sous sa dimension juridique en scrutant les chartes constitutives de 'universitas
et les documents de la pratique. Ces textes peuvent nous permettre d’évaluer la
capacité de la communauté en question en tant qu'association : sa capacité a agir en
tant qu'étre collectif, & habere corpus a'image d’une personne physique, a posséder
un sceau et un coffre communs, a exprimer, faire valoir et défendre ses droits par
l'intermédiaire de ses représentants, a remplir ses devoirs comme le ferait n'importe
quelle personne physique titulaire de droits et de devoirs. Ce statut peut étre aussi,
grice aux actes de la pratique, évoqué au travers de la définition juridique de la
relation entre la communauté et ses instances dirigeantes: ces derniéres sont-elles
les mandataires d’'une personne morale ayant pleine capacité, celle de les nommer
comme de les révoquer, celle de décider les mesures quappliqueront leurs instances
dirigeantes? ou la communauté n’est-elle qu'une mineure incapable, ayant des
droits mais ne les exercant pas, les instances dirigeantes se donnant le role d’'un
tuteur représentant les intéréts de son pupille? Ici, les actes du pouvoir qui sont a
lorigine de telles universitates, ainsi que les actes de la pratique, aident a trancher
de telles questions. Dans l'histoire de la théorie juridique de U'universitas civitatis,
ils fournirent en outre de multiples exempla susceptibles de servir aux romanistes
et canonistes — ces derniers jouerent entre les décennies 1150-1250 un rdle majeur
dans I'analyse théorique et la définition des droits et prérogatives de la civizas* — qui

1 Albert Rigaudiére, « Regnum et civitas chez les décrétistes et les premiers décrétalistes
(1150 env.-1250 env.) », dans Théologie et droit dans la science politique de I’Etat moderne,
Rome, Ecole francaise de Rome, 1991, p. 117-153.

(%,
PN

OTOT e dNS e INDHY SVLINNWIWOD



52

se pencheérent tres tot, dés le x11° et les premicres décennies du xiir° siécle, sur la
question de son statut et de sa capacité a gérer ses propres affaires.

Il n'en est pas de méme, au Moyen Age, de la communauté que forment les
habitants d’un royaume: pas, ou fort peu — '’Angleterre des xmr-xv* siecle est
I'une des rares exceptions — de textes officiels fondateurs des droits de cette
« communauté de royaume », pas en tout cas dans le sens de la définition d’'un
statut global, de type constitutionnel, régissant la relation de cette communauté
avec celui ou ceux qui la gouvernent. Cela fait que la dimension du probléeme
devient fatalement aussi politique et idéologique, comme le montrent bien
les recherches de Brian Tierney, dans le sillage immédiat de celles de Sergio
Mochi Onory, sur le role de la religion et du droit canonique comme ferments
du constitutionnalisme moderne?. Belle et vaste réflexion que celle-ci, d’olt
émerge I'idée que Cest au Moyen Age que la confluence des analyses des juristes
de l'utrumaque jus, des théologiens et des aristotéliciens du x11r° et du x1v* siecle
a préparé le terreau ol a pu éclore le constitutionnalisme. Brian Tierney a ainsi
fort bien montré que les canonistes ont jouéun role majeur dans cette évolution,
comme le soulignent, aprés d’autres, comme celles d"Yves Congar3, les analyses
de cet auteur sur la fagon dont a été détournée de son contexte primitif (le droit
des tutelles multiples) et exploitée, d’abord par eux-mémes, puis par d’autres, la
régle romaine « quod omnes tangit ab omnibus tractari et approbari debet » (« ce
qui touche l'universalité doit étre débattu et approuvé par 'universalité »)4.

En ce qui me concerne, je souhaiterais simplement, ici, en restant au niveau de
la théorie, et en m’appuyant notamment sur les travaux de Francesco Calasso?,
d’Ennio Cortese®, de Brian Tierney et d’autres comme André Gouron?, évoquer

2 BrianTierney, Religion, Law and the Growth of Constitutional Thought (1150-1650), Cambridge,
Cambridge University Press, 1982, trad. fr. Religion et droit dans le développement de la
pensée constitutionnelle, Paris, PUF, 1993 ; Sergio Mochi Onory, Fonti canonistiche dell’idea
moderna dello stato, Milano, Vita e pensiero, 1951, dont le livre, indispensable outil de
connaissance des sources canoniques, fut I'objet d’assez vives critiques (E. M. Meijers, Brian
Tierney, Gaetano Catalano) pour avoir occulté 'apport des romanistes des xie-xive siécles.

3 Yves-Marie Congar, « Quod omnes tangit ab omnibus tractari et approbari debet », Revue
historique de droit francais et étranger, 4° série, 36, 1958, p. 210-259.

4 BrianTierney, Religion, Law and the Growth of Constitutional Thought, op. cit., p. 32-40.

5 Francesco Calasso, / glossatori e la teoria della sovranita. Studi di diritto comune pubblico,
3¢ éd., Milano, Giuffré, 1957 (1¢ éd., 1951).

6 Ennio Cortese, Lanorma giuridica. Spunti teorici nel diritto comune classico, Milano, Giuffre,
1962-1964, 2 vol.; id., Il diritto nella storia medievale, Roma, Il cigno Galileo Galilei, 1996-
1999, 2 vol.

7 André Gouron, Etudes sur la diffusion des doctrines juridiques médiévales, London, Ashgate,
coll. « Variorum Collected Studies », 1987 ; André Gouron et Albert Rigaudiére, Renaissance
du pouvoir législatif et genése de I’Etat, Montpellier, Société d’histoire du droit et des
institutions des anciens pays de droit écrit, 1988 ; André Gouron, Droit et coutume en
France aux xi¢ et xue siécles, Aldershot, Ashgate, coll. « Variorum Collected Studies »,
1993; id., Juristes et droits savants: Bologne et la France médiévale, Alderhost, Ahgate,
coll. « Variorum Collected Studies », 1999.



la réflexion des romanistes des x11¢-x1v* siécles sur la question primordiale quest
celle de la capacité du peuple a étre acteur de la vie du royaume, & émettre des
regles, & nommer et contréler le prince®. Mon propos n'aura rien de novateur
et n'a d’autre ambition que d’éclairer de fagon synthétique et rapide, dans le
sillage de ces grands historiens, 'idée que cette réflexion toute théorique des
romanistes du Moyen Age a aussi préparé le terreau du constitutionnalisme.
De¢s les débuts du x1r° siécle, dans le temps méme ol semble renaitre une
véritable réflexion autour du concept d’utilitas communis?®, les glossateurs ont
en effet découvert dans les textes de Justinien certains propos du jurisconsulte
Ulpien (fin 11°-début 11 siécle), ainsi que d’autres passages des compilations
qui ont en commun de désigner le peuple romain comme étant, ab initio, le
détenteur unique de l'autorité et la source de tout pouvoir, notamment du
pouvoir législatif de 'empereur et plus généralement du pouvoir impérial. Je
souhaiterais évoquer ici les interprétations, et aussi les positions politiques,
qu'ont adoptées les glossateurs et leurs successeurs du x1m1¢ et du début du
x1ve siecle; et je commencerai, car cet aspect est important, par leur facon de
désigner le populus, étant entendu que ce mot, populus™®, est tout de méme celui
qui revient le plus souvent dans leurs commentaires. Mais 'un des vocables,
issu des textes juridiques romains ayant trait aux associations ou aux municipes,

8 Je me référerai aussi a la belle synthése de Magnus Ryan, « Political thought », dans David
Johnston (dir.), The Cambridge Companion to Roman Law, Cambridge, Cambridge University
Press, 2015, p. 423-451.

9 Gaines Post, Studies in Medieval Legal Thought: Public Law and the State 1100-1322,
Princeton, Princeton University Press, 1964, ici p. 248 et suiv. Cette réflexion gagne vers
les années 1130 le milieu des glossateurs: voir André Gouron, « La double naissance de
I’Etat législateur », dans Théologie et droit dans la science politique de I’Etat moderne,
op. cit., p. 101-114, qui attribue a Bulgarus, 'un des quatre « docteurs de Bologne » disciples
d’Irnerius, la paternité de l'introduction d’utilitas communis ou publica dans les gloses.
Il ne faut toutefois pas sous-estimer 'influence des théologiens-philosophes dans cette
renaissance, notamment celle de Pierre Abélard dont I’enseignement fut suivi par nombre
d’acteurs (Jean de Salisbury notamment) de la diffusion d’utilitas communis/publica dans la
littérature du temps : voir, sur ce point, Yves Sassier, « Bien commun et utilitas communis au
xi¢ siécle, un nouvel essor? », Revue frangaise d’histoire des idées politiques, 32, « Pouvoir
d’un seul et bien commun (vie-xvi® siécle) », 2010, p. 245-258, ici p. 251-254.

10 Rappelons la définition du populus proposée par un « grammairien-juriste » du milieu
du xi¢ siécle, Aubert de Béziers, dans son ceuvre De verbis quibusdam legalibus, éd.
Federico Patetta, § 39, Scripta anecdota antiquissimorum glossatorum, Scripta anecdota
glossatorum, éd. Augusto Gaudenzi et Giovanni Battista Palmerio, Bononiae, In aedibus
Societatis Azzoguidiane, 1888-1901, 3 vol., t. Il, p. 131: « Populus est collectio multorum
a iure vivendum, quae nisi iure vivat, non est populus. » Francesco Calasso, qui la cite et
la commente, note a juste titre que « il calco di una notissima definizione ciceroniana é
bene evidente » (I glossatori e la teoria della sovranita..., op. cit., p. 94-95 et n. 36). Sur la
spécificité des études juridiques francaises du xi® siécle qui font volontiers le lien entre
grammaire et droit, voir le trés intéressant chapitre consacré a la « French Renaissance of
the twelfth century » dans Ronald G. Witt, The Two Latin Cultures and the Foundation of
Renaissance Humanism in Medieval Italy, Cambridge, Cambridge University Press, 2012, ici p.
337 et suiv. avec de multiples références bibliographiques, notamment aux travaux d’André
Gouron.

19, ]
w

«awneAol Np 9)neuNWWod » ] ap anbipun(3dadse un AAISSVS STAX



54

qu’ils adopteront trés vite pour désigner le peuple est le mot universitas. D autres
mots existent, bien repérés par I'étude majeure de Pierre Michaud-Quantin®,
tels corpus, collegium, societas. Mais, tres tot, dés le x11° siecle, c’est le mot
universitas qui semble bien I'emporter dans le langage des juristes romanistes,
tres loin devant le mot communitas qu’a dire vrai ils n’utilisent guere. 1l
semble d’ailleurs que les analyses des aristotéliciens du x111¢ et du début du
x1v* siecle ~Thomas d’Aquin®3, Gilles de Rome*, Jean de Paris® — sur les
différents niveaux auxquels peut étre définie une communauté — communitas
familiae, vici, civitatis, regni — n'aient pas eu, tout au moins en France, de forte
incidence sur le vocabulaire: Nicole Oresme utilise volontiers, dans son 7raité
des monnaies, le mot communitas, sans d’ailleurs lui adjoindre le génitif regni.
Dans son commentaire sur les Politiques d’Aristote, il parle de « communauté
politique ». Christine de Pisan, aux premiéres années du xv* siécle, utilise une
expression construite 4 partir du mot latin corpus et du mot grec politeia: le
« corps de policie ». Chez les romanistes, c’est le vocable universitas qui, a coté
du mot populus, lemporte largement sur tout autre.

Ce n'est qu'au x111° et au début du x1v* siecle que les romanistes (Jacques
de Révigny, Pierre de Belleperche et surtout Bartole da Sassoferrato®) se
lanceront dans une définition théorique de I'universitas comme persona, voire,
dans le sillage d'Innocent IVY et de certains canonistes du milieu du xrrre siecle
(Hostiensis*®), comme persona ficta — ainsi fait Bartole au x1v* si¢cle pour bien
montrer que c'est par un artifice, par une fictio juris que I'on assimile une

11 Pierre Michaud-Quantin, Universitas. Expressions du mouvement communautaire dans le
Moyen Age latin, Paris, Vrin, 1970.

12 /bid., p. 17 et suiv.

13 Thomas distingue trois communautés: communitas domus, comunitas civitatis, enfin
« tertia communitas est regni, quae est communitas consummationis. Ubi enim esset timor
hostium, non posset per se una civitas subsistere. Ideo propter timorem hostium necessaris
est communitas civitatum plurium quae faciunt communitas regni. » (Lectura in Mattheum,
chap.12.)

14 Gilles de Rome montre que c’est la considération de l'utilité d’'une confédération de cités « ad
bellandum hostes et ad removendum prohibentia corruptiva » qui a conduit a l'invention
d’une « communitas regni et principatus » (De regimine principum, 2,1, 4).

15 Jean de Paris, De regia potestate et papali, 1.

16 La bibliographie est immense. Renvoyons ici a la synthése d’Ennio Cortese, /l diritto nella
Storia medievale, op. cit., t. Il, p. 406 et suiv. Sur le role des romanistes francais de la fin
du xie siécle, voir aussi Robert Feenstra, « L’histoire des fondations, a propos d’ouvrages
récents », Tijdschrift voor Rechtsgeschiedenis, 24, 1956, p. 381-446, principalement p. 424
et suiv.

17 Innocent IV (Sinibaldo Dei Fieschi), Apparatus. Commentaria in quinque libros decretalium,
Francofurti ad Moenum, 1570, commentaire de X.2.20.57: « Quia collegium in causa
universitatis fingatur una persona, dignum est quod per unum jurent, licet per se jurare
possint, si velint. » Commentaire de X.5.39.53: « Universitas sicut est capitulum, populus,
gens et hujusmodi nomina sunt juris et non personarum. »

18 C’est Hostiensis (Henri de Suse, cardinal d’Ostie) qui, au livre 2, titulus pro herede de sa
Summa rédigée autour de 1270, utilise pour la premiére fois l’expression persona ficta.



collectivité a une personne unique®. Mais dés le x1r° siecle, certains glossateurs
ont déja, sans vraiment la formuler, intégré une telle notion lorsqu’ils font du
peuple une universitas dotée d’une fonction, dotée d’un officium, c’est-a-dire
d’une tiche obligée, qui est, comme le souligne un petit traité anonyme intitulé
De aequitate, de veiller et prendre soin des individus qui la composent®®; et
auteur anonyme ajoutait: « de cela il découle ce fait qu’il [le peuple] fait les
lois, et qu'une fois celles-ci faites, il les interprete et les explique »*.

Dans ce passage, le peuple n’a rien de passif, car il est considéré comme
détenteur du droit de se donner ses propres lois, c’est-a-dire de créer les régles
qu’il devra imposer 2 la totalité des individus qui le composent. Chez Géraud
le Provencal, auteur vers 1130 d’'une somme sur le Code, la Summa codicis
Trecensis, le droit de prescrire peut s'exercer par 'intermédiaire de celui « cui a
populo hoc permissum est » (« celui a qui cela [Cest-a-dire la potestas precipiend;, le
pouvoir d’émettre des regles, de faire les lois] a été autorisé par le peuple ») : « les
princes », ajoutera Géraud, « ont cette faculté d’émettre des régles »>2.

Voila deux textes du x1r¢ siecle, dont un au moins semble bien étre de la
premiére moitié¢ du siécle, qui, de prime abord (en s’appuyant implicitement
sur des textes extraits du Digeste que 'on verra dans un instant et qui viennent

19 Bartole est le premier romaniste a utiliser 'expression persona ficta (Révigny et Belleperche
utilisaient 'expression persona repraesentata) dans son Commentaire sur Digeste 45.3.26.
Autre passage-clé dans son commentaire de Digeste 48.19.16: « Si quidem loquamur
realiter vere et proprie, nihil aliud est universitas scholarium quam scholares. Sed secundum
fictionem juris|[...]universitas representat unam personam que est aliud a scholaribus, seu ab
hominibus universitatis. Et sic aliud est universitas quam persone qui faciunt universitatem,
secundum juris fictionem, quia est quedam persona representata. »

20 Ed. par Hermann Fitting (qui en attribuait la paternité & Irnerius) en appendice au
traité Quaestiones de iuris subtilitatibus, dans Festschriften der vier Fakultdten zum
zweihundertjdhrigen Jubildum der vereinigten Friedrichs- Universitdt Halle-Wittenberg,
Halle, Buchdruckerei des Waisenhauses, 1894, p. 88 et suiv. Cité par Francesco Calasso,
I glossatori e la teoria della sovranita..., op. cit., p. 94. Francesco Calasso ne distingue pas
cette ceuvre des Quaestiones. Sur les Quaestiones, qui ont été rééditées par une disciple de
Calasso, Ginevra Zanetti (Firenze, 1958) et leur auteur dont ’identité reste trés débattue,
voir, en dernier lieu, André Gouron, qui suggére avec quelques arguments intéressants de
les attribuer a un Francais, Albéric de Monte, et propose une datation postérieure a 1159 et
antérieure a 1168 : « Les Quaestiones de juris subtilitatibus, une ceuvre du maitre parisien
Albéric » Revue historique, 618, 2001, p. 343-362.

21« Universitas, id est populus, hoc habet officium singulis scilicet hominibus quasi membris
providere. Hinc descendit hoc ut legem condat, conditam interpretetur et aperiat, quoniam
lege prefinitur quod unusquisque sequi vel quid debeat declinare. »

22 Summa Trecensis, |, 14 de legibus et constitutionibus, § 3, éd. Hermann Fitting, Summa
codicis des Irnerius, Berlin, ). Guttentag, 1894, p. 16 (attribution a Irnerius fait 'objet de
critiques quasi unanimes et André Gouron a naguére proposé, avec de solides arguments,
le nom du légiste provencal Géraud; « L’auteur et la patrie de la Summa Trecensis », Jus
commune, 12, 1984, p. 1-38, article réimprimé dans Etudes sur la diffusion des doctrines
juridiques médiévales, op. cit., ) : « Is quidem auctoritatem legis condendae habet qui
potestatem precipiendi habet. Ergo populus romanus, ille immo cui a populo hoc permissum
est: principes enim hanc facultatem habent. Nam populo seu principi hoc officium imminet
ut singulis hominibus provideant ut filiis propriis seu membris. »

19,
(%]

«awneAol Np 9)neuNWWod » ] ap anbipun(3dadse un AAISSVS STAX



56

des deux jurisconsultes Ulpien et Julien) semblent bien admettre la notion
d’une universitas possédant capacité juridique, celle de conduire son existence
par une série de décisions exprimant sa volonté propre, celle d’émettre des
régles ou de permettre & un magistrat de les émettre. Ainsi commence 4 se
dessiner, chez certains romanistes du x1r° siecle, une doctrine du peuple source
ab initio de tout pouvoir, et aussi une doctrine de sa représentation: le prince
agit vice populi, il est son vicarius, son procurator, son représentant, écrivent
ainsi les glossateurs?.

Mais aussitot se pose, bien sir, la question de la nature et de la portée de cette
représentation, et le point de vue des glossateurs ne tarde pas a diverger. Dés le
début du x1r¢ siecle, Irnerius, le premier grand commentateur bolonais, tend
a mettre 'accent sur la portée absolutiste d’une phrase qu'il trouve au Digeste
et qui est le « guod principi placuit legis habet vigorem » d’Ulpien (D. 1.4.1).
Il donne en effet une interprétation absolutiste de 'explication qu’a aussitot
fournie Ulpien lui-méme de cette affirmation, explication qui fait du peuple la
source du pouvoir de 'empereur et dont je rappelle ici la teneur: le placuit, la
volonté de 'empereur, a la méme force que la loi parce que le peuple, par la lex
regia (la loi d’investiture du prince), lui a transmis tout son imperium et toute
sa potestas®*. Bien sr, Irnerius connait aussi un autre passage situé au Digeste,
émanant d’un des plus remarquables jurisconsultes de I'époque d’Hadrien et
des Antonins, Salvius Julianus (D. 1.3.32.1). Ce passage est consacré a 'autorité
de 'ancienne coutume, et il fait aussi du peuple, sinon le véritable initiateur
des lois, tout au moins un acteur capable de les « recevoir », c'est-a-dire de les
« approuver », et de juger de 'opportunité de leur maintien: «les lois elles-
mémes », a écrit Julien, « n'ont pas d’autre raison de nous contraindre que le fait
d’avoir été regues par un jugement [judicium] du peuple ». Et Julien ajoutait:
« Cest a juste titre que les régles de droit que le peuple a approuvées sans aucun
écrit contraindront la communauté toute entiére: qu’importe en effet si le
peuple déclare [declaret] sa volonté par le suffrage, ou par des faits et actes ? Cest
pourquoi il a été trés justement admis que les lois puissent étre abrogées non
seulement par le suffrage du législateur, mais encore du tacite consentement
de tous, par désuétude »?. Pour que soit bien comprise la fagon dont Irnerius

23 Textes cités par Ennio Cortese, La norma giuridica, op. cit., t. Il, p. 174, n. 8, la citation du
Glossateur Rogerius d’aprés un manuscrit de la BnF, Paris, lat. 4536, fol. 17, montrant le
gouvernant agissant « tanquam ipsius universitatis — id est populi — ministro vicarioque ».
Voir aussi Hugolinus (début xie siécle), Distinctiones, 148, 34, soulignant (nous reviendrons
sur ce texte) que ’empereur est le procurator ad hoc (dans I’exercice de 'omne jus) du
peuple.

24 D.1.4.1: « Quod principi placuit legis habet vigorem, utpote cum lege regia quae de imperio
ejus lata est populus ei et in eum omne suum imperium et potestatem conferat. »

25 D.1.3.32.1: « Inveterata consuetudo pro lege non immerito custoditur, et hoc est ius quod
dicitur moribus constitutum. Nam cum ipsae leges nulla alia ex causa nos teneant, quam



interprete cette apparente contradiction entre Ulpien mettant 'accent, dans
la premiére partie de sa phrase, sur le pouvoir de faire les lois du prince, et
Julien mettant 'accent sur celui du peuple comme source du droit, rappelons
cette tendance des intellectuels du x1r° siecle a ne pas choisir entre deux textes
divergents, mais plutot a s’efforcer de les concilier: pour Irnerius, il convient
de mettre en « concordia » les textes favorables a la toute puissance législative
du prince ainsi qu'a I'exclusivité de son rdle en ce domaine — le quod principi
placuit d'Ulpien, la constitution 7anta de Justinien®® et d’autres, comme la
constitution du méme empereur (C. 1.14.11) rappelant que le prince seul est 2
la fois législateur et interpréte des lois — et ceux qui ne le sont pas. Irnerius tente
cette conciliation en se référant a histoire romaine. La position du jurisconsulte
Julien sur la réception des lois par judicium du peuple et sur leur désuétude par
le non-usage (par tacite consentement du peuple) doit, dit-il, étre ramenée a
des temps « durant lesquels le peuple avait le pouvoir de faire les lois », cest-
a-dire a 'époque républicaine: en ces temps-1a, précise Irnerius, « les lois, par
tacite consentement, étaient abrogées par la coutume ». En revanche, 3 partir
de ’Empire, cest I'affirmation d’Ulpien et son explication par la lex regia qui
simpose: I'acte d’investiture d’'un nouvel empereur vaut abandon par le peuple
de son pouvoir de faire la loi (comme d’ailleurs de la défaire) au profit exclusif
du prince. Pour Irnerius, cet abandon semble bien étre définitif et irrémissible
au point qu’il en est toujours ainsi a son époque (hodie, aujourd’hui, précise-
t-il), ot la position de Julien lui semble donc étre tout aussi anachronique

qu’elle pouvait I'étre au temps du Haut et du Bas Empire?.

quod iudicio populi receptae sunt, merito et ea, quae sine ullo scripto populus probavit,
tenebunt omnes : nam quid interest suffragio populus voluntatem suam declaret an rebus
ipsis et factis ? quare rectissime etiam illud receptum est, ut leges non solum suffragio legis
latoris, sed etiam tacito consensu omnium per desuetudinem abrogentur. »

26 Cette constitution Tanta, 2¢ préface au Digeste est 'occasion pour Justinien de préciser et
d’affirmer le rdle du prince dans la confection des lois. La création du droit humain, constate-
t-il, évolue toujours a Uinfini de sorte qu’il n’existe rien du droit ainsi créé « qui puisse
demeurer perpétuellement » ; des difficultés surgiront doncimmanquablement « qui ne sont
pas prévues par les lois actuelles » (§ 18). Le rdle du prince, ajoute Justinien, est « de corriger,
d’ordonner, de soumettre toutes les situations nouvelles a des solutions convenables ». Il
n’appartient « qu’a ’empereur de faire des lois et de les interpréter », écrit-il plus loin, faisant
interdiction au juge, comme a tout juriste, de remplir cette fonction d’interprétation (§ 21).

27 Texte publié dans Friedrich Carlvon Savigny, Geschichte des Romischen Rechts im Mittelalter,
2¢éd., Heidelberg, ). C. B. Mohr, 1834-1851, 7 vol., t. IV, Glossen des Irnerius, p. 459. Citation
de Francesco Calasso, / glossatori e la teoria della sovranita, op. cit., p. 92 : « Loquitur haec
lex secundum sua tempora, quibus populus habebat potestatem condendi leges, ideo tacito
consensu omnium per consuetudinem abrogabantur. Sed quia hodie potestas translata est
in imperatorem, nihil faceret desuetudo populi. » Sur la lex regia, Henri Morel, « La place de
la Lex regia dans Ihistoire des idées politiques », dans Etudes offertes d Jean Macqueron,
Aix-en-Provence, Faculté de droit et des sciences économiques, 1970, p. 545-555, et Berardo
Pio, « Considerazioni sulla “lex regia de imperio” (secoli XI-XIIl) », dans Berardo Pio (dir.),
Scritti di storia medievale offerti a Maria Consiglia De Matteis, Spoleto, Fondazione CISAM,

2011, p. 573-599.

U
N

«awneAol Np 9)neuNWWod » ] ap anbipun(3dadse un AAISSVS STAX



58

Cette notion d’abandon irrémissible est essentielle, car, dans ses effets
juridiques, elle équivaut a 'absence de toute idée de délégation: le peuple a
transféré au prince, et non délégué, son pouvoir originel d’établir et d’abroger la
loi. Il a, dirait-on aujourd’hui, renoncé au profit du prince a sa « souveraineté »
et cet abandon est considéré comme définitif, méme si demeure chez Irnerius
et ceux qui adopteront sa thése une idée essentielle qui est celle de 'origine
populaire du pouvoir, cette origine premiére qui fait du prince un « vicaire »,
un « ministre » du peuple qu’il représente, mais qu’il représente comme un
tuteur représente un mineur: s'il n’y a pas délégation d’un peuple demeuré
majeur, du moins y a-t-il représentation d’un peuple réduit par son abandon a
I’état de mineur.

Voila quelle est en substance la position d’Irnerius. Puis la discussion se
poursuivra sans doute tout au long du x11° si¢cle, en tout cas samplifiera au
cours du xi1r siecle, moins, d’ailleurs, directement autour de la question, qui
nous intéresse ici, de la primauté du peuple sur le prince et de la délégation, qu'a
occasion d’une réflexion, celle qu'avait entamée Irnerius lui méme et qui 'avait
conduit a la position que 'on vient de voir, sur la hiérarchie entre la coutume,
considérée comme émanant du peuple, et la loi émanant du prince: dés le
milieu du x1r° siecle, des voix s'éleévent, sappuyant sur la notion d’universitas
évoquée plus haut, pour formuler I'idée assez vague d’une permission donnée
par le peuple au prince (nous avons déja vu a ce propos le passage de la Summa
Trecensis)®®, ol pour exprimer cette autre idée, au début du x111° siecle, que
le peuple, lorsqu’il transmet son pouvoir au prince, ne s’en démet pas, mais
le concede?, c’est a dire en autorise 'usage: C’est la theése défendue par
Azon3°, qui entend aussi, comme I'a fait un peu plus tét son maitre Joannes
Bassianus3*, valoriser la position de 'universitas face a son prince: si 'empereur
est, souligne-t-il, d’'une puissance plus grande qu'un particulier, il ne I'est pas
plus que 'ensemble de son peuple. Et cest aussi celle défendue, vers le méme
temps, par un autre romaniste nommé Hugolinus qui fait de l'empereur un

28 Supran. 21 et texte correspondant.

29 Appliquer,comme vont le faire certains glossateurs, la notion de concession au jus condendi
legem du prince trouve sa justification dans la teneur d’une constitution de Justinien intégrée
au Code (1.14.11) : « Si enim in presenti leges condere soli imperatori concessum est, et legis
interpretari solo dignum imperium esse oportet. »

30 Azon, Summa codicis, 1. 14. 8 : « A populo autem romano forte et hodie potest condi lex, ut ex
predicta definitione legis patet, licet dicatur potestas translata in principem|[...] Dicitue enim
translata, id est concessa, non quod populus omnino a se abdicaverit eam [...] Nam et olim
transtulerat, sed tamen postea revocavit... » Id., Lectura in Cod., 8. 52. 2: « Non est majoris
potestatis imperator quam totus populus, sed quam quilibet de populo. » Texte commenté
par Ennio Cortese, La norma giuridica, op. cit., t. Il, p. 182. Voir aussi Brian Tierney, Religion,
Law and the Growth of Constitutional Thought, op. cit., p. 78 et Magnus Ryan, « Political
thought », art. cit., p. 426.

31 Magnus Ryan, « Political thought », art. cit., p. 425-426.



« procurator ad hoc »3?, cest-a-dire le mandataire du peuple, désigné par lui en
vue d’un objet déterminé, qui est ici 'exercice de 'imperium. 1l parait logique
qu'en qualifiant ainsi 'empereur, Hugolinus ait voulu lui appliquer le régime
du mandat en droit romain, et 'un des points forts de cette institution est la
réalité d’une responsabilité du mandataire (indiféremment appelé mandatarius
et procurator au livre 17, titre 1 du Digeste) a I'égard de son mandant, assortie
d’une sanction qui, en droit romain, allait jusqu’a 'extinction du mandat par la
volonté du mandant. Hugolinus est certes assez vague dans sa fagon d’exprimer
ses vues: « il est certain, sest-il borné a dire, que le peuple ne transmet pas
au prince le pouvoir au point qu’il ne reste pas en lui [le peuple], mais I'a
constitué comme un procurateur [mandataire] en vue d’une fin précise [had
hoc] »; mais d’autres seront beaucoup plus explicites. Odofredus, vers le milieu
du xre siecle, reprend les idées d’Azon pour affirmer, en se situant non pas dans
la Rome antique, mais a son époque, la souveraineté législative du peuple33.
Accursius, le plus célebre des disciples d’Azon, auteur de la Glossa ordinaria
sur la compilation justinienne, reprend aussi les conclusions de son maitre et
souligne que le peuple romain pouvait reprendre ce qu’il avait concédé3.

Vers la fin du x1r¢ siecle, 'un des grands juristes francais de I'Université
d’Orléans, Jacques de Révigny, expose la méme doctrine de fagon plus nette
encore dans sa Lectura super codice. Commentant C.1.14.12, ol Justinien
proclame que 'empereur, le seul & qui fut « concédé » le droit de faire les
lois, détient aussi 'exclusivité de leur interprétation3s, Révigny insiste sur la
différence entre concession et transfert (« concessit, non transtulit », écrit-il en
désignant le peuple comme sujet des deux verbes) : de méme, ajoute-t-il, que
le juge déléguant sa juridiction « @ se non abdicat », de méme le peuple romain
concéda a 'empereur la puissance de 'Empire sans y renoncer (« sed a se non
abdicavit »). Et Révigny de tirer de la notion de délégation qu’introduit cette

32 Hugolinus, Distinctiones, 148, 34 : « Secundum Placentinum per consuetudinem nunquam
legi scriptae derogatur, et quod dicitur Dig. [allusion a 'opinion de Salvius Julianus en
D.1.3.32]intelligendum est secundum vetera jura, quum populus habebat plenam potestatem
condendi jura; sed postquam transtulit omne jus in imperatorem, non potuit. Sed certe non
transtulit sic, ut non remaneret apud eum, sed constituit eum quasi procuratorem ad hoc. »

33 Odofredus, Comm. In Digest. 1.3.32: « Nam populus bene potest hodie legem condere
sicut olim poterat|...] Item non obstat quod alibi dicitur quod populus omne imperium legis
condere trantulit in principem. [...] Quia intelligo transtulit id est concessit, non tamen a se
abdicando. » Voir, sur ce commentateur, I’analyse de Magnus Ryan, « Political thought »,
art. cit., p. 426-427.

34 Glose ordinaire sur le Digestum vetus, D.1.3.9. Ennio Cortese, La norma giuridica, op. cit.,
t. Il, p. 175 et 183 ; Magnus Ryan, « Political thought », art. cit., p. 426.

35 Jacquesde Révigny[Jacobus de Ravanis], Lectura super codice, Parhisiis, apud Galleotum du
Pre, 1519 (attribuée a tort par cet éditeur a Pierre de Belleperche, comme ’'ont bien montré les
travaux de Eduard Maurits Meijers), fol. 37v. Un résumé rapide de son argumentaire figure
dans Brian Tierney, Religion, Law and the Growth of Constitutional Thought, op. cit., p. 80.

i
O

«awneAol Np 9)neuNWWod » ] ap anbipun(3dadse un AAISSVS STAX



60

comparaison la conclusion suivante : si 'empereur agissait mal, le peuple pourrait
le révoquer (« si imperator male egerit posset populus eum revocare »). Enfin,
Révigny souligne que le peuple ne pourrait, méme s'il le voulait, abandonner sa
potestas; celui qui s'est vu confier, dit-il en substance, sa puissance et juridiction
ne peut I'abdiquer qu’entre les mains de son supérieur. Or « le peuple n’a pas de
supérieur il est vrai que 'empereur est supérieur a n’'importe quel individu du
peuple, mais il nest pas supérieur au peuple3® ». Nous verrons au siécle suivant
Nicole Oresme, qui nest pas juriste de formation, reprendre cette derniére idée
dans son Traité des monnaies®”. C'est bien en somme une doctrine de la pleine
« souveraineté » du peuple qu’émet ici, sans utiliser le mot qui demeure encore
'apanage des juristes coutumiers, le légiste orléanais.

Lon voit bien a quel point la réflexion de certains juristes sur 'origine
populaire du pouvoir princier, sur la supériorité du peuple sur le prince et sur
Paffirmation de cette idée de mandat regu du peuple, est en phase avec celle
de certains politistes du début du x1v* siécle que leur savoir, issu d’une longue
fréquentation des écrits d’Aristote, fonde a défendre I'idée d’un pouvoir princier
limité, contr6lé et révocable, d’un pouvoir sans doute d’exercice monarchique,
mais d’essence populaire. Une telle théorie émergera sous la plume de Marsile
de Padoue3®, relayée par d’autres, notamment en France au temps de Jean II
le Bon, avec Nicole Oresme dans son 77aité des monnaies; dans son Defensor
pacis, Marsile est tres proche, peut-étre les connait-il aussi, des lecons de

36 Les passages principaux du commentaire sur C.1.14.12 : « Sicut est in judice delegante quod
jurisdictionem suam a se non abdicat, populus romanus concessit imperatori potestatem
imperii, sed a se non abdicavit[...]. Si imperator male egerit posset populus eum revocare
unde dicit inde debet esse cura privatio [...] Item sic fecit alius populus romanus : dedit
potestatem suam decemviris, illi viri male se habuerunt, opprimabant subjectos. Voluit
populus quod resignaret et resignaverunt/...]Item esto quod populus voluisset a se abdicare
non potuit. Nam potestatem vel jurisdictionem sibi commissa non potest abdicare quis a se
nisi in manu superioris. Populus non habet superiorem. Verum est quod imperator superior
est quolibet de populo sed non est superior populo. »

37 Traité des monnaies, chap. 25 : « Mais le roy et bon prince est tellement attrempé qu’il est
voirement le plus puissant de tous ses sujets, et toutefoiz il est ou milieu d’eulx, constitué
le moindre entre icelle communaulté d’euvres et forces ». Le texte latin du traité est
plus significatif de I'identité de vue entre Nicole Oresme, Azon et Révigny: « Regis vero
temperentia est tali moderamine temperata quod ipse est major atque potentior quam
aliquis ejus subditus, et tamen ipsa communitate inferior viribus et opibus et sic in medio
constitutus. » Dans son commentaire sur les Politiques d’Aristote, Nicole Oresme évoque
sans la nommer la lex regia et souligne que le peuple romain s’est asservi lui-méme, et
est revenu a I’état bestial en abdiquant sa propre puissance entre les mains d’un prince.
Voir sur ce point Sylvain Piron, « Nicole Oresme: violence, langage et raison politique »,
Document de travail, Institut universitaire européen, Florence (Working paper HEC, 97/1,
1997, halshs-00489554, p. 25 et N. 143-144).

38 Sur Marsile de Padoue, Jeannine Quillet, La Philosophie politique de Marsile de Padoue,
Paris, Vrin, 1970; ead. « Universitas populi et représentation au xivé siécle », Miscellanea
Medievalia, 8, 1971, p. 186-201; Cary Nederman, Community and Consent: The Secular
Political Theory of Marsigli of Padoua’s Defensor Pacis, Lanham (MD), Rownan and Littlefield,
1995.



Jacques de Révigny et des quelques romanistes partisans d’un droit originel et
irrévocable du peuple lorsqu’il vient affirmer que la source du pouvoir réside
« dans I'universalité des citoyens [universitas civium] ou la majeure et meilleure
part de celle-ci [la valentior pars: ce sont ici les theses des aristotéliciens et des
canonistes sur la majorité qualitative qu’il suit, plutdt que la régle romaine sur
la majorité purement quantitative3?] exprimant son choix et sa volonté au sein
de I'assemblée générale des citoyens ». Seul détenteur de I'autorité, le peuple a
seul le pouvoir de la déléguer comme d’en contrdler — ou d’en destituer — le
dépositaire, seul le pouvoir aussi de faire la loi humaine dont la définition, telle
que la donne Marsile, est significative: « la loi est précepte de 'universalité
des citoyens ou de sa valentior pars », et le prince a pour rdle de (et a aussi
seule qualité pour) la faire respecter. La tiche du prince est de garantir la force
coactive de la loi, ce qui signifie que le prince, 2 moins bien sr que le peuple
lui ait délégué la fonction de legemn condere, nest qu'un exécutant de la loi. ..

Telle est, amorcée des le x1re siecle, I'une des deux grandes orientations du débat
entre romanistes sur 'origine du pouvoir du prince, dont on comprend qu’elle
constitue un maillon de cette longue chaine qui conduira vers I'émergence
d’une pensée démocratique. Orientation dans laquelle la royauté apparait
comme une magistrature déléguée par le peuple et toujours inférieure a lui, le
peuple conservant sa plénitude de puissance, et comme une royauté tempérée
par le nécessaire dialogue qui doit s’'instaurer entre elle et la communauté de
son royaume.

Mais cette orientation, née chez certains glossateurs comme Azon, et
soutenue par Jacques de Révigny et quelques autres, est loin d’étre celle de
tous les romanistes du Moyen Age: nombre d’entre eux, et parmi les plus
grands, ne la soutiendront pas, s’en tenant a la theése de 'abandon irrémissible
de sa souveraineté par le peuple. J’évoquerai simplement ici, pour le x1r° siécle,
Rogerius, I'un des quatre doctores Bolognenses du milieu du siecle, qui se borne a
constater la perte de puissance du peuple au profit de 'empereur#®, et Placentin
qui, dans un passage de sa Somme sur les Institutes, discute la question des valeurs
respectives de la coutume émanant du peuple et de la loi émanant du prince: il
sefforce, non de contredire, mais de minimiser la phrase de Julien constatant
que les lois peuvent étre abrogées « tacito consensu omnium per desuetudinem »*.

39 Sur cette notion de valentior pars, Jeannine Quillet, « Universitas populi et représentation au
Xxive siécle », art. cit., p. 191 et suiv.

40 Rogerius, Summa codicis, éd. G. B. Palmerio, dans Scripta anecdota glossatorum..., éd. cit.,
t. 1/2, p. 56 : « Olim populus habuit potestatem, vel cui populus concedebat, nunc solus
imperator vel cui imperator concedit... ». Ennio Cortese, La norma giuridica, op. cit., t. Il,
p.174-175 etn. 11.

41 Placentin, Summa Institutionum, 1, 2 : « Nam populus in principem transferendo communem
potestatem, nullam sibi reservavit, ergo leges scriptas condendi, interpretandi, abrogandi. »

[oa)
=

«awneAol Np 9)neuNWWod » ] ap anbipun(3dadse un AAISSVS STAX



62

Il reprend et fait siennes les conclusions d’Irnerius que nous avons vues plus
haut: « En tranférant au prince sa commune puissance, dit-il, le peuple ne s'en
est rien réservé, et notamment pas la puissance d’établir, d’interpréter, d’abroger
la loi ». Bien stir, note-t-il en substance, il y a cette phrase qui affirme (il fait ici
allusion, en la paraphrasant, aux développements de Julien exposés plus haut)
que « les lois sont abrogées par les meeurs » ; mais cette phrase n’est pas un
obstacle#?. Placentin, ici, ne cherche pas a contredire Julien: on ne contredit
pas un passage du corpus de Justinien sans risquer d’affaiblir la cohérence de
I'ensemble dont fait partie ce passage. Il s'efforce simplement d’interpréter ce
texte pour le mettre en concordance avec la toute puissance du prince: par le
mot Jois, il faut entendre « les lois non-écrites ». Rappelons-nous ce qu’avait
écrit Julien: « qu’importe, si le peuple déclare sa volonté par le suffrage, ou
par des faits et gestes ». Puisqu'il n’y a pas de différence entre une loi émanant
du peuple et une régle issue de la pratique courante de ce méme peuple, rien
r'interdit, aux yeux de Placentin, d’appeler /o7, en la qualifiant de « non-écrite »,
ce qui vient non du suffrage, mais de la pratique répétée du peuple: la phrase
de Julien retrouve alors sa cohérence avec I'idée d’un abandon irrémissible de
sa puissance par le peuple, puisqu’elle ne soumet pas explicitement la loi du
prince a la coutume.

Dernier argument de Placentin en faveur de 'abandon irrémissible: ce que
disent les /nstitutes de Justinien au livre 1, titre 2, alinéa 4 : « Lex est quod populus
romanus senatorio interrogante magistratu, veluti consule, constituebat » (« La
loi est ce que le peuple romain ordonnait sur 'interrogation d’'un magistrat
sénatorial, tel que le consul »). Par une sorte de sous-entendu, Placentin attire
Iattention sur le fait que, si les rédacteurs des /nstitutes ont mis 'imparfait
au verbe constituere, Cest bien parce que cette situation a disparu, et que les
rédacteurs savaient « quaujourd’hui (c’est-a-dire au temps de 'empereur
Justinien) le peuple n’institue ni ne destitue (ne crée ni n’abroge la loi) »*3.

Ce sont ces theses d’Irnerius et de Placentin que, malgré Azon et Jacques de
Revigny au xir° siecle, reprendront et soutiendront au si¢cle suivant les plus
grands commentateurs: Bartole et Balde qui, tout en constatant I'existence de
Jacto &’ ensembles politiques dans lesquels les peuples n'ont pas de supérieurs
et sont donc maitres des lois, estimeront 'un et autre que la translatio imperii

42 « Necobstat quod in ff. de jure[le développement de Julien, Dig.1.3.32] dicitur leges moribus
abrogari, sic enim intelligo leges non scriptas contrariis legibus non scriptis, id est moribus,
tolli. » Se fondant sur un principe formulé au code (8.52.2) qu’il a auparavant rappelé et qui
veut que le droit non écrit ne puisse abroger le droit écrit, il conclut donc que Salvius Julianus,
pour ne pas se mettre en contradiction avec ce principe, n’a pu que parler du droit non écrit,
c’estadire de la coutume.

43 « Lex est quod populus universus constituerat, acsi diceret: hodie non constituit nec
destituit. »



a 0té au peuple de I'empire tout pouvoir — de fagon révocable aux origines,
mais irrevocable avec le temps pour Bartole, de facon irrévocable des I'origine
pour Balde** — et que par conséquent le pouvoir du prince est sans limites
humaines sous réserve, bien str, qu’il ne se comporte pas en tyran. Mais ce
qui est surtout intéressant, c’est 'apport des Bolonais du x1v* siecle a la these
qui deviendra celle de 'absolutisme en France, celle de la monarchie de droit
divin: certains commentateurs, comme Cynus de Pistoia%, admettront que,
certes, le prince est créé par la lex regia, mais avec la permission divine, et que,
si 'empereur est a populo, si 'empereur procede du peuple, Uimperium (la
fonction impériale) auquel il préside est divin, c’est-a-dire procéde de Dieu
(« dico quod imperator a populo est, sed imperium, cujus presidatu imperator
dicitur, dicimus a Deo »). D’autres comme Balde, s'inspirant d’une these déja
émise vers le milieu du x11re siecle par Accursus — thése d’aprés laquelle le peuple,
lorsqu’il élisait 'empereur, agissait « Dei dispositione*® » — déclarent que la lex de
imperio a été promulguée « nutu divino », par la volonté divine, ce qui signifie
que imperium procede immédiatement de Dieu®. Ici on appuie bien stir sur
ce postulat primordial, maintes fois répété depuis saint Paul, du pouvoir venant
de Dieu, postulat dont on trouve des applications chez Justinien lui-méme,
dans la constitution Bene a Zenone comme dans cette novelle ot il déclare que
Iempereur a été envoyé par Dieu aux hommes comme /o7 vivante; postulat
que ne saurait, aux yeux des spécialistes du droit romain, remettre en cause
la considération de I'existence d’un transfert de pouvoir du peuple au prince.
Cette idée était déja présente chez un glossateur du x1r° siecle, puisque Jean
Bassien, disciple de Bulgarus, avait présenté le prince comme constitué sur
terre par Dieu comme son procurator, chargé de fournir a ’humanité des lois
conformes a la justice et répondant aux nécessités contingentes“s.

44 Voir les travaux de Joseph Canning, notamment sa contribution a James Henderson Burns,
Histoire des idées politiques au Moyen Age, trad. francaise, Paris, PUF, 1993, p. 345, ainsi que
The Political Thought of Baldus de Ubaldis, Cambridge, Cambridge University Press, 2003.

45 Cino da Pistoia, Commentaire sur D.1.4.3 : In digesti veteris libros, commentaria doctissima,
Francoforti, Impensis S. Feyerabendt, 1578, fol. 8r: « Ab ipso Deo (imperator) immediate
procedit, unde interimperatorem et deum non est ponere medium...nec constat quod dicitur
supra (D.1.4.1) quod lege regia dicitur princeps creatus, quia hoc est permissione divina...
nec est absurdum quod sic a populoet a deo, tanquam ab agente universali... et solutio vel
melius dico quod imperator a populo est, sed imperium cujus praesidatu imperator dicitur,
dicimus a deo. »

46 Accursius (ad nov. 73, praefatio) : « sed deus constituit (imperatorem) permittendo, et
populus dei dispositione. » Voir Ennio Cortese, La norma giuridica, op. cit., t. Il, p. 200-202.

47 Balde, Commentaires de C.1.14.4, et de C.7.37.3 (Constitution Bene a Zenone dans laquelle
’empereur déclare que « nutu divino imperiales suscepimus infulas »), et ’analyse de ces
textes par Joseph Canning, The Political Thought of Baldus de Ubaldis, op. cit., p. 26.

48 Ennio Cortese, La norma giuridica, op. cit., t. Il, p. 199-201.

o\
w

«awneAol Np 9)neuNWWod » ] ap anbipun(3dadse un AAISSVS STAX



64

Mais revenons a cette idée selon laquelle I'élection par le peuple est élection
divine. Ce qui vient du peuple vient de Dieu « tanquam ab agente universali »,
dit une formule de Cynus de Pistoia signifiant que Dieu est le véritable auteur
de tout acte: en somme, le pouvoir impérial est d’essence divine, et I'élection
se borne a désigner, sous l'autorité de Dieu, une personne physique destinée
a occuper cette fonction d’essence divine. Ces développements doivent étre
bien sr compris dans un contexte: celui d’'un Empire qui est, au X111 et au
x1ve siecle, une monarchie élective. Et une monarchie élective qui fait alors face
a cette vieille revendication pontificale selon laquelle cest le pape et lui seul
qui fait les empereurs et peut les défaire. Ces analyses sont donc aussi dirigées
contre la papauté. Mais retenons, s'agissant de la relation triangulaire entre
Dieu, le prince et le peuple, que I'élection du prince est considérée par nombre
de partisans de 'abandon irrémissible comme un acte du peuple accomplissant
la volonté divine, non comme un acte autonome, un acte de libre volonté du
peuple, ce qui justifie que I'on puisse nier tout réle actif du peuple postérieur a
cette désignation du prince et que I'on puisse effectivement reprendre purement
etsimplement les theses d’Irnerius et de Placentin sur 'abandon irrémissible de
sa puissance par le peuple au prince.

Donc, d’un c6té, délégation de pouvoir donnée par le peuple et responsabilité
du prince devant le peuple, le quod principi placuit s’ exercant sous le controle de
celui-ci: le peuple serait, dans les voeux des partisans de ce statut, juridiquement
majeur, habilité 2 demander des comptes au prince et a le destituer. De
Iautre, abandon irrémissible de ce pouvoir par le peuple, considéré comme
perpétuellement mineur, le quod principi placuit ayant une portée absolue et
se trouvant conforté par d’autres affirmations trouvées au corpus de Justinien,
notamment par ce passage d’une constitution de Justinien affirmant que le
prince tient les lois enfermées « in scrinio pectoris sui », « dans les archives de sa
poitrine », source d’une théorie du prince versé dans la science du droit, mais
aussi — theése aux origines plus lointaines encore — du prince personnifiant la
loi, nomos empsychos, ou lex animata. Telles sont, posées dés le x11° siecle par
les premiers glossateurs et vues ici (sauf cette bréve intrusion dans la pensée de
Marsile de Padoue) du coté des seuls juristes et d’un point de vue purement
théorique, les deux grandes théses qui s'affronteront durant tout le Moyen Age,
dont on devine I'importance respective dans la marche des idées politiques
et dans cette confrontation qui marquera la fin du Moyen Age et les temps
modernes entre, d’un coté les partisans d’'une monarchie contractuelle et
limitée, et de 'autre les tenants du droit divin et de 'absolutisme.



LES FONDEMENTS DE LA COMMUNITAS REGNT
DANS LES QUESTIONS QUODLIBETIQUES DE LA FACULTE
DE THEOLOGIE DE PARIS A LA FIN DU XIII¢ SIECLE

Lydwine Scordia

Université de Rouen

Quest-ce qu’un tas (sdros) de sable ? Ce n’est pas une accumulation de grains,
car un grain plus un grain plus un autre, etc. ne font pas un tas. A 'inverse, un
tas de sable auquel on enléverait un grain ou deux grains, etc. resterait un tas,
car 'absence de grains n’empéche pas un tas de rester un tas. Que déduire du
paradoxe sorite d’Eubulide de Milet sinon que la définition quantitative aboutit
a une impasse, que 'on évoque un tas de sable ou la communitas regni? Tout
ensemble, en effet, n’est pas une communauté. Le xi1r® siecle disposait de deux
définitions léguées par I'’Antiquité, pour le comprendre, celle d’Aristote, tirée
de la Politique, qui insiste sur le but visé par la communauté: « Puisque toute
cité, nous le voyons, est une certaine communauté [koinénial, et que toute
communauté a été constituée en vue d’un certain bien [...] avant tout, c’est
le bien supréme entre tous que <vise> celle qui est la plus éminente de toutes
[les communautés] et qui contient toutes les autres™. » Et celle de Cicéron, qui
définit la res publica en mettant 'accent sur le lien juridique et sur le but: la
res publica, Cest-a-dire la res populi, n'est pas une assemblée d’hommes réunis

n’importe comment (« guoquo modo congregatus »), mais le rassemblement d’une

1 Aristote, Politique, |, 1, 1, 1252a. Le mot koinbnia de la Politique a été diversement traduit:
vingt-quatre fois par communitas, quatre fois par communio et deux fois par communicatio
(Pierre Michaud-Quantin, Universitas. Expressions du mouvement communautaire dans
le Moyen Age latin, Paris, Vrin, 1970, n. 38, p. 153). Thomas d’Aquin a repris la définition::
« L’homme est beaucoup plus communicatif [communitativus] avec autrui que n’importe
quel animal qu’on voit vivre en groupe [...] Quant a la cité, qui est la communauté parfaite
[perfectam communitatem], elle se suffira dans toutes les choses nécessaires a la vie; et
plus encore une province unifiée, a cause de la nécessité du combat en commun [propter
necessitatem] et du secours mutuel [mutui auxilii] contre les ennemis » (Tractatus de rege
et regno ad regem Cypri[terminé par Ptolémée de Lucques a partir du livre II, chap. 4] dans
Opera omnia, t. XXVII, Opuscula varia, éd. Stanislas Edouard Fretté, Paris, L. Vivés, 1875, I,
1, p. 336-412, ici p. 337-338). Les idées aristotéliciennes circulent dés le xi¢ siécle grace aux
traductions partielles de I'Ethique a Nicomaque et de la Politique, voir Frédérique Lachaud,
L’Ethique du pouvoir au Moyen Age. L’office dans la culture politique (Angleterre, vers 1150-
vers 1330), Paris, Classiques Garnier, 2010, p. 219-220.

(o)}
(%}

OTOT e dNS e INDHY SVLINNWIWOD



66

multitude (« coetus multitudinis »), réunie selon un consensus de droit (« juris
consensu ») et associé dans une communion d’utilité (« et utilitatis communione
sociatus »)?.

Pour traiter la question des fondements de la communauté du royaume, tant
de ses origines que de ses fins, et des relations entre ses différentes parties, j’ai
choisi d’étudier un corpus homogene d’une dizaine de questions universitaires
débattues en latin a la faculté de théologie de Paris, dans le contexte des années
1280-13003. Clest-a-dire avant la défaite francaise de Courtrai (juillet 1302),
avant le mandement de Philippe le Bel contre les Templiers (septembre 1302)
et avant l'attentat d’Anagni contre Boniface VIII (octobre 1303), qui sont
ordinairement considérés comme des dates-ruptures dans I'art de gouverner.

Commencons par étudier 'unité et la diversité de la définition de la
communauté dans les derniéres années du x11r° siecle (1), puis les conséquences
de 'appartenance a la communauté (2), pour terminer par ses différentes
représentations (3).

UNITE ET DIVERSITE DE LA COMMUNAUTE

Les enjeux de la communitas

Entrons, in medias res, au coeur des séances quodlibétiques animées par les
maitres en théologie de Paris. Ces débats publics avaient lieu dans une universitas,
au sens strict du terme*. La forme scolastique du débat faisait intervenir
plusieurs participants: celui qui posait la question, les tenants des arguments
pro et contra, et le maitre qui déterminait la réponse. Cette structure n’est pas
inintéressante pour qui étudie le fonctionnement d’'une communauté (débat
public contradictoire dépassé par la détermination magistrale). Des questions
de toutes sortes furent posées a des maitres séculiers (Berthaud de Saint-Denis,
futur évéque d’Orléans, T 1307; Henri de Gand, archidiacre de Tournai,
T 12935; Godefroid de Fontaines, évéque contesté de Tournai, T 1303) eta deux

2 Cicéron, De republica, |, 25. Sa définition est connue au Moyen Age grace au De civitate Dei
d’Augustin (Il, 21; XIX, 21, 1). Pour une histoire générale de la notion, lire les chapitres 16
(Jean Dunbabin) et 17 (Jeannine Quillet) dans James Henderson Burns (dir.), Histoire de la
pensée politique médiévale : 350-1450, Paris, PUF, 1993 (trad. fr. de The Cambridge History
of Medieval Political Thought, c. 350, c. 1450, Cambridge, Cambridge University Press, 1988),
P. 450-491 et 492-539.

3 Voirla liste des intitulés des questions quodlibétiques en Annexe.

4 Voir Pierre Michaud-Quantin, Universitas, op. cit., p. 47, 71 et passim. Pour une réflexion sur
le débat public, Patrick Boucheron, Nicolas Offenstadt (dir.), L ’Espace public au Moyen Age.
Débats autour de Jiirgen Habermas, Paris, PUF, 2011.

5 Jacques Verger, Les Universités francaises au Moyen Age, Leiden/New York/Koln, Brill, 1995,
p. 76-80.



maitres mendiants (Richard de Mediavilla, ofm,  1302/8, ministre provincial
de la province de France; Pierre d’Auvergne, op, T 1304, évéque de Clermont).

A la fin du x11r¢ siécle, les questions portent sur la licéité d’imposer des taxes
(vectigal, pedagia) et des impots (exactiones, taillas) aux clercs, aux laics, aux
sujets en général ; elles mettent en scéne les pouvoirs spirituels (pape, évéques)
et temporels (rois, princes, seigneurs, consuls) qui seront amenés a faire payer,
ou a empécher de payer ces impdts, selon un certain nombre de criteres relevant
de l'utilité commune ou privée des pouvoirs temporels, dans le cadre de la cité,
de la res publica ou du royaume.

Sil'on affine le contexte, décalé par rapport 2 'Angleterre®, ces débats sont
contemporains de la croisade d’Aragon, menée par Philippe Il en 1285 avec
le soutien du pape Martin IV, des conflits de Philippe IV avec Edouard I¢,
son vassal pour la Gascogne, confisquée en 1294, et avec Gui de Dampierre,
son vassal pour le comté de Flandre, confisqué en 12977. Ils se situent en effet
pendant deux périodes de crises entre la France et le Saint-Siége, I'une en
1296-1297, a propos de la taxation des clercs: les textes polémiques francais
Antequam essent clerici et la Disputatio inter clericum et militem répondent aux
bulles Clericis laicos du 2 5 février 1296 et Ineffabilis amor du 20 septembre 1296
répondent les textes polémiques francais Antequam essent clerici et la Disputatio
inter clericum et militem, la méme année; I'autre, en 1301-1302, avec du co6té du
pape, les bulles Ausculta fili (s décembre 1301), Unam sanctam (18 novembre
1302) et la bulle d’excommunication de Philippe IV (Super Petri solio), jamais
publiée, et du coté du royaume, 'arrestation et la mise en accusation de I'évéque
de Pamiers Bernard Saisset (juillet-octobre 1301), les états généraux du 10 avril
1302 ol Pierre Flote (chancelier depuis 1295) présente une version manipulée
de la bulle Ausculta fili. Les enjeux de ces « différends » portent sur la hiérarchie
des pouvoirs, les spheres temporelles du pouvoir pontifical, les droits du roi sur
'ensemble de ses sujets, clercs compris. .. Ces débats ne sont pas nouveaux, mais
de nouvelles réponses sont apportées.

6 La Grande Charte de 1215 réunit barons et « communia totius regni » contre le roi (Pierre
Michaud-Quantin, Universitas, op. cit., p. 165). En Angleterre, la communitas regni est
fondée pour réformer le gouvernement royal (Frédérique Lachaud, L’Ethique du pouvoir au
Moyen Age, op. cit., p. 346), alors qu’en France, elle intégre le roi et, par conséquent, elle
manifeste la puissance royale.

7 Desguerresassez limitées en fait (1293-1297), comme ['a montré Xavier Hélary, « Révolution
militaire, révolution fiscale ? Le poids de la guerre dans les finances royales sous le régne de
Philippe le Bel », dans Philippe Contamine, Jean Kerhervé et Albert Rigaudiére (dir.), Monnaie,
fiscalité et finances au temps de Philippe le Bel, Paris, Comité pour 'histoire économique et
financiére de la France, 2007, p. 229-254.

o\
~N

“JubaJ SDJIUNWO0I ©] 3P SIUSWIBPUO) S3T VIAYODS ANIMAAAT



68

Les occurrences de la communauté

Le vocabulaire de la communitas et les termes associés (communis, publicus)
sont tres présents dans les quodlibets®. Selon Henri de Gand (IV, 29), il est
dans la nature de ’homme de vivre en communauté civile (« in communitate
civili »), Aristote le dit dans la Politique (1, 1). Godefroid de Fontaines assimile
la communauté a la res publica, dont il faut prendre soin (VII, 14). Le bien
de toute la communitas est un enjeu pour Berthaud de Saint-Denis (I, 1) et
Godefroid de Fontaines (XI, 17; VII, 14), celui de I'utilité de la communauté
(X1, 17). Tous sont tenus au bien de la communauté, car si le bien d'un seul est
aimable, celui d’une nation (gezns) ou d’une cité est meilleur et plus divin. Pierre
d’Auvergne (I1I, 14) en référe a la Politique (1, 2). Ce bien unit chaque membre
de la communauté au prince; Henri de Gand assimile d’ailleurs le bien de la
communauté au bien du prince qui l'incarne (XIV, 8).

Dans la plupart des occurrences, le theme surgit des qu'il s’agit d’évoquer
des problémes (entretien des ponts, routes, murs? et endettement), des risques
(défense contre les ennemis de I’Eglise et de la justice) et des cas de nécessité
auxquels la communauté aura a faire face (I1, 305 IX, 31; I1I, 14)*. Les problémes
de la communitas appellent, Cest logique, la recherche de solutions financieres,
négociées, telle 'adoption d’une taxe sur le vin (0bola) qui servira a libérer la
communauté, en 'occurrence ici une cité endettée dans la réponse déterminée
par le maitre franciscain en 1286 (II, 30). On ne sait s'il s'agit pour Richard de

8 Les maitres ne s’appliquent pas a définir la communitas par son étymologie, alors que c’est
souvent un point de départ obligé dans ce genre de débats. L’explication vient peut-étre
du fait que la Bible n’utilise pas le mot communitas, et préfére communicatio, communis,
communio, ecclesia, fraternitas, multitudo... Le terme est absent des Etymologies d’Isidore
de Séville, qui définit les mots multitudo, populus, res publica, natio, gens, regnum dans
le livre XV, consacré aux langues et groupes sociaux. Il reprend la définition de Cicéron
complétée par le Digeste pour définir la civitas (XV, 2, 5). On retiendra son explication de
municeps, appelé ainsi parce qu’il prend a charge (« ab eo quod munia capiat »), et on la
comparera avec celle du princeps, qui s’appelle ainsi car il est le premier & prendre/assumer
des charges (« primus capiat munera reddant ») (XV, 3, 21; 4, 21). Quant a Papias (1075/85),
il définit le verbe communicare par une référence au partage du pain dans la communion
eucharistique (« simul participare de uno pane ») (Vocabulista, Impressum Venetiis, Per
Philippum de Pincis, 1496, p. 73).

9 Laliste reprend en fait un extrait du Code (C.1.2.7, pour livre 1, titre 2, De sacrosanctis ecclesiis
et de rebus et privilegiis earum, loi 7, Ad instructiones). Sur la place des autorités dans
’argumentation des maitres, voir Lydwine Scordia, « Les autorités citées lors des débats sur
'impdt par les théologiens a la fin du xi¢ siécle », dans Philippe Contamine, Jean Kerhervé
et Albert Rigaudiére (dir.), Monnaie, fiscalité et finances au temps de Philippe le Bel, op. cit.
p. 19-50.

10 Il faudrait systématiquement comparer ces thémes avec ceux des préambules des
ordonnances royales, voir le récent ouvrage co-dirigé par Sébastien Barret et Benoit Grévin,
Regalis excellentia. Les préambules des actes des rois de France au xi# siécle (1300-1380),
Paris, Ecole des chartes, 2015, « Répertoire lexical des termes latins et francais employés
dans les préambules », p. 625-643.



Mediavilla d’un cas d’école ou d’une réponse concrete aux problémes financiers
causés par la cotiteuse croisade d’Aragon (mars-octobre 1285)™.

On remarquera que le syntagme communitas regni n’est pas employé par les
maitres. Les mots sont 13, mais ils sont disjoints. On ne trouve pas davantage de
communitas civitatis, alors qU’il s’agit du cadre privilégié dans les questions. Les
maitres équivalent res publica et communitas (V11, 14). Ils appellent a rechercher
le bien commun (II, 30; VII, 14), I'utilité commune, celle de la communauté,
de la res publica® ou 'utilité de ceux qui usent des biens publics (II, 305 I1I,
27; X1, 17; X1V, 8). Ces termes, présents dans les sources juridiques, civiles et
canoniques, font écho a des themes travaillés et commentés depuis ' Antiquité®.

Les mille et un clivages de la communauté

Le singulier du mot communitas ne doit pas cacher les mille et un clivages
internes énumérés au fil des quodlibets, Cest-a-dire toutes les différences de
statuts, d’activités, de juridictions, de richesses et de propriétés, qui distinguent
les membres de la communauté. La plus apparente est celle qui sépare les clercs
et les laics, au point que plusieurs maitres précisent d’entrée que le débat ne
portera que sur les clercs (I, 1-25 11, 30; IX, 31) ou sur les laics seulement
(« laicos tantum », 111, 277), mais parfois les deux groupes sont rassemblés sous le
vocable subditi (XIV, 8 ; VII, 14; X1, 17; 111, 14). Les hiérarchies sont affirmées:
les clercs sont plus dignes que les laics dans la communauté, « digniores sint
clerici communitate quam laici » (11, 30) et ne sauraient étre traités comme eux.
Henri de Gand met en avant la dignité de 'état et de l'ordre du clergé (IX, 31),
qu’il soit riche ou pauvre, a 'inverse du franciscain Richard de Mediavilla,
qui distingue riches et pauvres clercs (I, 31). Car 'ordre clérical, lui-méme,
contient ses clivages. Comment traiter les clercs ayant recu les ordres mineurs,
qui pratiquent des activités marchandes et se targuent de leur appartenance

11 Dontle colit est estimé a 1230000 livres tournois, soit deux a trois fois le revenu du domaine,
d’oli une politique d’emprunts et par conséquent de dettes dont hérite Philippe IV, Xavier
Hélary, L’Armée du roi de France. La guerre de saint Louis a Philippe le Bel, Paris, Perrin, 2011,
p. 215-220.

12 On distinguera les notions de bonum commune (notion philosophique qui renvoie a la
causa finalis) et de 'utilitas publica ou communis (notion juridique qui renvoie a la causa
materialis). Voir Corinne Leveleux-Teixeira, « L’utilitas publica des canonistes. Un outil de
régulation de 'ordre juridique », Revue frangaise d’histoire des idées politiques, 32, 2010,
p. 259-276, ici p. 269. Sur 'importance d’Hostiensis dans ces débats, voir le trés intéressant
article de Jean-Francgois Poudret et Lucien Masmejan, « Redevance réelle ou personnelle?
A propos d’une consultation donnée a un arbitre lausannois », dans Bernard Durand et
Laurent Mayali (dir.), Excerptiones iuris. Studies in honor of André Gouron, Berkeley, Robins
Collection, 2000, p. 565-587.

13 Voir les articles d’Alain Dubreucq, Olivier Guillot et Yves Sassier dans Hervé Oudart, Jean-
Michel Picard et Joélle Quaghebeur (dir.), Le Prince, son peuple et le Bien Commun, de
IAntiquité tardive d la fin du Moyen Age, dans la Chrétienté occidentale, Rennes, PUR, 2013.

2}
\(e]

“JubaJ SDJIUNWO0I ©] 3P SIUSWIBPUO) S3T VIAYODS ANIMAAAT



70

a l'ordre clérical pour étre exemptés d’impdes* (I, 15 II, 30) ? Ou encore les
riches clercs qui ne se contentent pas de la portion lévitique ou ecclésiastique,
Cest-a-dire des dimes et des aumones, mais disposent de biens qui leur ont été
donnés par les laics (I, 1; II, 30; IX, 31)? La question était fort sensible, car
les biens gardaient leurs charges, quel que soit le propriétaire. Elle le deviendra
encore plus quand les taxes royales porteront sur le capital et les revenus des
sujets, y compris des clercs (1295-1300). Les théologiens et les canonistes du
début du xirr¢ siecle avaient traité de ces questions pour évaluer si des clercs
enrichis pouvaient recevoir des dimes*®. Ce qui change la donne sous le regne
de Philippe IV, c’est I'activation de ces différences, non plus pour les dimes,
mais pour les imp6ts royaux.

Du co6té des laics, les clivages sont également nombreux. Les maitres
distinguent les princes et les sujets (III, 27), les seigneurs inférieurs et les
seigneurs supérieurs (III, 27), les riches et les pauvres (I, 1; II, 30), et méme
les étrangers (II, 30). Faut-il voir dans ces nombreux clivages une menace pour
I'unité de la communauté? Aucunement! Ils ne sont la que pour expliquer les
différences d’obligations des uns et des autres. Car ce qui ressort nettement de
ces questions disputées, c’est 'appartenance a la communauté. Elle est exprimée
ainsi: la communauté comprend les cleres et les laics (I, 15 11, 30) 5 les clercs sont
une « pars civitatis » (IX, 31), ils sont « socii » dans les dépenses a faire, comme le
dit Richard de Mediavilla (II, 30). Les sujets sont une « pars rei publicae » (V11I,
22), « partes communitatis » (XIV, 8) pour Henri de Gand, ce qui va entrainer
leur participation. La communauté, ce sont aussi les pauvres et les étrangers, qui
seront sollicités, dés qu’il s’agira de poser une taxe sur les produits, puisqu’il est
précisé qu'il faudra prendre garde aux produits taxés, et ne pas mettre une taxe
sur les produits de premiere nécessité, ce qui reviendrait a frapper en priorité
les pauvres (II, 30).

Tous les membres de la communauté, clercs compris, sont-ils tenus d’obéir
aux pouvoirs temporels? La question est posée en 1282, le théme disparait
apres', mais pas celui du traitement spécifique de la communauté des clercs

14 Oule cas des marchands italiens quise font rapidement tonsurer pour exercer librement leur
commerce, Georges Digard, Philippe le Bel et le Saint Siége de 1285 d 1304, Paris, Sirey, 1937,
2vol, t. I, p. g6 ett. Il, PJVIII, p. 247-255 (doléances royales de septembre 1289).

15 ORF,t. |, p.318-320 (1290). Les articles précisent la situation, mais plusieurs d’entre eux se
terminent par « sauf en cas d’urgence », ce qui ouvrait la porte a une politique d’exception.
Sur ce point, voir Georges Digard, Philippe le Bel et le Saint Siége..., op. cit., t. |, p. 112-114.

16 Guillaume d’Auxerre dans la Summa aurea et Raymond de Penyafort dans sa Summa de
paenitentia (Elsa Marmursztejn, L’Autorité des maitres. Scolastique, normes et société au
xie siécle, Paris, Les Belles Lettres, 2007, p. 333-334).

17 La césure chronologique est importante, comme on le verra dans la troisiéme partie. Les
clercs ne sont pas les sujets des princes séculiers, expose Berthaud de Saint-Denis (I, 1), en
faisant référence a la décrétale De immunitate. Non minus (X.3.49.4). En 1296, le pamphlet
Antequam essent clerici justifie le droit d’imposer les clercs par ’analogie suivante: de



(I, 30). La communauté englobe et incorpore largement les habitants du lieu
en emboitant toutes ses sous-parties, qu’il s’agisse d’une cité (mouvement
communal des années 1100), d’un royaume ou de cités dans un royaume
(approches géographique et administrative). L'échelle change, mais c’est
toujours le méme mot communitas qui est utilisé par les maitres. Au-dela
d’une manifeste convergence thématique, les approches des maitres peuvent
diverger selon 'angle adopté (causa finalis, causa formalis, causa materialis) ou
les autorités sollicitées (droit canonique, Aristote).

Cette analyse met en évidence I'existence d’'une communauté et la diversité
de ses composantes. La communauté désigne tous les habitants de la cité ou
du royaume qui auront & supporter ensemble les charges inhérentes a la vie en
commun, et a trouver des solutions fondées sur les points communs réunissant
les habitants, par exemple I'usage commun de biens communs pour des buts
communs (II, 30; XIV, 18), qui entrainera des dépenses communes (111, 27).
Ou encore en exposant, comme le fait Pierre d’Auvergne en 1295 que le bien
commun prime le bien privé (I1I, 14). Quelle que soit 'approche, le soin des
choses publiques concerne la communauté, a charge ensuite de préciser les
modalités spécifiques des charges supportées par chacune de ses parties.

L’APPARTENANCE A LA COMMUNAUTE OBLIGE

Evaluation du poids de la nécessité

Les maitres se référent a la maxime du Décret « necessitas non habet legem »
(Gratien 1.1.40)* pour définir la nécessité, cest-a-dire pour en faire tomber les
limites légales (XI, 17). Ils évaluent la nécessité par des adjectifs: elle doit étre
grande (I, 30), urgente (IX, 31), notoire (XI, 17), appliquée au salut (XIV, 8),
a la défense contre les ennemis de I’Eglise et de la justice (IX, 31).

Certaines réponses apportées par les théologiens paraissent renvoyer a des
problemes d’actualité. On prendra 'exemple d’une question posée au maitre

méme que la sancta mater Ecclesia comprend a la fois les clercs mais aussi des laics, ayant
un Dominus, una fides, unum baptisma, le royaume compte clercs et laics (Pierre Dupuy,
Histoire du différend d’entre le pape Boniface VIII et Philippes le Bel roy de France, Paris,
Sébastien et Gabriel Cramoisy, 1655, p. 21-23). Sur l'intéressante personnalité de Berthaud
de Saint-Denis, voir Charles-Victor Langlois, « Une réunion publique a Paris sous Philippe le
Bel (24 juin 1303) », Bulletin de la Société de I’histoire de Paris et de I'lle-de-France, 15, 1888,
p. 130-134; Caroline Decoster, Les Assemblées politiques sous le régne de Philippe le Bel,
thése dir. par Guillaume Leyte, Université Paris || Panthéon-Assas, 2008, p. 40-44, citée par
Michel Hébert, Parlementer. Assemblées représentatives et échanges politiques en Europe
occidentale d la fin du Moyen Age, Paris, De Boccard, 2014, n. 90, p. 393.

18 Lydwine Scordia, « Le Roi doit vivre du sien ». La théorie de I'impGt en France (xire-xv* siécles),
Paris, Institut d’études augustiniennes, 2005, p. 133-166.

“JubaJ SDJIUNWO0I ©] 3P SIUSWIBPUO) S3T VIAYODS ANIMAAAT



72

franciscain en 1286 (I1, 30)*, ol il présente le casus d’une ville endettée quune
taxe (assisum) sur les marchandises pourrait libérer. Mais pour valider la taxe,
il faudra I'accord préalable du pape puisqu’elle frappe des biens achetés par les
clercs. Ou encore la méme année, la question qui fait de I'évéque I'interface
fiscale entre le pouvoir temporel et les clercs (IX, 312°). Les maitres savent
combiner une paraphrase de décrétales — ici le De immunitate ecclesiarum
(X.3.49.4) qui autorise la levée des subsides sur les clercs en cas d’utilités et de
nécessités communes, a condition que les subsides soient levés par un légat de
l’Eglise — et lactualité, puisque la décime de 1289 accordée par Nicolas IV au
roi Philippe IV pour trois ans, officiellement pour une reprise de la croisade
contre ’Aragon, ne sera finalement pas levée par le légat, comme le voulait le
droit canon, mais par les prélats francais®.

Les maitres sont trés attentifs aux statuts des biens meubles et immeubles des
clercs (I, 1511, 3035 IX, 31) 5 ils puisent dans les commentaires juridiques quelques
années avant que Philippe IV ne promulgue des impdts sur les patrimoines non
nobles (le centi¢me en 1295), sur le capital et les revenus, y compris de ceux
des clercs (le premier cinquantieme en 1296). On citera la solution proposée
par Godefroid de Fontaine en 1290 (VII, 14), qui conseille que les « recrores
communitatis » acquittent une somme forfaitaire pour limiter la nuisance d’une
« exactionem injustiam » seigneuriale ou royale sur la communauté. Ce moyen
n’évite évidemment pas I'imp6t que les rectores instaureront dans la cité pour
récupérer la somme, mais on voit qu’ils préferent s'interposer entre le pouvoir
et la communauté, en méme temps qu'ils le contentent par la somme versée.
La encore, on peut trouver des correspondances avec I'actualité: la maltote de
1292 2 1297 et le deuxiéme cinquantiéme en 1297 ont suscité de nombreuses
compositions par les villes, qui ressemblent beaucoup au modele proposé dans
la détermination magistrale.

Apports précurseurs ou échos de questions brilantes, il n’est pas facile de
trancher de I'inactualité ou de 'actualité les débats quodlibétiques car leur
datation n’est pas toujours fermement établie. J’ai soutenu pour ma part qu’ils
anticipaient la nouvelle politique fiscale de Philippe le Bel car ils s'inspirent

19 Alain Boureau propose de retarder les écrits de Richard de Mediavilla (1288-1300), en
opposition avec Edgar Hocedez qui les datait entre 1283-1287 (Richard de Middleton, sa vie
ses ceuvres, sa doctrine, Louvain/Paris, Spicilegium Sacrum Lovaniense/Edouard Champion,
1925). La question quodlibétique II, 30 daterait pour lui de 1295 (L’Inconnu dans la maison.
Richard de Mediavilla, les franciscains et la Vierge Marie d la fin du xii® siécle, Paris, Les Belles
Lettres, 2010, chap. 3-4, p. 45-80).

20 Qui précéde qui? Autrement dit, les maitres déterminent-ils des solutions avant que
n’éclatent les problémes ou font-ils écho aux décisions prises ? Cf. infra.

21 Environ 250000 livres tournois levées par 'archevéque de Rouen, Guillaume de Flavacourt,
et ’évéque d’Auxerre, Guillaume de Grés, et non par un légat, voir Xavier Hélary, L’Armée du
roi de France, op. cit., p. 218-219.



pour partie de commentaires canoniques datant du milieu du x11r° siecle®?. On
voit mal d’ailleurs 4 quoi pourraient servir des conseils donnés dans un contexte
de crise. Chonneur des maitres réside justement dans leur capacité a anticiper:
les arguments des débats fiscaux existaient avant les innovations royales.
Une des questions les plus intéressantes traite précisément de I'éventualité
d’une situation de crise. Lorsque Richard de Mediavilla conseille au roi de
se constituer des réserves pour répondre a une attaque imprévue de 'ennemi
(I, 27), le franciscain légitime le trésor, signe tangible de la prudence d’un roi
appelé a prévoir pour pourvoir, alors méme que 'ordre réprouve les réserves
pour ses membres?.

Reste a désigner celui ou ceux qui auront a évaluer les nécessités réelles ou
supposées de la communauté. Les pouvoirs laics ont la charge du bien de la
communauté4. Quelle que soit la question, et méme s’il existe des nuances,
le pouvoir est reconnu aux consules (11, 30), rectores (VI1, 14), principes, reges.
Lun des maitres fait méme référence a la décrétale Per venerabilem de 1202,
dans laquelle Innocent III exposait que le roi de France n’a pas de supérieur
au temporel (I, 2). Le « dominus regni temporalis » n’est pas un « malum », il
est méme un bien (« immo bonum »), et si le Christ fuit la royauté, ce nest pas
qu’elle est mauvaise, mais car sa royauté est spirituelle (I, 2). Le commandement
d’un seul est considéré comme le meilleur moyen pour garantir I'unité de la
communauté (III, 14, en référence a la Politique, 1, 2, 2, 12522).

Les pouvoirs séculiers détiennent 'autorité publique (I, 1 et 2). Leur but est
la paix et la tranquillieé (II, 30). Et pour y parvenir, ils détiennent la juridiction
(I, 305 IX, 31). Certaines questions révelent 'empilement féodal de la fin du
xir siecle, lorsque sont évoqués les seigneurs inférieurs et les seigneurs supérieurs
(II, 27; XIV, 28). Les premiers devant obtenir 'autorisation des seconds avant
d’imposer leurs hommes?é. Les principes politiques exposés dans ces questions
télescopent la hiérarchie féodale?. Les pouvoirs auront a évaluer 'intérét de

22 Lydwine Scordia, « Le Roi doit vivre du sien », op. cit.

23 Analyse de ce quodlibet dans Lydwine Scordia, « Les sources du chapitre sur 'impdt dans le
Somnium Viridarii », Romania, 117, 1999, p. 115-142.

24 A titre de comparaison, voir ’intéressant article de Christophe Grellard, « Le sacré et
le profane. Le statut des laics dans la Respublica de Jean de Salisbury », dans Patrick
Demouy (dir.), Les Laics dans les villes de la France du Nord au xi¢ siécle, Turnhout, Brepols,
2008, p. 167-187.

25 Thomas d’Aquin, Tractatus de rege et regno, éd. cit., |, 2, p. 337: « Caril est manifeste que ce
qui par soi est un (perse unum) peut mieux réaliser 'unité (unitatem) que ce qui est multiple
(quam plures) ».

26 Dans la réalité, on sait que la taxation des vassaux des seigneurs par le roi se fait par un
partage des gains.

27 En1256, Jean de Blanot avait énoncé dans son commentaire du titre IV (De actionibus) des
Institutes de Justinien que le vassal d’un seigneur ne peut aller contre le roi, quand ce dernier
le bien commun dont il a la charge administrative : le roi de France est princeps in regno suo

~N
w

“JubaJ SDJIUNWO0I ©] 3P SIUSWIBPUO) S3T VIAYODS ANIMAAAT



74

la cité ou du royaume, et distinguer ce qui reléve de l'utilité publique ou de
Pamélioration de la cité, superflue, car seulement agréable a quelques uns (IX, 31).

Les débats universitaires ne traitent pas de la cité idéale comme peuvent le
faire les miroirs au prince, mais de situations compliquées auxquelles il faut
trouver des solutions concretes et réalistes. En bon pédagogues, les maitres
illustrent les quaestiones en présentant des casus, sortes d’équivalents des exempla
des prédicateurs (II, 30; VII, 14).

Centrage sur des communautés spécifiques

La place importante accordée au pouvoir (causa efficiens) n’occulte pas la
place de la communauté, présentée comme l'objet de la politique (causa finalis),
puisque I'enjeu de 'impo6t est le bien de la communauté (I, 1; 11, 305 I1I, 27).
Les membres de la communauté sont appelés a jouer un réle dans la nouvelle
politique, car 'appartenance a une communauté, ayant des intéréts spécifiques,
entraine des obligations.

La principale obligation étant de participer (écho de la définition de Papias)
au bien de la communauté en fonction de son statut, de ses biens, des types de
charges, de la légitimité de la puissance efficiente et des buts affichés (II, 30; II1,
27; X1, 17). Les clercs sont invités a participer comme les autres aux dépenses du
prince contre les ennemis de I'Eglise (IX, 31). La participation ne se fera pas sans
condition. Celle de prendre I'avis de ceux qui auront a supporter une charge, les
clercs en l'occurrence, car ne pas le faire reviendrait a les mépriser (II, 30). Pour
les sujets laics, Richard de Mediavilla (I11, 27) et Godefroid de Fontaines (XI, 17)
mettent 'accent sur leur condition d’hommes libres qui n’ont pas a obéir sous la
contrainte. Plus concretement, Godefroid de Fontaines préconise de faire appel
aux principaux et plus avisés (« principaliorum et discretiorum de communitate »),
car il est impossible de consulter chaque membre de la communauté. Le maitre
séculier en appelle & une consultation communiter, ¢ est-a-dire a une assemblée?®.
Car, pour Godefroid, le conseil royal ne suffit pas & garantir la justice d’une
décision puisqu’il est peuplé d’amis du prince, complaisants (X1, 17). La loi Quod

(Marguerite Boulet-Sautel, « Jean de Blanot et la conception du pouvoir royal au temps de
Louis IX », dans Septiéme centenaire de la mort de saint Louis, Paris, Les Belles Lettres,
1976, p. 57-68, p. 62).

28 Pour Elsa Marmursztejn, «[c]'est vraisemblablement la décision de Philippe le Bel qui
a suscité la question quodlibétique et donné au théologien ’occasion de réaffirmer les
principes auxquels la législation princiére devait se conformer ». L’acte royal aurait été la
cause de la question XI, 17 de Godefroid de Fontaines. Sa remarque suppose de reculer la
date du débat scolastique jusque |a fixée au Caréme ou a l’Avent 1296 (L’Autorité des maitres,
op. cit., p. 144-145). On retrouve le méme probléme que celui de la date du quodlibet Il,
27 de Richard de Mediavilla, cf. supra. Un des moyens qu’on pourrait proposer pour dater
plus précisément les quodlibets serait d’étudier les liens existant entre les universitaires et
’entourage royal.



omnes tangit est effleurée par 'emploi des verbes approbare et tangere®. Dans
l'ordonnance d’instauration du cinquantiéme (13 janvier 1296), Philippe le Bel
ne manque pas d’insister sur la décision, prise apres concertation des « nombreux
prélats, barons et fideles de notre royaume », devant lesquels ont été exposées,
discutées et débattues avec soin les affaires touchant I'état du royaume (« regni
statum tangentibus, evocatis presentibus et que incumbebant diligenter exposuis,
tractatibus et collacionibus congruis prehabitis ») pour « faire cesser et réprimer
les outrages perpétrés contre notre royaume par nos présomptueux ennemis et
par ceux qui s'efforcent par leurs attaques et par leurs ruses en diverses régions
d’accabler nos sujets par les dévastations, les spoliations, I'asservissement et autres
dommages3° ». Il ne s’agit pas ici vraiment d’une assemblée, méme si le roi parle de
décision prise in generali convocatione, mais plut6t d’un conseil consultatif élargi,
réuni pour soutenir les projets royaux3.

Quand 'accord aura été acquis, les taxes et les imp6ts devront respecter la régle
de la proportionnalité (II1, 27; VII, 14; III, 14). Etsi les conditions légitimant
Iimpdt n’étaient pas remplies, il faudrait supplier les supérieurs de le révoquer
(XIV, 8) et si cela échouait, résister (XI, 17) et déposer le pouvoir tyrannique
(XIV, 8). La majeure partie des maitres ne partage pas la virulence d'Henri de
Gand et Godefroid de Fontaines, ils respectent le pouvoir, mais ils entendent
tout de méme I'encadrer (I, 1; II, 30 et I11, 27).

Payer pour appartenir ou appartenir pour payer?

La participation au bien de la communauté résulte donc de I'enchainement
suivant: ceux qui usent ou profitent des biens publics, communs, doivent
contribuer 4 leur entretien ou réparation, car ils sont les « partes civitatis » (11,
30;1X, 31; XIV, 8). Albéric de Rosate (T 13 54/60) le résumera clairement dans
son commentaire du Digeste (3.4.1) : le paiement de la collecta pour rembourser
les dettes, si les ressources sont insuffisantes, se fait en tant que membres qui
participent et non comme particuliers (« zon compelluntur ut singuli ») qui
habitent (« sed ut de collegio vel universitate, sicut etiam recipiunt commodum de
rebus collegii vel universitatis »)32.

29 Sur ’évolution de sens de la maxime impériale et son adaptation dans le droit canon, voir
Yves Congar, « Quod omnes tangit, ab omnibus tractari et approbari debet », Revue d’histoire
du droit frangais et étranger, 36,1958, p. 210-259.

30 ORF, 13 janvier 1296 (11 articles), t. 12, p. 333-334, p. 333. Le texte n’a pas été retenu par
Sébastien Barret et Benoit Grévin. Le passage méle considérations générales et particuliéres,
ce quinerépond pas a la stricte définition d’un préambule (Regalis excellentia, op. cit., p. 16-17).

31 Elisabeth Lalou, « Les assemblées générales sous Philippe le Bel », dans Recherches sur les
états généraux et les états provinciaux de la France médiévale, Paris, Editions du CTHS, 1986,
p. 7-29. Pour une synthése, voir Michel Hébert, Parlementer, op. cit.

32 Albéric de Rosate, In primam Digesti veteris partem commentarii, Venetiis, 1585, fol. 216v,
n°3, cité par Guillaume Leyte, Domaine et domanialité publique dans la France médiévale

~
(%]

“JubaJ SDJIUNWO0I ©] 3P SIUSWIBPUO) S3T VIAYODS ANIMAAAT



76

Les maitres précisent, s'il est encore besoin, que I'acquittement des charges ne se
fait pas car tout appartient au prince (XIV, 8), les seigneurs sont des protecteurs
(VIIL 22) et non pas propriétaires?>. Comme I'explique Berthaud de Saint-Denis,
les princes sont obligés de droit (Gratien 2.23.5) a protéger les églises et les clercs
(« de iure obligati sunt principes ad tuendum ecclesias et personas ecclesiasticas »).
Si leur office conduit les princes a procurer cette protection aux clercs (« ergo
principes ad officio suo »), ils ne sont pas tenus de lassurer gratis (I, 1).

On en déduira que c’est 'appartenance a la communauté qui entraine la
participation aux charges, et non la contribution qui crée I'appartenance
(principe de 1789)34. La conception participative médiévale semble
renvoyer a plusieurs autorités antiques et chrétiennes:  la justice distributive
d’Aristote (Politique, 111, 9 et 12; Ethz'que a Nicomaque, V, 6); a la timocratie
romaine (Platon, République, VIII) ; ou encore a une interprétation politique
du bien/Dieu « diffusivum sui » du Pseudo-Denys qui relie communication

et participation,

PENSER LA COMMUNAUTE

La métaphore du corps politique

La métaphore organiciste est bien présente dans les débats quodlibétiques3.
Elle permet de penser 'unité dans la diversité3”. Chaque maitre a sa conception

(xie-xve siécles), Strasbourg, Presses universitaires de Strasbourg, 1996, p. 233.

33 Echo du pseudo-débat de 1158 sur la loi Bene a Zenone (Code 7.37.2) entre Martinus,
favorable au dominus mundi, et Bulgarus, partisan du pouvoir de juridictio.

34 Siles débats sur la participation de la communauté aux dépenses sont si nombreux, c’est
que dans lidéal, c’est au supérieur d’assurer ce qui est nécessaire (Policraticus, VI, 20, cité
Yves Sassier, « La communauté politique dans le Policraticus de Jean de Salisbury », dans
[coll.], Dieu, le prince et le peuple au Moyen Age [ve-xv siécles], Paris, Editions Cujas, 2012,
p. 89-108, ici p. 96), alors qu’avec I'impdt, c’est aux inférieurs de contribuer, ce qui inverse
l’ordre, Lydwine Scordia, « Le Roi doit vivre du sien », op. cit., p. 48-54 et passim.

35 Pseudo-Denys, Noms divins (chap. 4), repris par Thomas d’Aquin pour définir le pouvoir
royal: Tractatus de rege et regno, éd. cit., Il, 4: « cum bonum sit diffusivum et sui
communicativum ».

36 La métaphore organiciste de nos quodlibets est binaire, au sens ol il n’est question que
de la téte ou du cceur qui commande, et des membres qui exécutent. Trés différente par
conséquent du modéle sophistiquée de Jean de Salisbury dans le Policraticus (1159), qui
détaille les fonctions du gouvernement (Frédérique Lachaud, « Corps du prince, corps de
la res publica. Ecriture métaphorique et construction politique dans le Policraticus de Jean
de Salisbury », dans|[coll.], Le Corps du prince, Firenze, SISMEL/Edizioni del Galluzzo, 2014,
p. 171-199) ou d’un texte plus tardif, 'Avis aus rois (années 1330-1340), dont une miniature du
manuscrit de New York (Pierpont Morgan Library, M. 456) détaille les différentes fonctions (I,
1, fol. 5r). Voir Julien Lepot, Un miroir enluminé du milieu du xi¢ siécle : 'Avis aus roys, thése
dir. Jean-Patrice Boudet, Université d’Orléans, juin 2014, 2 vol. (publication en cours), en
ligne: http://www.theses.fr/20140RLE1135/document.

37 Surlarichesse de significations de la métaphore, voir Christophe Grellard, « Le sacré et le
profane », art. cit.



etl’on peut distinguer quelques évolutions chronologiques et thématiques dans
les questions de notre corpus. En 1282, Berthaud de Saint-Denis I'utilise pour
traduire la chrétienté: pour le maitre en théologie, le corps désigne I'Eglise,
dont la téte est le pape, et le corps, les royaumes (I, 2). Sa version se rapproche
de celle de Vincent de Beauvais qui, dans le De Morali principis institutione
(1262-1263), définissait le corps mystique de I’ Ecclesia, avec une téte-Christ-
pape et un corps formé par la société chrétienne, avec sur le flanc droit les clercs,
et sur le flanc gauche, les laics3®. Le dominicain se référait 8 Romains xi1, 4-5 et
au De sacramentis (11, 2, 2) ' Hugues de Saint-Victor (T 1141)3%.

Lapproche change au tournant des années 1280-1290. La métaphore
permet toujours aux maitres de penser 'unité de la communauté (« unam
communitatem ») comme un corps (« guasi unus corpus »), mais 'objet a changé :
il ne s’agit plus de définir I'Eglise mais les cités et les royaumes, et lautorité
aristotélicienne est latente. Le recours a la métaphore corporelle s’explique,
selon Godefroid de Fontaines (VII, 14), car la communauté est naturelle4®. La
vie du corps communautaire est fondée sur une mutuelle contribution et d’une
aide mutuelle de tous, selon la proportion (« debet foveri ex mutua contributione
et mutuo adiutorio omnium ad invicem secundum proportionem ») (V1I, 14).
Méme conception chez Richard de Mediavilla qui fait du royaume un corps,
ou le roi est la téte (III, 27) et les sujets sont les membres. Le franciscain insiste,
comme Godefroid de Fontaines, sur la solidarité des parties. La métaphore serta
contextualiser le role de chacun. Quand les ressources du roi (regis facultates) ne
suffisent pas, il peut accepter une aide modérée des sujets en prenant en compte
leurs capacités et les causes du prélévement. De méme, quand les ressources du
roi augmentent et que certaines communautés sont accablées, le roi doit les
aider, a proportion de leur aide quand lui-méme était dans la nécessité (I11, 27) :
« Cum enim caput indiget, alia membra quicquid possunt adiutorii subministrant
ei et caput etiam aliis membris adiutorium subministrar** ». On note ici une sorte
de réversibilité des moyens financiers#?. Lorsque la téte est dans le manque, les

38 Vincent de Beauvais, De morali principis institutione, éd. Robert ). Schneider, Turnhout,
Brepols, 1995, p. 7 (chap. 1: « De corpore rei publice »).

39 Acompareraveclabulle Unam Sanctam (18 novembre 1302), ol Boniface VIl définit 'Ecclesia
comme un corps mystique (quae unum corpus mysticum repraesentat), dont la téte est le
Christ et la téte du Christ est Dieu.

40 Dans le célébre développement du corps politique, Jean de Salisbury expose que la perfection
de la res publica vient de ce qu’elle respecte ’ordre de la nature (Policraticus, V, 2), voir
Yves Sassier, « Bien commun et utilitas communis au xie© siécle, un nouvel essor? », Revue
francaise d’histoire des idées politiques, 32, 2010, p. 245-258, p. 254 ; id., « Lacommunauté
politique... », art. cit.

41 Le passage est largement repris dans le Somnium Viridarii, voir Christophe Grellard, « Le
sacré et le profane », art. cit.

42 |l faudrait réévaluer I'importance du dogme de la communion des saints dans la réflexion
politique.

~N
~N

“JubaJ SDJIUNWO0I ©] 3P SIUSWIBPUO) S3T VIAYODS ANIMAAAT



78

autres membres lui fournissent en secours tout ce qu’ils peuvent, et la téte, de
méme, secourt les membres en cas de besoin.

Le dominicain Pierre d’Auvergne développe en 1295 une variante de la
métaphore, cette fois pour relier encore plus naturellement ses composantes et
insister sur l'ordre hiérarchique. Dans un corps (« corpore »), explique-t-il, formé
de plusieurs membres (« pluribus membris »), le coeur prime naturellement (« cor
principatur ») et les membres sont sujets (« subserviunt »), de méme dans une
maison, une cité, une région, une res publica. Car le coeur communique la vie aux
membres par une « communicatio naturalis » (111, 14) et les membres alimentent
le cceur dans une union vitale (« vita et unio eorum »). Le princeps-caeur domine,
dirige les autres vers leur fin, prenant soin, pourvoyant aux choses nécessaires
et utiles « ad salvationem boni communis ». Mais pour cela, il faut qu’il y ait une
certaine communication par une égalité de justice (« per equalitatem iusticie »),
proportionnelle, entre le coeur et les membres. Les références aristotéliciennes
nourrissent sa démonstration: on reconnait la « communicatio vitae », qui est
une des définitions de 'amitié dans I’Ez‘hique a Nicomaque (V111, 5), etle théme
de la définition de la justice distributive.

De cette quinzaine d’années, on retiendra le changement d’échelle (de I’Eglise
au royaume) et la politisation temporelle de la question fiscale pour la survie du
corps. La répartition des fonctions differe entre les maitres, la plus manifeste est
celle qui fait du roi la téte du corps (Richard de Mediavilla) et celle qui identifie
le roi au cceur qui influe la vie au corps (Pierre d’Auvergne) 3. Les variantes
d’attribution dépendent des objectifs des maitres, tel insistant sur la solidarité
nécessaire pour la survie de 'ensemble (approche englobante) et tel autre sur
la situation centrale du prince, véritable soleil du corps politique (approche
rayonnante).

A la méme époque, les textes francais du « différend » entre le pape et le roi de
France s'approprient largement la métaphore organiciste: en septembre 1289,
par les légistes du roi*4; en 1296, dans le pamphlet Antequam essent clerici qui
désigne les membres inutiles ou paralysés (« partes incongruas et membra inutilia
et quasi paralytica »), ¢ est-a-dire tous ceux qui refusent d’aider le corps (clercs
autant de laics) et ne voient pas que I'aide apportée au corps (roi et royaume)

43 Sur le débat entre la téte et le coeur, voir Takashi Shogimen, « Head or heart? Revisited
physiology and political thought in the thirteenth and fourteenth centuries », History of
Political Thought, 28, 2007, p. 208-228; Catrien Santing, « ‘And | bear your beautiful face
painted on my chest’. The longevity of the heart as the primal organ in the Renaissance »,
dans Catrien Santing, Barbara Baert et Anita Traninger (dir.), Disembodied Heads in Medieval
and Early Modern Culture, Leiden, Brill, 2013, p. 271-306, ici p. 271-283.

44 « Sicaputdolet, cetera membra languent. Innuit ratio civilis et naturalis quod qualitas status
membrorum est a qualitate status capitis regulariter praesumenda », cité par Georges Digard,
Philippe le Bel et le Saint Siége..., op. cit., t. Il, P} XIl, p. 255-275, p. 265 ; et pour 'analyse,
t. I, p. 96-98.



est une aide a leur propre corps#. De la méme maniere, Bernard Saisset est
mis en accusation en 1301, qualifié de « membrum putridum », condamné par
conséquent a 'amputation pour éviter la contamination du corps*®.

La métaphore organique visualise la forme des liens entre les différentes
parties. Elle sert a affirmer la naturalité de la communauté, ses différences
hiérarchiques et ses complémentarités, son unité par conséquent, et, on 'oublie
souvent, ses limites spatiales et numériques. Car I'ensemble de ’humanité nest
pas une communauté. Pour qu'il y ait communauté, il faut une communication
entre les membres, par une langue commune par exemple#’. Les maitres ne
galvaudent pas la métaphore du corps-communauté. Son succes vient qu’elle
synthétise un mode d’appréhension du monde.

Enregistrement des liens existant entre les différentes parties de la communauté

Les différentes parties de la communauté entretiennent des liens de protection,
assumée par le prince, et d’aide et de secours, de la part des clercs et des laics
(II, 30; 111, 277). Laide peut se manifester par 'acquittement d’une taxe ou par
des conseils (IX, 31). Tout doit étre fait pour éviter la coercition (II, 30), car les
hommes sont libres et non pas serfs (I1I, 277) “8. Ils ne doivent pas étre contraints,
mais imposés en proportion, et sous certaines conditions. De méme pour les
clercs a 'égard desquels les maitres pronent une aide gracieusement accordée
(IX, 31), c'est-a-dire librement, en confiance (XIV, 8) en raison de la bonté
du prince (« bonitate principis »), une solution bien préférable a une taxation
imposée au premier ordre qui se ferait dans le mépris de la communauté des
clercs (I, 30) ou dans I'intention de leur nuire (IL, 30; IX, 31)%. Richard de
Mediavilla I'illustre par un exemple : une taxe sur une marchandise pourra étre

45 Pierre Dupuy, Histoire du différend..., op. cit., p. 21-22.

46 Ibid., p. 626-631, ici p. 630. Mgr Vidal, « Bernard Saisset, Evéque de Pamiers (Suite) »,
Revue des sciences religieuses, 6, 1926, p. 177-198; Julien Théry, « Philippe le Bel, pape en
son royaume », L’Histoire, 289, 2004, p. 14-17; id., « Allo scoppio del conflitto tra Filippo il
Bello di Francia e Bonifacio VIII: 'affaire Saisset (1301). Primi spunti per unarilettura », dans
Giovanni Minnucci (dir.), I poteri universali e la fondazione dello Studium Urbis. Il pontefice
Bonifacio VIl dalla Unam sanctam allo schiaffo di Anagni, Bologna, Monduzi, 2008, p. 21-68
[disponible en ligne: http://halshs.archives-ouvertes.fr/].

47 Sur les limites spatiales de la communauté : Aristote, Politique, VII, 4, 1326b 11-22; sur le
royaume, taille idéale de la communauté: Gilles de Rome, De regimine principum libri Ill,
Roma, Ant. Bladus, 1556, lll, i, 5, fol. 243-244. Et pour une utilisation plus tardive du théme,
voir Thierry Sol, « Le monde n’a pas besoin de César! Le tyran César dans le commentaire de
la Politique d’Aristote par Nicole Oresme », dans Chrystéle Blondeau et Marie Jacob (dir.),
L’Antiquité entre Moyen Age et Renaissance, Nanterre, Presses universitaires de Paris Ouest,
2011, p. 329-342, p. 339-341.

48 Voirles suggestifs développements de Michel Hébert sur la liberté de consentir, Parlementer,
op. cit., p. 433.

49 En plus de la place plus grande prise par 'intention depuis Latran IV (casuistique), les
franciscains sont sensibles a la morale de 'intention comme fondement de ’éthique publique
(Giacomo Todeschini, Richesse franciscaine. De la pauvreté volontaire a la société de marché,

~
O

“JubaJ SDJIUNWO0I ©] 3P SIUSWIBPUO) S3T VIAYODS ANIMAAAT



80

imposée a condition qu’elle ne frappe pas des produits (par exemple la cire) que
les clercs achetent plus que les autres (11, 30).

Assez manifestement, les liens reliant les membres de la communauté relévent
d’enregistrements thématiques différents, qui ne sont pas exclusifs les uns des
autres. On peut en distinguer trois: philosophique, juridique et théologique.
Pour les lecteurs d’Aristote, 'adhésion 4 la communauté est naturelle car elle
vient de la nature: elle est fondée de facto, sur l'utilité et la survie (I11, 14). Son
but terrestre réside dans 'unité (XIV, 8; 111, 14) qui ne se fera que par le respect
du statut de chacun et 'obéissance due aux pouvoirs pour I'utilité publique,
méme si les sujets ignorent en quoi elle consiste (XIV, 8). Car le prince est
pourvu de la science architectonique (la politique) qui lui permet d’ordonner
les moyens  la fin (XIV, 8)5°.

D’autres maitres mettent en avant le lien juridique (de iure). Plusieurs droits
animent les réponses des théologiens: le droit commun (I, 1), le droit de I’Eglise
(I, 1), le droit du pape (I, 2), le droit des princes (I, 2), les statuts (statuta) et
les constitutions terrestres des cités et des princes (I, 15 I, 25 XIV, 8; 11, 30).
Ces différents droits sont hiérarchisés, les lois sont superposées, et 'on voit les
maitres s’appliquer a les faire concorder (I, 1).

D’autres enfin exposent que les membres de la communauté sont reliés par
I'amour, un ordo caritatis qui prime et commande tous les autres ordres, fondé sur
le précepte divin d’aimer 'autre comme soi-méme (IV, 29). Ainsi la participation
aux charges de la cité ou du royaume est-elle faite « ex caritate » (IX, 31), librement
(I, 1; IX, 31). Ce lien de communication (III, 14) est un lien de justice (II, 30;
I1I, 14). Les communautés civiles ne peuvent exister si ce n'est par « connexa summa
amicitia et summa caritate », ou chacun aime (« diligent ») 'autre comme soi-
méme, et veut pour l'autre ce qu'il veut pour lui dans une « summa benevolentia »
(IV, 29)5". Les références aristotéliciennes, bibliques et théologiques se conjuguent
ici pour expliquer le maintien des communautés civique ou royale5. Richard de
Mediavilla se montre plus prosaique quand il recourt 2 un proverbe pour qualifier
la relation d’amour existant entre le roi et ses sujets: un roi « dilectus a subditis »
vaut mieux qu’un roi riche d’or et d’argent (I1I, 27).

Lagrasse, Verdier, 2008 [trad. fr. de Richezza francescana: dalla poverta volontaria alla
societa di mercato, Bologna, Il Mulino, 2004])).

50 Aristote, Ethique d Nicomaque, 1, 1, 1094a 27. Voir Christian Trottmann, « Science
architectonique et finalité philosophique de ’lhomme chez Aristote », Revue de philosophie
ancienne, 14/1, « La Métaphysique d’Aristote », 1996, 14, 1996, p. 87-114; id., Théologie et
noétique au xir siécle : a la recherche d’un statut, Paris, Vrin, 1999.

51 Georges de Lagarde, La Naissance de Iesprit laique au déclin du Moyen Age, Saint-Paul-
Trois-Chateaux, Editions Béatrice, 1934-1946, 6 vol., t. Il, n. 51, p. 178.

52 Surlelien de charité, voir Lydwine Scordia, « Subjectio, subventio et dilectio : les devoirs des
sujets envers le prince dans la Postille de Nicolas de Lyre », dans Gilbert Dahan (dir.), Nicolas
de Lyre, Paris, Institut d’études augustiniennes, 2011, p. 75-96.



Quelle que soit la détermination de ces maitres, les membres de la communauté
participent, a des degrés divers. Les débats n'aboutissent pas, sauf exception, a
une opposition des membres contre la téte.

Les débats des maitres théologiens envisagent des communautés urbaine ou
royale ot sont conciliés I'un et le multiple: 'un — le prince — comme moyen de
maintenir 'unité et le multiple —les différentes parties de la communauté — dont
il sagit de respecter les différences sans entamer la cohésion de 'ensembles3. La
regle de la proportionnalité est plusieurs fois invoquée. Elle traduit les différences
d’ordres, de fonctions, de dignités, de richesses des membres de la communauté,
et elle permet (ou oblige) chacun a participer. Pour les maitres de 'université,
la communauté existe. Elle conjugue des caractéres innés (naturels) et acquis
(bon gouvernement). Ainsi, dés avant Courtrai (19 juillet 1302), 'argumentation
de la participation de toute la communauté aux dépenses du royaume pour sa
survie est en place. Le subside de mars 1303, pesant sur tous, orchestre les acquis
philosophico-juridico-théologiques pour la defensio regni, en y ajoutant une
instrumentalisation de références, absentes chez les maitres, genre oblige, telles la
langue commune et lhistoire, ou plus rares, tel 'amour du rois.

ANNEXE

Intitulés des questions quodlibétiques (faculté de théologie de Paris)

Berthaud de Saint-Denis, I, 1, 5§ mars 128255

« Utrum clerici teneantur solvere pedagia vel tributa ? »

Berthaud de Saint-Denis, I, 2, 5 mars 12825

« Utrum papa possit eximere clericos aut subditos principum a pedagio vel
tributis? »

Henri de Gand, IV, 29, Noél 127957

« Utrum alicui liceat repetere debitum cum scandalo ? »

53 L’Eglise est le modéle de la communauté, elle qui n’est pas seulement une congregatio
fidelium — le théme fait polémique au temps de Frédéric Il. De méme le royaume ne peut se
résumer a une congregatio subditorum.

54 Surl'importance historiographique de Courtrai, voir Isabelle Guyot-Bachy, « De Bouvines a
Roosebecke, le souvenir des victoires du roi en Flandres dans I’historiographie du royaume
(xme-xve siécle) », dans Anne-Héléne Allirot, Murielle Gaude-Ferragu et al. (dir.), Une histoire
pour un royaume (xi-xv* siécle), Paris, Perrin, 2010, p. 51-65 ; ead., La Flandre et les Flamands
au miroir des historiens du royaume, mémoire inédit d’Habilitation a diriger des recherches.
Et sur le théme de ’amour du roi, voir mes recherches en cours.

55 Berthaud de Saint-Denis, Quodlibeta, 1, 1, éd. Jean Leclercq, « Deux questions de Berthaud
de Saint Denys sur ’exemption fiscale du clergé », dans [coll.], Etudes d’histoire du droit
canonique dédiées a Gabriel Le Bras, Paris, Sirey, 1965, 2 vol., t. |, p. 611-614.

56 Berthaud de Saint-Denis, Quodlibeta, |, 2, éd. cit., p. 614-617.

57 Henride Gand, Quodlibeta, IV, 29, Paris, ). Balde, 1518, fol. 145-146.

(o]
iy

“JubaJ SDJIUNWO0I ©] 3P SIUSWIBPUO) S3T VIAYODS ANIMAAAT



82

Henri de Gand, VIII, 22, 128458

« Utrum res praescripta in bona fide, cotum fuerit de mala fide, tenens eam
teneatur statim restituere illam ei ad quem alias de iure debet pertinere ? »

Henri de Gand, IX, 31, PAques, 128659

« Utrum clerici teneantur ad exactiones quas laici solvunt civitatibus et dominis
temporalibus? »

Henri de Gand, XIV, 8, 1290%°

« Utrum quisque subditus teneatur servare statuta, licet non sit evidens quod ad
communem utilitatem expediant ? »

Richard de Mediavilla, II, 30, PAques 1286

« Utrum clerici possint cogi ad solutionem exactionem factarum in civitate propter
utilitatem boni communis ? »

Richard de Mediavilla, III, 27, 128752

« Utrum subditi teneantur dominis temporalibus in solvendo tallias de novo
impositas que vergunt solum in utilitatem dominorum suorum?»

Godefroid de Fontaines, VII, 14, 1290%3

« Utrum retinentes quod eis impositum est, teneantur illud restituere et hec illi qui
recipit dictam collectam ad firmam ?»

Godefroid de Fontaines, XI, 17, 1294-1296%

« Utrum princeps dicens se habere causam pro utilitate reipublicae nec tamen
huiusmodi necessitas est de notoria possit imponere aliquam exactionem et subiecti
teneantur solvere? »

Pierre d’Auvergne, 111, 14, 12985

« Utrum princeps qui, necessitae rei publice imminente, instituit vectigal aliquod
in subditis, necessitate recedente, teneatur ipse vel successor eius removere illud,
stipendiis communibus sufficientibus ad dispensationem ipsius? »

58 [bid., VIll, 22, fol. 331v-333.

59 Henride Gand, Quodlibeta, IX, 31, dans Opera omnia, éd. Raymond Macken, Leuven, Leuven
University Press, 1983, p. 327-330.

60 Henride Gand, Quodlibeta, XIV, 8, éd. Balde, fol. 567v-568.

61 Richard de Mediavilla, Quodlibeta, ll, 30, éd. et trad. Lydwine Scordia, « Transcription et
traduction d’une question quodlibétique (1286) du franciscain Richard de Mediavilla sur
la taxation des clercs par les pouvoirs civils », Etudes franciscaines, 2, 2009, p. 21-51, ici
p. 26-51.

62 Richard de Mediavilla, Quodlibeta, I, 27, éd. et trad. Lydwine Scordia, « Le Roi doit vivre du
sien », op. cit., p. 457-462.

63 Godefroid de Fontaines, Les Quodlibet cing, six et sept, éd. Maurice de Wulf et Jean Hoffmans,
Louvain, Institut supérieur de philosophie de I'Université, 1914, p. 395-396.

64 Id., Les Quodlibets XI-XIV, éd. Jean Hoffmans, Louvain, Institut supérieur de philosophie de
’Université, 1932-1935, 2 vol,, t. I, XI, 17, p. 76-78.

65 Pierre d’Auvergne, Quodlibeta, |, 14, éd. Elizabeth A.R. Brown, « Cessante causa and the
taxes of the last Capetians: the political application of a philosophical maxim », Studia
Gratiana, 15,1972, p. 585.



ARISTOTLE AND THE EMPIRE. IMPERIUM, REGNUM,
AND COMMUNITAS IN ALBERT THE GREAT
AND ENGELBERT OF ADMONT

Karl Ubl
Université de Cologne

Aristotle described the city-state as the perfect community: “When several
villages are united in a single complete community (communitas perfecta), large
enough to be nearly or quite self-sufficing, the city-state comes into existence,
originating in the bare needs of life, and continuing in existence for the sake of a
good life. And therefore, if the earlier forms of society are natural, so is the city-
state, for it is the end of them, and the nature of a thing is its end.”” Medieval
readers of Aristotle’s Politics took considerable effort to show that this view is
incomplete and that monarchy is a political community required for the well-
being of man.? Fitting the concept of empire into the framework of Aristotelian
political thought was, however, even more difficult. It is therefore no coincidence,
that the so-called “imperial publicists” of the 14" and 1 5™ centuries relied more on
juristic and historical evidence than on the political ideas of Aristotle. Hermann
Heimpel already pointed to the significance of Aristotelianism in the discourse
about the French monarchy and to the relevance of history and legal arguments
in the discussion on the Empire of the Germans.3 This view of a French-German

1 Aristotle, Politica | 2 (1253b), ed. Franz Susemihl, Leipzig, Teubner, 1872, p.6.

2 Aegidius Romanus, De regimine principum libri Ill, ed. Hieronymus Samaritanus, Roma,
1607, lll,i, 1-5, pp.401-11. Cf. Roberto Lambertini, “Philosophus videtur tangere tres rationes.
Egidio Romano lettore ed interprete della Politica nel terzo libro del De regimine principum”,
Documenti e studi sulla tradizione filosofica medieval, 1, 1990, pp.277-325; Tilman Struve,
“Die Begriindung monarchischer Herrrschaft in der politischen Theorie des Mittelalters”,
Zeitschrift fiir Historische Forschung, 23, 1996, pp.289-323.

3 Hermann Heimpel, Deutschlands Mittelalter, Deutschlands Schicksal: Zwei Reden, Freiburg
im Breisgau, Wagner, coll. “Freiburger Universitdtsreden”, 1933, p.9; id., “Das Wesen des
deutschen Spéatmittelalters”, Archiv fiir Kulturgeschichte, 35, 1953, pp.29-51. For classical
statements of the French case cf. Thomas Renna, “Aristotle and the French monarchy,
1260-1303”, Viator, 9, 1978, pp.309-24; Jacques Krynen, L’Empire du roi. Idées et croyances
politiques en France (xire-xv siécles), Paris, Gallimard, coll. “Bibliothéque des histoires”,
1993, pp.91-100.

o0
w

OTOT e dNS e INDHY SVLINNWIWOD



84

contrast in late medieval political thought held sway over scholarship for a
long time.*

In his recently published book, Len Scales, however, considers this a minor
difference and makes a very convincing case that the time between the
deposition of Frederick II and the council of Constance was a crucial period
for the construction of German identity. According to Scales, this shaping of
an ethnic German identity took place in a way quite similar to other European
monarchies, even though the process of state-formation was located not at
the level of the Empire, but at the level of the territorial principalities.5 In this
regard, Scales successfully deconstructs any notion of a German Sonderweg
rooted in the later Middle Ages. He also devotes considerable space in his book
to the idea of empire, claiming—and for this matter, in agreement with previous
scholarship—that attempts at splitting up the empire and reshaping it into a
conventional monarchy were met with a square refusal in Germany. German
identity was so closely connected to the idea of a Roman universal empire,
its Christian mission, and its exceptional status, that attempts at separating
them, which surfaced in the second half of the 13 century, were considered an
assault on the pride of the Germans. With respect to such notions of German
exceptionalism, Scales is engaging intensively with the writings of the so-called
imperial publicists, such as Alexander of Roes, Lupold of Bebenburg, Konrad
of Megenberg, and others. Despite his exhaustive exposure of this, and other,
debates—what Scales has left out of his picture is the question of how the idea
of empire was affected by the reception of Aristotle’s Politics.

The debate about the impact of Aristotelianism on the later Middle Ages
already has a long historiography itself. Walter Ullmann’s thesis regarding a
revolution being set off by the reception of Aristotle has long been relegated
to footnotes, and rightly so.¢ But the contrary opinion, advanced by Antony
Black, that Aristotelianism only constituted an additional political language
besides Ciceronianism, Biblicism, Canon, and Roman Law, and therefore
made no significant or special mark in the history of political thought, has also
proved unsatisfactory and been met with serious criticism.” The impact of new

4 A guarded critique in: Helmut G. Walther, Imperiales Kénigtum, Konziliarismus und
Volkssouverdnitdt. Studien zu den Grenzen des mittelalterlichen Souverdnitdtsgedankens,
Munich, Fink, 1976, pp.213-29.

5 Len Scales, The Shaping of German Identity. Authority and Crisis, 1245-1414, Cambridge,
Cambridge University Press, 2012, p.68.

6  Walter Ullmann, Principles of Government and Politics in the Middle Ages, London, Methuen,
1961; cf. Francis Oakley, “Celestial hierarchies revisited: Walter Ullmann’s vision of medieval
politics”, Past and Present, 60, 1973, pp.3-48.

7 AntonyBlack, “Political languages in later medieval Europe”, in Diana Wood (dir.), The Church
and Sovereignty, c. 590-1918. Essays in Honour of Michael Wilks, Oxford, Blackwell,
coll. “Studies in Church History. Subsidia”, 1991, pp.313-28; cf. Roberto Lambertini,



concepts like polity, politics, and the political was not confined to the sphere
of linguistics alone.® On the contrary, Aristotle tied those same concepts to a
sharp separation of political rule over free citizens from despotical rule in the
household or in the family. Medieval readers of Aristotle learned that political
rule was a concept sui generis.

In addition, medieval Aristotelians were confronted with the contingent
nature of political rule. Contrary to a deep line of thought that conceived of
monarchy as natural, divinely sanctioned, and cosmically ordered, Aristotle
entered into a debate about the different virtues and vices of constitutions
which were invented by human lawgivers.? It is this second aspect which I
am most interested in here. Aristotle not only discussed the question of the
ideal constitution, but he also addressed more pragmatic questions, like how
constitutions can be best adapted to fit with the interests of the community, or
be superficially modified in order to pacify a rebellious population. Aristotle
was interested in the manifold techniques of power, and asserted the legitimacy
of various constitutions whenever they guarantee peace and social order.*
Because of this astonishing flexibility in Aristotle’s political thought, medieval
readers could use his writings to very different ends: justifying the reign of
a king, idealizing the wide participation of citizens in a city-state, accepting
the oppressive rule of a despotic signore in view of the common good, or
favoring a mixture of constitutional elements in a parliament-based monarchy.
Yet, despite this flexibility, one medieval polity went well beyond the scope of
Aristotelian political thought, the empire: a polity that was potentially universal
and eschatologically significant, but de facto precisely circumscribed in space

“La diffusione della ‘Politica’ e la definizione di un linguaggio politico aristotelico”, Quaderni
storici, 102, 1999, pp.677-704; Christoph Fliieler, “Politischer Aristotelismus. Einfihrung”,
Vivarium, 40, 2002, pp.1-13. For more recent views, cf. Alexander Fidora (ed.), Politischer
Aristotelismus und Religion in Mittelalter und Friiher Neuzeit, Berlin, Akademie Verlag,
coll. “Wissenskultur und gesellschaftlicher Wandel”, 2007; Jiirgen Miethke, “Spatmittelalter:
Thomas von Aquin, Aegidius Romanus, Marsilius von Padua”, in Christoph Horn and Ada
Neschke-Hentschke (ed.), Politischer Aristotelismus. Die Rezeption der aristotelischen
Politik von der Antike bis zum 19. Jahrhundert, Stuttgart, Metzler, 2008, pp.77-111. For a
more detailed account of this debate, see my article: Karl Ubl, “The concept of princeps in
late medieval political thought: a preliminary survey”, in Thorsten Huthwelker, Jorg Peltzer
and Maximilian Wemhaoner (ed.), Princely Rank in Late Medieval Europe. Trodden Paths and
Promising Avenues, Ostfildern, Thorbecke, coll. “Rank: politisch-soziale Ordnungen im
mittelalterlichen Europa”, 2011, pp.259-80.

8 Eckart Schiitrumpf, The Earliest Translations of Aristotle’s Politics and the Creation of Political
Terminology, Paderborn, Fink, coll. “Morphomata Lectures”, 2014.

9 James M. Blythe, Ideal Government and the Mixed Constitution in the Middle Ages, Princeton,
Princeton University Press, 1992.

10 Cf.MichelSenellart, LesArts de gouverner: duregimen médiéval au concept de gouvernement,
Paris, Le Seuil, 1995; Karl Ubl et Lars Vinx, “Zur Transformation der Monarchie von Aristoteles
bis Ockham?”, Vivarium, 40, 2002, pp.41-74.

(o]
v

aundw3 ay) pue 3)10ISLY TN TIV



86

and time.™ The empire was a sacrum imperium, its head an emperor crowned
by an external force, the pope, itself divided up in city-states, kingdoms
(Bohemia, Italy, Burgundy) and territorial principalities claiming a high degree
of autonomy. This polity is apparently incommensurate with Aristotelian
political thought. How did philosophers working in Germany react to this
conflict of ideas? The following article is devoted to precisely this question, and
will address it by surveying the work and ideas of two authors between 1250
and 1300, Albert the Great and Engelbert of Admont.

Albert the Great usually stands in the shadow of his greater student Thomas
Aquinas, but he actually was the first who wrote a commentary on Aristotle’s
Politics and set the tone for future commentators.*? Albert’s interest in political
theory even predates his acquaintance with the Politics, since he already dealt
with constitutions in his Sentence Commentary from the mid-thirteenth century
(ca 1249). In that work, he bases his ideas on a few remarks in the Nicomachean
Ethics of Aristotle, and casually mentions three different constitutions:
monarchy, aristocracy and “timocracy”.*® Later, in his first commentary on
the Nicomachean Ethics, he repeats this distinction, showing that he perfectly
understood the significance of this doctrine of constitutions.* Only later,
from the 1260s on, did he give this doctrine a rather different twist. In his
second commentary on the Ethics, in his commentary on the Politics, and in a
collection of sermons delivered in front of the Augsburg citizenry, he offered a
new interpretation, departing radically from the teaching of Aristotle.” Albert

11 Cf. Karl Ubl, “Roman Empire”, in Henrik Lagerlund (ed.), Springer Encyclopedia of Medieval
Philosophy. Philosophy Between 500 and 1500, Berlin, Springer, 2011, pp.1164-68.

12 No article is dedicated to his political theory in Irven Michael Resnick (ed.), A Companion
to Albert the Great: Theology, Philosophy, and the Sciences, Leiden, Brill, coll. “Brill’s
companions to the Christian tradition”, 2013. But see Gianfranco Fioravanti, “Politiae
Orientalium et Aegyptiorum. Alberto Magno e la Politica aristotelica”, Annali della Scuola
Normale Superiore di Pisa. Classe di lettere e filosofia, 9, 1979, pp.195-246; Ulrich Meier,
Stadt und Biirger. Die Stadt im Denken spdtmittelalterlicher Theologen, Philosophen und
Juristen, Miinchen, Oldenbourg, 1994, pp.35-47; Matthew Kempshall, The Common Good
in Late Medieval Political Thought, Oxford, Clarendon Press, 1999, pp.26-76; Francisco
Bertelloni, “Die ‘Philosophia Moralis’ als Enzyklopddie menschlicher Handlungen: Zu
Alberts des GroBen Kenntnisnahme von der Aristotelischen ‘Politik’”, in Matthias Lutz-
Bachmann and Alexander Fidora (ed.), Handlung und Wissenschaft=Action and science: Die
Epistemologie der praktischen Wissenschaften im 13. und 14. Jahrhundert, Berlin, Akademie
Verlag, coll. “Wissenskultur und gesellschaftlicher Wandel”, 2008, pp.45-59.

13 Albertus Magnus, Opera omnia, ed. Auguste and Emile Borgnet, Paris, Apud Ludovicum
Vives, 1890-99, t. XXIX, 1893-94, Super Sententiarum, IV, dist. 19, art. 6, p.807.

14 Id., Opera Omnia, ed. Wilhelm Kiibel, Miinster, Aschendorff, 1951-, t.XIV/2, 1987, Super
ethica. Commentum et quaestiones, Libros VI-X, VI, 10, p.631.

15 /d., Opera Qvae Hactenvs Haberi Potvervnt, ed. Pierre Jammy, Lyon, Prost, 1651, 21vol., t. IV,
Ethicorum Lib. X, VIII, 3.2, p.304 sq.; Albertus Magnus, Opera omnia, ed. Auguste and Emile
Borgnet, t. VIII, 1891, Politicorum Lib. VIlIlI., |, 1, p.8; Il, 8, p.171; Ill, 9, p.290; lll 10, p.307.
The sermons are edited in Johannes Baptist Schneyer, “Alberts des Grossen Augsburger



the Great argued that the three different constitutions form part of a single
polity: the king as head of the polity, aristocratic dignitaries subordinated to
the king, and democratically elected rulers governing in the towns. Whereas
Aristotle conceives of competing concepts of rule, Albert blends them into a
single vision of a hierarchically organized community. That which constituted
the provocative element of the Aristotelian doctrine—his emphasis on the
contingency of human rulership—was radically dismissed by Albert the Great.
Monarchy again was framed as a natural and divinely sanctioned rule.*® Why
did Albert dissociate himself so strictly from Aristotle?

This question may best be answered by looking more closely at his sermons
to the citizens of Augsburg. It is in these texts that one can most clearly observe
his attempt to adapt the new Aristotelian concepts to the constitutional reality
of his own time. To be sure, in his seven sermons, he did not spare his audience
a detailed account of Aristotle and his doctrine on constitutions. Monarchy
is clearly identified as the ideal constitution because of the unity necessary to
every political community. Albert even calls the king a “communis persona:
rex est communis persona et in eo communitas tota ostenditur.”*7 He refers to
the emperor Hadrian as a role model of a perfect king, and admonishes that
in electing a king, one should attend to the impartiality of the candidate, his
bona voluntas, and his knowledge of law.*® These qualities should rank higher
than might, wealth, and nobility. The reference to the imperator Hadrian and
to election leaves no doubt that Albert has the German empire in mind. To be
able to estimate and appreciate the relevance of this discussion, we have to keep
in mind that in the early 1260s Germany was effectively lacking a king, because
the two elected rulers, Alfons of Castile and Richard of Cornwall, battled for
recognition and were conspicuous by their absence from Germany.

However, according to Albert the Great, the king alone is not sufficient for
governing a kingdom. The king has to appoint deputies in the towns who
answer to the grievances of the populace. He should choose some according
to their wisdom and learning in legal science, and select others who, because
of their wealth and stature, can provide armed forces in case of necessity.* Yet,
despite such delegations, the king still remains in full power. “Semper tamen rex
debet esse superior et ad eum tam consiliarii quam divites et potentes debent habere

Predigtzyklus tiber den hl. Augustinus”, Recherches de théologie ancienne et médiévale,
36, 1969, 100-47.

16 Albertus Magnus, Politicorum Lib. VIII., ed. cit., I, 3, p.128; lll, 9, p.290.

17 Johannes Baptist Schneyer, “Alberts des Grossen Augsburger Predigtzyklus tiber den hl.
Augustinus”, art. cit., p.125.

18 /bid., p.112.

19 /bid., p.111.

00
~N

aundw3 ay) pue 3)10ISLY TN TIV



88

recursum.”?® In his commentary on Aristotle’s Politics, Albert is even more
explicit: the king disposes of fullness of power (plenitudo potestatis), whereas the
nobles and the citizens are only called to a share of solicitude. ** Assimilating the
Empire to the papal monarchy was probably not what the citizens of Augsburg
were pleased to hear from Albert the Great. In his sermons, he rather stresses
the participation of the free towns, whereas in his Commentary to the Politics
he also mentions dukes and other princes who share in the governance of the
monarchy.?? The sermons are finely tuned to the audience of the citizens of
Augsburg. What emerges from the sermons as well as from his Commentary
is the way Albert reshapes Aristotle in order to make sense of the distinctive,
layered hierarchy in the Empire.

In the second part of my article I will now turn to a lesser known author,
the abbot Engelbert of Admont.? Engelbert is the author of more than thirty
treatises on a wide range of topics, including works on constitutions, on the
world monarchy, and on the governance of princes. He is known to have made
an intensive study of the entire Aristotelian corpus during his nine-year stay
in Padua, where he studied for five years at the Faculty of Arts and another
four with the Dominicans. Even after his return to Austria in 1287 he did not

20 /bid., p.118.

21 Albertus Magnus, Politicorum Lib. VIII., ed. cit., 1, 1, p.8; |, 9, p.75; I, 10, p.307; V, 8,
p.533. On this formula see Robert Louis Benson, “Plenitudo potestatis: evolution of
a formula from Gregory IV to Gratian”, Studia Gratiana, 14, 1967, pp.193-217; Kenneth
Pennington, Pope and Bishops. The Papal Monarchy in the Twelfth and Thirteenth Century,
Philadelphia, University of Pennsylvania Press, 1984, pp.43-74; Karl Ubl, “Der Mehrwert
der péapstlichen Schliisselgewalt und die Tradition des heiligen Clemens”, in Andreas
Pecar and Kai Trampedach (ed.), Die Bibel als politisches Argument. Voraussetzungen und
Folgen biblizistischer Herrschaftslegitimation in der Vormoderne, Miinchen, Oldenbourg,
coll. “Historische Zeitschrift Beihefte”, 2007, pp.189-217.

22 Albertus Magnus, Politicorum Lib. VIII, ed. cit., II, 9, p.181; II, 10, p.190; VI, 6, p.611.

23 Karl Ubl, Engelbert von Admont. Ein Gelehrter im Spannungsfeld von Aristotelismus und
christlicher Uberlieferung, Wien/Miinchen, Oldenbourg, coll. “Mitteilungen des Instituts
fiir Osterreichische Geschichtsforschung, Ergdnzungsband”, 2000; Max Schmitz, “Zur
Verbreitung der Werke Engelberts von Admont”, Codices manuscripti, 71/72, 2010, pp.1-
26; Thomas M. Izbicki and Cary ). Nederman, Three Tracts on Empire: Engelbert of Admont,
Aeneas Silvius Piccolomini, and Juan de Torquemada, Bristol, Thoemmes Press, 2000; Herbert
Schneider, “Geschichte als Argument? Engelbert von Admont und die Historiographen”, in
Johannes GieRauf (ed.), Pdpste, Privilegien, Provinzen: Beitrdge zur Kirchen-, Rechts- und
Landesgeschichte. Festschrift fiir Werner Maleczek zum 65. Geburtstag, Wien, Oldenbourg,
coll. “Mitteilungen des Instituts fiir Osterreichische Geschichtsforschung. Ergdnzungsband”,
2010, pp-393-402; Karl Ubl, “Die Laster des Fiirsten. Theorie und Praxis der Kénigsabsetzung
um 1300”, in Christoph Fliieler and Martin Rhode (ed.), Laster im Mittelalter, Berlin/
New York, De Gruyter, coll. “Scrinium Friburgense”, 2009, pp. 167-85; id., “Clementia oder
Severitas. Historische Exempla iiber eine Paradoxie der Tugendlehre in den Fiirstenspiegeln
Engelberts von Admont und seiner Zeitgenossen”, in Christine Reinle and Harald Winkel (ed.),
Historische Exempla in Fiirstenspiegeln und Fiirstenlehren, Frankfurt am Main etc., Peter
Lang, coll. “Kulturgeschichtliche Beitrdge zum Mittelalter und zur friihen Neuzeit”, 2011,

pp.21-41.



lose contact with the most recent developments in philosophy and theology.
Like Albert the Great, who became bishop of Regensburg for a short time and
acted as a mediator in conflicts within the town of Cologne,** Engelbert was
also involved in the politics of his time. As a partisan of the Habsburg cause,
he had to interrupt his study in Prague after the war between King Rudolph
and Ottokar II broke out. Later he was elected abbot first in Salzburg, and
then in the rich Styrian monastery of Admont. There he was initially caught
in the crossfire of the conflict between the archbishop of Salzburg and King
Albert I. Later, in the run-up to the famous battle between Louis of Bavaria
and Frederick of Hapsburg, he apparently was asked for his advice, which was
subsequently ignored as Frederick lost his case in Miihldorf. Finally, Engelbert
himself was deposed from office, after he ran his monastery down by incurring
enormous debts to the neighboring Jews.

In short, Engelbert knew a lot about the politics of his age; he even was a homo
politicus himself. This experience is reflected in his treatise on the governance
of princes, De regimine principum, written around the year 1300, in which
he constantly draws parallels to contemporary constitutions. Before I turn to
these comparisons and to Engelbert’s appreciation of the empire, it is essential
to mention his idiosyncratic classification of constitutions. Contrary to any
other author of the later Middle Ages, he does not adopt the threefold division
laid out in Aristotle’s Politics and Ethics, but draws instead on the fourfold
classification which he knew from the recently translated Rbetoric of Aristotle.?s
Consequently, Engelbert accepted oligarchy, which was commonly regarded
as a deviant form of government, to be a full-fledged alternative to monarchy,
aristocracy, and democracy. He justifies this novel classification by observing
that, like the traditional three forms, oligarchy, too, points to a common good
which is essential for every political community: monarchy points to the
unity of reason, aristocracy to virtue, democracy to freedom, and oligarchy
to wealth.2¢

Taking into account only these simple forms of government Engelbert assigns
monarchy to a kingdom ruling a nation (gens) and the other three forms to
the ministry of cities over a populus.?” Democracy, according to Engelbert,

24 Elias H. Fiillenbach, “Albertus Magnus als Bischof von Regensburg”, Analecta Coloniensia,
10/11, 2010/11, pp.131-150; Manfred Groten, Albertus Magnus und der Grof3e Schied (Kdln
1258 ): aristotelische Politik im Praxistest, Miinster, Aschendorff, coll. “Lectio Albertina”,
2011.

25 James M. Blythe, /deal government, op. cit., pp.118-38; Karl Ubl, Engelbert von Admont,
op. cit., pp.103-17.

26 Engelbert of Admont, De regimine principum, ed. Johann Georg Theophil Hufnagl,
Regensburg, Johann Pez, 1725, |, chap. 5, pp.14-8.

27 Ibid., |, chap.12, pp.30-1.

0
O

aundw3 ay) pue 3)10ISLY TN TIV



90

implies the government of the middle class and is common among the cities
of Traly, where the people elect consuls from among its citizenship and where
the majority decides important issues. Aristocracy is identified with the rule
of the senate in ancient Rome, whereas he considers oligarchy to be the most
widespread form of government in cities and political communities: “because—
as common sense dictates—excellence is attributed to those who are rich and
potent.”?® Monarchy, however, is the paradigmatic form of rule over a territory
larger than a city what Engelbert incidentally calls a communitas regni.?® He
mentions in the first place the king of the Germans, rex Alemanniae, then the
king of France, the king of Spain, and the king of Greece.3°

This picture is more or less what we may have expected from a keen observer
of political constitutions around 1300 after Aristotle’s Politics had been made
available. Engelbert adapted Aristotle’s remarks on monarchy to large medieval
kingdoms, while he applied his analysis of aristocracy and democracy, in
contrast, to medieval city-states. But Engelbert’s theory of constitutions does
not end here. Rather, by picking up a suggestion of Aristotle about mixing
elements of constitutions, he designed a system of blending two, three, and
all four constitutions into a single polity. In addition, he states that the simple
forms exist only on rare occasions, because it is very hard to find a monarch
strictly representing reason or aristocrats strictly representing virtue. In fact,
mixed forms of constitutions are much more common in Engelbert’s view,
since men tend to make a compromise between different claims to power and
influence. From a strictly ethical standpoint, Engelbert criticizes this idle and
negligent nature of men, but he also appreciates the stability of polities if its
members are able to strike a good balance among the wealthy, the middle-class,
and the poor, and thereby allow for peace and tranquility. In the end, Engelbert
does not adopt a clear position on which constitution he considers to be most
preferable; he quotes Aristotle, who asserted that the best constitution may not
yet have been invented or found. Nevertheless, Engelbert does single out two
criteria of a well-ordered polity: first, if the people remain for a long stretch of

28 /bid., |, chap.5, p.16.

29 [bid., Il, chap.3, p.45 sg. In his other treatise, Speculum virtutum, he also uses the concept
of communitas regni: Die Schriften des Alexander von Roes und des Engelbert von Admont,
2 vol,, t. Il, Engelbert of Admont, Speculum virtutum, ed. Karl Ubl, MGH Staatsschriften, 1
and 2, 2004, Xll, chap.20, p.453: “[...] communitas regni aut principatus, que constituitur ex
pluribus civitatibus distantibus secundum longitudinem et latitudinem regionis eiusdem
lingue et patrie et morum ac legum earundem [...].” Engelbert puts kingship and principality
on the same level, emphasizing the royal quality of the Habsburg principality in his dedicatory
letter to the dukes Albert and Otto, the sons of King Albert .

30 Engelbert of Admont, De regimine principum, ed. cit., |, chap.12, p.31: “Et proinde reges
vicorum seu civitatum distantium per latitudinem et longitudinem terrarum appellantur
proprie reges gentium, quales reges sunt reges magni sicut Alemanniae, Franciae, Hispaniae
et Graeciae et consimiles.”



time under the same political institutions; and second, if no or few seditions
or tyrannical usurpations take place. These two criteria are most likely to be
tulfilled, explains Engelbert, if the middle class is in the majority and guarantees
the concord and peace of the polity.3*

Having outlined Engelbert’s rather peculiar approach to the question of the
best constitution, it remains to be seen where Germany enters into his discussion.
It is not at all surprising that Engelbert uses both notions, Alemannia and
Teutonia, for designating Germany. However, what is surprising is that he never
mentions the Empire explicitly. Rather, he considers the king of the Germans
to be just another king beside the French, Spanish, and Greek king, thus
negating for his own time the existence of both the Byzantine and the Western
Roman Empire. Engelbert refrains from calling Germany a regnum, a kingdom,
preferring the notion of principatus Alemanniae. He identifies the mixture of
monarchy, aristocracy, and oligarchy as the most common constitution in both
the German principatus and in the German duchies, provinces, and towns.3?
Other German towns prefer the mixture of democracy and oligarchy, thereby
giving more power to the decisions of the entire citizenry.33

Engelbert’s standpoint is therefore conspicuously similar to Albert the Great’s
view, even though we can be pretty certain that Engelbert did not know either
Albert’s sermons or his commentary on the Politics. It is striking that both
men describe Germany as a mixture of monarchy, aristocracy, and oligarchy, a
mixture which is totally absent from Aristotle’s own discussion. It is also striking
that both men emphasize the layered hierarchy of the German constitution.
Engelbert explicitly makes room for duchies and provinces under the empire,
which are governed by the noble and wealthy, and which have a monarchical
head, hereby probably referring to the duke of Austria or the territorial princes
in general. Finally, it is striking that both men do not expand on the exceptional
role of the medieval Empire. Engelbert sees no difference between the kings of
Alemannia and the king of France, and compares the constitutional mixture
of Germany with other mixtures in Hungary or among the Slavic kingdoms.3#

This is all the more surprising when we take into account that, during the
campaign of Henry VII to Rome, Engelbert was the only author north of

31 /bid., |, chap.17, pp.38-40.

32 /bid., 1, chap.8, p.23: “Ex regno igitur et aristocratia et olicratia composita est illa politia seu
illud regimen, in quo principatur et regit unus secundum rationem et alii simul secundum
generis nobilitatem vel potentiam vel divitias, quale regimen iam quasi communiter in multis
regnis et ducatibus et provinciis et civitatibus, maxime in principatu Alemanniae.”

33 /bid., |, chap.7, p.22: “Ex democratia autem et olicratia est illud regimen, in quo principantur
aliqui aut secundum generis nobilitatem vel potentiam vel divitias et in aliquibus magnis vel
novis statuendis vel faciendis requiritur consensus populi vel maioris partis, quod regimen
quam in pluribus Teutoniae civitatibus et provinciis est in usu.”

34 Hungary: ibid., |, chap.8, p.23; Slavic kingdoms: ibid., |, chap.8, p.24.

O
-

aundw3 ay) pue 3)10ISLY TN TIV



92

the Alps who lent his intellectual support to the cause of the emperor.3® In

1312, Engelbert wrote his treatise On the origin, the progress, and the end of
the Roman Empire.3® Much to the chagrin of nearly every modern German

historian interested in the imperial publicists, Engelbert never engages in a
discussion of the Empire’s distinctive German character. Even Len Scales, in

his incisive book on the shaping of German identity, notes Engelbert as the

most salient exception in this respect, in comparison to contemporaries such
as Alexander of Roes, Lupold of Bebenburg, or Conrad of Megenberg.3” This

disregard is why Engelbert’s writings are comparatively neglected in both earlier

and recent scholarship, and this also why we still await a critical edition of his

two most important contributions to political thought. In short, Engelbert does

not mention Germans once in his treatise on the Roman Empire. He strictly
adheres to the notion of imperium Romanum or, slightly less often, to regnum

Romanum. He identifies Henry VII as the 97™ emperor after Augustus, and

comments on the elective nature of the reges Romani in contrast to hereditary
kingship in France and in Spain.3® This opposition between the Empire and
the other kingdoms is also emphasized in additional passages of his treatise
on Empire. The nations (gentes) constitute a specific political community,

larger than the first community of the household, the second community
of the village, and the third community of the town. Nations are, according
to Engelbert, characterized by a common language, a common patria, and

common customs and laws.3° The community of the realm (communitas regni),

however, encompasses many different villages, towns, and nations under a

single head. The Empire, in his view, transcends even this community because

it is universal and Roman, and therefore exceptional.

Whereas the Empire is thoroughly Romanized, Engelbert accepts the
dissociation from the empire for various reasons. According to Engelbert,
the separation from the Roman Empire was originally due in late Antiquity

35 KarlUbl, Engelbert von Admont, op. cit., p. 140-169; id., “Die Rechte des Kaisers in der Theorie
deutscher Gelehrter des 14. Jahrhunderts (Engelbert von Admont, Lupold von Bebenburg,
Konrad von Megenberg)”, in Claudia Mértl, Gisela Drossbach and Martin Kintzinger (ed.),
Konrad von Megenberg (1309-1374) und sein Werk. Das Wissen der Zeit, Miinchen, Beck,
coll. “Zeitschrift fiir bayerische Landesgeschichte, Beihefte”, 2006, pp.353-87.

36 English Translation in: Thomas M. Izbicki and Cary J. Nederman, Three Tracts on empire,
op. cit., pp.37-93.

37 LenScales, The Shaping of German Identity, op. cit., p.529, n.9. Echoing Hermann Heimpel,
“Das Wesen des deutschen Spatmittelalters”, art. cit., pp.41-5.

38 Engelbert von Admont, De ortu et fine Romani imperii, in Politica Imperialia, ed. Melchior
Goldast von Haiminsfeld, Frankfurt am Main, Bringer, 1614, pp.754-73; ibid., chap.10, p.759;
ibid., chap.16, p.765.

39 “lta et communitas quinta est communitas regni, habens per vicos et civitates et gentes
distantes ac remotas sub uno rege et domino subiectorum multitudinem segregatam.” (Ibid.,
chap.12, p.761.)



to the refusal of stipends for the soldiers of the army.4° Other reasons were
arrogance (superbia), avarice, malignity, cowardice, and disobedience to the
church on the part of the emperor. As a result, the following nations detached
themselves rightfully from the Empire: the Saracens, the Lombards, the Goths,
the Vandals, the Huns, the Slavs, the Greeks, and finally (or recently) the French
and the Spanish. Engelbert is not a revisionist: he does not want to subordinate
the kingdoms of Europe to the emperor, but he is cautioning against a further
diminution of the Empire in Italy. For this end, he brings forward arguments
in favor of the world monarchy and ultimately refers to the eschatological
significance of the fourth Empire in sacred history.#*

When we compare this viewpoint with his earlier statement in On the governance
of princes, we reach the following conclusion: Engelbert compartmentalizes
his account of the medieval Empire. On the one hand, in the Aristotelian
framework, the Empire is considered a regular kingdom, comparable to other
kingdoms concerning the mixing of constitutional elements, and concerning
a national substratum of monarchical rule. On the other hand, in the context
of imperial theory, Engelbert emphasizes the exceptional status of the Empire:
lacking a national substratum, having an eschatological significance, and
being located on a different level than the political communities Aristotle
has discussed.

What is the reason for this compartmentalization? Following the
methodological approach of the history of ideas, one could certainly argue that
it just mirrors and makes manifest the fact that Aristotle was not compatible
with the concept of a universal empire. Consequently, in order to justify the
necessary existence of a supranational structure, Engelbert was forced to pursue
adifferent path and depart from the Aristotelian framework. This explanation,
however, does not address the fact that contemporary authors such as Dante did
atleast attempt to reconcile Aristotle with the concept of a world empire. 4> As an
alternative explanation, one might plausibly connect this compartmentalization
to the changing reality Engelbert faced during his lifetime, thereby emphasizing
historical context as a crucial element of understanding the evolution of political

thought.#3 When Engelbert wrote his work On the governance of princes, Albert 1

40 Ibid., chap. 23, pp.771-2.

41 Cf. Herbert Schneider, “Der Antichrist im Doppelpack. Zur Rezeption Engelberts von
Admont (t 1331) in Sammelhandschriften des 15. Jahrhunderts”, in Edoardo Crisci and
Oronzo Pecere (ed.), /l codice miscellaneo : tipologie e funzioni, Cassino, Universita degli
Studi, coll. “Segno e testo”, 2004, pp.409-27.

42 For arecent reappraisal see Joseph Canning, Ideas of Power in the Late Middle ages, 1296-
1417, Cambridge, Cambridge University Press, 2011, pp.60-80.

43 | am referring to the well-known “ldeas in Context” series and to the seminal article by
Quentin Skinner, “Meaning and understanding in the history of ideas”, History and Theory,
8,1969, 3-53.

el
w

aundw3 ay) pue 3)10ISLY TN TIV



94

ruled Germany without being crowned emperor. Engelbert, himself born after
the death of Frederick II, did not experience the rule of an emperor before
writing his treatise. Rather, it was a hallmark of this period that the concept of
empire was itself for the first time called into question.# The reign of Henry VII
constituted a clear turning point, as the empire once again became relevant,
in Germany, Italy and beyond.#* Engelbert reacted to Henry’s effort, and to
the challenges he faced when he entered Italy. His two treatises thus reflect
two different points in time, and evince the different ways he tried to analyze
contemporary situations with the conceptual resources at his disposal. As a third
alternative explanation, one could point to a long tradition among Christian
authors who suspend their Christian affiliation in a specific genre of theoretical
exercise.* Beginning with the Consolation of Boethius in late Antiquity up to
the Aristotelians of the 13™ century, it was perfectly acceptable to argue in a
strictly secular and non-Christian mode. Engelbert, who knew some writings of
the so-called radical Aristotelians, was manifestly influenced by this tradition.
In his On the governance of princes, he accordingly perceived the Empire as a
secular monarchy, comparable to other monarchies in Europe without taking
into account its Christian mission and its eschatological significance.

Let me end my article by referring back to the title of this book: was there a
community of the realm in German political thought around 1300? It is beyond
doubt, that beliefs in the coherence of the polity were deeply rooted.4” Albert
the Great showed that it was indeed possible to frame the different layers of
authority in the Empire with the concepts of Aristotle’s Politics. He considered
the three different forms of constitutions as different aspects of a single polity,

44 Cf.CarlRodenberg, “Zur Geschichte der Idee eines deutschen Erbreiches im 13. Jahrhundert”,
Mitteilungen des Instituts fiir Osterreichische Geschichtsforschung, 16, 1985, pp.1-43; Len
Scales, The Shaping of German Identity, op. cit., pp.165-71.

45 Cf. Malte Heidemann, Heinrich VII. (1308 — 1313): Kaiseridee im Spannungsfeld von
staufischer Universalherrschaft und friithneuzeitlicher Partikularautonomie, Warendorf,
Fahlbusch, coll. “Studien zu den Luxemburgern und ihrer Zeit”, 2008.

46 This is the line of thought | proposed in my book: Karl Ubl, Engelbert von Admont, op. cit.,
pp.221-4, relying on the work of Peter von Moos, Hildebert von Lavardin (1056-1133).
Humanitas an der Schwelle des héfischen Zeitalters, Stuttgart, Hiersemann, coll. “Pariser
Historische Studien”, 1965; id., Geschichte als Topik. Das rhetorische Exemplum von der
Antike zur Neuzeit und die historiae im ,,Policraticus“ Johanns von Salisbury, Hildesheim/
Ziirich/New York, Olms, coll. “Ordo. Studien zur Literatur und Gesellschaft des Mittelalters
und der frithen Neuzeit”, 1988.

47 Cf. Ernst Schubert, Kénig und Reich. Studien zur spdtmittelalterlichen deutschen
Verfassungsgeschichte, Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, coll. “Veroffentlichungen des
Max-Planck-Instituts fiir Geschichte”, 1979; Len Scales, The Shaping of German Identity,
op. cit., pp. 52-203; Jean-Marie Moeglin, Kaisertum und allerchristlichster Kénig. 1214 bis
1500, Darmstadt, WBG, coll. “Deutsch-Franzésische Geschichte”, 2010, pp.191-215; id.,
“Corps de ’empire et corps de 'empereur (xi*-xve siécle)”, in [coll.], Le Corps du prince,
Firenze, SISMEL/Edizioni del Galluzzo, 2014, pp. 37-67.



thereby favoring the monarchical rule of a king and, at the same time, justifying
the participation of citizens and nobles in the governance of the Empire. In
general, Albert was more interested in the municipal than the monarchical
regime, and the way guilds, fraternities, and other townsfolk should contribute
to the wealth and peace of local communities. Engelbert’s approach is both
broader and more detailed in his references to contemporary polities. It is
beyond doubt that he regards Germany as just another kingdom besides France,
Hungary, and the Spanish monarchies. He even uses the concept of communitas
regni several times, meaning the monarchical polity on the whole. Separating
this community from its monarchical head, as in the English case, would
have seemed absurd to both Engelbert and Albert the Great. Albert explicitly
identifies the king with the political community and considers monarchy to
be a natural and divinely sanctioned form of government. Engelbert, however,
betrays some ambiguities in how to name this community (Zextonia or
Alemannia), and whether to call it a regnum or a principatus. These ambiguities
hintata deeper concern which surfaced after Henry VII resurrected the concept
of empire. In his second treatise, Engelbert locates the empire at a different
level: it is not a “community of the realm”, but a community of realms or above
realms. From this point of view, it is therefore only consistent and sensible if
Engelbert dissociates the Empire from any notion of German nationhood. The
exceptional stature of the Empire is not rooted in “German-ness”, but rather in

its universal and Roman heritage.

N
(S}

aundw3 ay) pue 3)10ISLY TN TIV






LA « COMMUNAUTE DU ROYAUME » EN ANGLETERRE,
FIN DU XII-DEBUT DU XIV: SIECLE

Frédérique Lachaud

Sorbonne Université Lettres

Les historiens de ’Angleterre médiévale associent I'idée d’'une « communauté
du royaume » aux mouvements d’opposition a la royauté Plantagenét qui
marquérent la vie politique anglaise entre la Grande Charte, concédée par Jean
sans Terre en 1215, et la déposition d’Edouard I1, en 1327% 1l est toutefois
difficile de déterminer si le syntagme méme de « communauté du royaume »
— lequel apparait bien dans un certain nombre de sources —, et d’autres termes
relevant du méme champ sémantique (commun et ses dérivés) ou du méme
champ lexical (plusieurs termes exprimant I'idée d’'une communauté du
royaume) recouvraient I'idée d’une identité politique collective a I'échelle du
royaume, ou bien s’ils renvoyaient a des réalités plus limitées, comme la pratique
de I'association par serment chez les opposants au roi?. Pour approcher cette
question de maniére renouvelée, on tentera ici de confronter les documents
relatifs a I'action politique pendant un « long xi1r¢ siecle » et les textes
contemporains qui expriment, en Angleterre, une réflexion sur les pouvoirs
(traités d’instruction destinés aux princes, mais aussi pamphlets, commentaires
bibliques, aides aux prédicateurs).

1 Cest ce que révéle notamment le titre choisi par Maurice Powicke pour son grand ouvrage
sur lavie politique anglaise pendant le régne d’Henri Ill : King Henry Il and the Lord Edward:
The Community of the Realm in the Thirteenth Century, Oxford, Clarendon Press, 1947,
2 vol. Egalement Walter Ullmann, Principles of Government and Politics in the Middle Ages,
4¢ éd., London, Methuen, 1978, p. 175, 178-179. Sur la notion de regnal community, voir en
particulier Susan Reynolds, Kingdoms and Communities in Western Europe 9oo-1300, 2° éd.,
Oxford, Clarendon Press, 1997, chap. 8.

2 Surle réle du serment dans le mouvement baronnial en 1258, voir Joshua Hey, « Two oaths
of the community in 1258 », Historical Research, 88, 2015, p. 213-229.

O
~N

OTOT e dNS e INDHY SVLINNWIWOD



98

LA « COMMUNAUTE DU ROYAUME » DANS LE VOCABULAIRE POLITIQUE DE L’ANGLETERRE
MEDIEVALE

Le vocabulaire de la communauté avant 1258

Clest a la fin du x1r° siécle et dans les premieres années du siecle suivant que
'on voit apparaitre de maniére récurrente, dans les textes qui documentent
laction du gouvernement royal et celle des opposants au roi, une terminologie
qui exprime de maniére large I'idée d’'une communauté a I'échelle du royaume,
sans que la nature de cette communauté soit clairement exprimée3. UAssise
des Armes de 1181, qui faisait obligation a tous les hommes libres de s'équiper
en vue de la défense du royaume, mentionne ainsi « toute la commune (ou
communauté) des hommes libres » (« tota communa liberorum hominum »), ce
qui semble faire référence a la population libre qui ne doit pas le service de
chevalier ou de sergent®. En 1191, pendant 'absence de son frére Richard Ceeur
de Lion, et face au chancelier Guillaume de Longchamp qui remettait en cause
la garde du chateau de Lincoln par Gerard de Camville, un de ses fidéles, Jean
sans Terre posa en défenseur des hommes libres du royaume, notables, dignes
de siéger dans les cours de justice, face aux étrangers et inconnus promus par le
chancelier, tragant ainsi les contours d’une communauté des hommes libres de
I’Angleterre, sans pour autant la nommer de maniére spécifique®.

En janvier 1205, face 4 la menace d’une invasion francaise, Jean, désormais
sur le trone, convoqua ses barons a Londres, afin d’exiger d’eux la prestation
d’un serment de fidélité®; il décida aussi d’instituer une « commune » dans le
pays pour assurer la « défense commune du royaume » (« ad communem regni
defensionem et pacis conservationem, ut per totum regnum fierit communa’ »), une
initiative qui reposait sur la mise en place de cadres militaires dans les localités.

3 Voir).R. Maddicott, The Origins of the English Parliament, 924-1327, Oxford, Oxford University
Press, 2010, p. 139-147.

4 Le texte est édité dans William Stubbs (éd.), Select Charters and Other Illustrations of
English Constitutional History from the Earliest Times to the Reign of Edward the First, g¢ éd.
revue par H.W.C. Davis, Oxford, Clarendon Press, 1913, p. 183-184, art. 3. Voir sur ce point
J.R. Maddicott, The Origins of the English Parliament, op. cit., p. 142.

5 The Chronicle of Richard of Devizes of the Time of Richard the First, éd. John T. Appleby,
London, Thomas Nelson, coll. « Medieval Texts », 1963, p. 31: « Non decere legalibus
hominibus regni notis et liberis custodias suas auferre, et aduenis et ignotis committere. »
L’épisode et sa signification pour la notion d’une « identité anglaise » sont analysés par Hugh
M. Thomas, The English and the Normans. Ethnic Hostility, Assimilation, and Identity 1066-
¢. 1220, Oxford, Oxford University Press, 2003, p. 327-331. Pour le contexte de la dispute, je
me permets de renvoyer a mon Jean sans Terre, Paris, Perrin, 2018, chap. 4.

6 The Historical Works of Gervase of Canterbury, éd. William Stubbs, RS, 1879-1880, 2 vol.,
t. II, p. 96-97. Cité par).R. Maddicott, « The oath of Marlborough, 1209: fear, government and
popular allegiance in the reign of King John », English Historical Review, 126, 2011, p. 281-316,
ici p. 295-296. L’épisode est analysé dans W.L. Warren, King John, London, Methuen, 1978,
p.110-111.

7 The Historical Works of Gervase of Canterbury, éd. cit., t. Il, p. 96.



La « commune » renvoie ici clairement a des obligations militaires pour défendre
I’Angleterre, et peut-étre a I'idée d’'une communauté militaire a 'échelle du
royaume. Quatre ans plus tard, en 1209, le roi, qui souhaitait renforcer la fidélité
de ses sujets, cette fois en vue de contrer la menace d’'une excommunication et
des risques politiques attenants, exigea qu'on préte hommage, 4 lui et a son fils,
dans toutes les provinces d’Angleterre, un processus couronné par une grande
cérémonie centrale de prestation d’hommage & Marlborough. Pour désigner
ceux qui firent hommage a Jean et au tout jeune Henri, 'annaliste de Londres
recourt a Uexpression universitas Anglie, qui suggere 'idée d’'une communauté
a Péchelle de '’Angleterre®. 1l est toutefois le seul a recourir a cette expression.
Chez le chroniqueur Gervase de Canterbury, ce sont « tous les hommes anglais,
riches, pauvres, et moyens d’Angleterre » (« omnes Angliae viri divites et pauperes
et mediocres »), qui prétent ’hommage, mais I'auteur n’utilise pas un terme
spécifique qui impliquerait I'existence d’une collectivité politique®. Roger de
Wendover rapporte que ’hommage fut prété a Jean par « tous les hommes
tenant librement, et méme par les enfants de douze ans, de tout le royaume »
(« de omnibus hominibus libere tenentibus, et etiam duodecim annorum pueris,
totius regni*® »). Lannaliste de Bury St Edmunds écrit que le roi Jean regut les
hommages « de tous les tenants libres dans toute I'’Angleterre, tant des clercs que
des laics tenant un tenement libre » (« de omnibus hominibus libere tenentibus per
totam Angliam, tam de clericis quam de laicis liberum tenementum tenentibus™ »).
Dans la chronique de Barnwell, ’hommage et le serment de fidélité sont prétés
« par tous en Angleterre » (« ab omnibus per Angliam »)*. Les termes utilisés
par les différents chroniqueurs sont destinés a créer 'impression de multitude,
et refletent 'étendue de la prestation d’hommage comme I'importance de la
cérémonie de Marlborough®. Lallégeance renouvelée au roi contribua peut-
étre a forger le sentiment d’appartenance a une communauté a I'échelle du
royaume, mais sans qu'un terme particulier simpose pour renvoyer a cette idée.

Pour la plupart des historiens, il faut attendre le mouvement qui donna

naissance a la Grande Charte pour voir clairement apparaitre un recours a

8 De antiquis legibus liber. Cronica maiorum et vicecomitum Londoniarum, éd. Thomas
Stapleton, London, Camden Society, 1846, p. 3. Voir J.R. Maddicott, « The oath of
Marlborough, 1209 », art. cit., p. 281-283 pour [’analyse et la présentation des sources
relatives au serment de 1209.

9 The Historical Works of Gervase of Canterbury, éd. cit., t. Il, p. 104.

10 Roger de Wendover, Chronica sive Flores historiarum, éd. H.O. Coxe, RS, 1841-1842, 4 vol.,
t. I, p. 227.

11« Annales S. Edmundi », dans Ungedruckte anglo-normannische Geschichtsquellen, éd. Felix
Liebermann, Strassburg, K.J. Triibner, 1879, p. 148.

12 The Historical Collections of Walter of Coventry, éd. William Stubbs, RS, 1872-1873, 2 vol.,
t. I, p. 200.

13 J.R. Maddicott, « The oath of Marlborough, 1209 », art. cit., p. 315.

Nl
Al

TaTIA

7

9119319)8uUy U3 « dwneAos Np NeUNWWOI » B] dNVHOVT ANOII



100

la notion de « communauté du royaume »*. La « Charte inconnue », peut-
étre élaborée lors des discussions qui prirent place pendant les premiers mois
de I'année 1215, et qui reproduit la charte des libertés d'Henri I avec des
concessions additionnelles, ne fait pas usage du langage de la communauté®.
En revanche, dans les Articles des Barons, un document préparé en vue de la
rencontre avec le roi au mois de juin, la « commune de toute la terre » apparait
au détour d’une disposition destinée a obliger Jean a respecter les termes de
accord: quatre hommes choisis parmi vingt-cing barons, eux-mémes désignés
par le groupe des barons qui s'opposent au roi, pourront faire pression sur
celui-ci « cum communa totius terre », sans que I'on sache bien a quoi cette
expression renvoie®. Cette disposition fut reprise peu de temps apres dans
larticle 61 de la Grande Charte, laquelle mentionne elle aussi la possibilité de
faire appel 2 la « communa tocius terre », « la commune de tote Engleterre » dans
la version en francais de la charte?”. Dans les autres articles de la Grande Charte,
le vocabulaire relatif au royaume, a la terre d’Angleterre, a la loi d’Angleterre
est bien présent®®. On reléve les termes « le commun conseil del regne » dans
la version en francais, « commune consilium regni » dans la version en latin
(article 14) ; apparaissent aussi la « lei de la terre », « lex terre » (articles 39, 45,
55), ou encore la « lei d’Engleterre » « legem Anglie » (article 56). Toutefois,
Iarticle 60, qui est destiné a contraindre les grands du royaume a accorder
a leurs hommes les mémes libertés que celles que le roi leur a concédées, ne
recourt pas a un terme générique pour désigner I'ensemble des hommes libres
du royaume, se contentant de mentionner « tuit cil de nostre regne, e clerc e
lai », « omnes de regno nostro, tam clerici quam laici » dans la version en latin.
Dans les années qui suivirent, le champ sémantique du commun fut
utilisé de maniére récurrente dans les récits des chroniqueurs ou les textes
programmatiques. Les Provisions de Merton (1235-1236) évoquent « ['utilité

14 Voir John C. Holt, « Rights and liberties in Magna Carta », dans Magna Carta and Medieval
Government, London/Roncerverte, Hambledon Press, 1985, p. 203-215, ici p. 212: « /n
Magna Carta we are dealing with the origins of the concept of the community of the realm. It
is the first great expression ot the will of that community, and thereafter its rallying cry. » Voir
également Ralph V. Turner, Magna Carta Through the Ages, Harlow, Pearson, 2003, p. 75 sur
’influence de la commune de Londres sur le mouvement.

15 John C. Holt, Magna Carta, 2¢ éd., Cambridge, Cambridge University Press, 1992, p. 424-428.

16 Ibid., p. 439.

17 Ibid., p. 448-472 pour la version en latin; id., « A vernacular-French text of Magna Carta,
1215 », English Historical Review, 89, 1974, p. 346-364 pour la version en francais.

18 John C. Holt souligne que la Grande Charte fut rédigée par les clercs du roi, et que ceux-ci
n’étaient pas préts a considérer surle méme plan les libertés baronniales et les lois et libertés
du royaume: « Only in cap. 61 where there is a reference to the commune of the whole land,
is there the slightest hint that all free men might constitute a community or a regnum, and
this perhaps represents ideas emanating from London rather rom the main line of baronial
argument. » (« Rights and liberties in Magna Carta », art. cit., p. 210.)



commune du royaume » (« cum tractatum esset de communi utilitate regni®® »).
En 1242, les magnats, ecclésiastiques comme laics — Matthieu Paris parle a
leur sujet de « toute la noblesse d’Angleterre, tant les prélats que les comtes
et barons » (« totius Anglie nobilitas, tam praelatorum quam comitum et
baronum®®») — se préterent un serment mutuel afin de résister a la demande
fiscale et aux manceuvres d’Henri III cherchant a les diviser®. Le roi, quant a lui,
crut bon d’en appeler a la « res publica » pour rappeler aux magnats leur devoir
d’aide — sans succes?2. Décrivant la rencontre de février 1248 entre le roi et les
barons, Matthieu Paris fait usage du terme universitas pour désigner ceux a qui
Henri I fait face, mais la connotation politique du terme ne va pas de soi.

La « communauté du royaume » (1258-1307)

En 1258, le vocabulaire relatif a la communauté prit une dimension nouvelle
dans le cadre de la confrontation entre le roi et les barons. Pour la premiére
fois, semble-t-il, le syntagme communauté du royaume (communitas regni) fut
utilisé de maniere explicite, d’abord en latin, les équivalents vernaculaires
étant commune, commun ou communance. Le 2 mai 1258, Henri III accepta
de remettre le soin d’une réforme aux mains des barons: la contrepartie de
cette concession était que les barons usent de leur influence aupres de la
« communauté de notre royaume » (« erga communitatem regni nostri ») afin
qu’une « aide financiere commune » (« commune auxilium ») lui soit concédée.
Une lettre d’'un membre de la cour royale au sujet du Parlement d’Oxford
rapporte I'accusation lancée contre les demi-fréres du roi d’avoir trahi celui-ci
et la « communauté » (« communitatis seductores ») . Le texte des Provisions
d’Oxford (juin-juillet 1258), le premier document majeur des réalisations

19 Statutes of the Realm, London, Record Commission, 1810-1825, 9 vol., t. I, p. 1-4.

20 Matthieu Paris, Chronica majora, éd. Henry Richards Luard, RS, 1872-1884, 7 vol., t. IV, p. 181.

21 «/[...] conjurando et sub poena anathematis firmiter inter se statuerunt » (ibid., t. IV,
p. 181) ; « Multi tamen steterunt, nullo modo volentes recedere a communi responsione,
prout conjuraverant » (ibid., t. IV, p.182) ; « Postea vero dominus rex examinavit plures
singulariter; quid ipsi concesserint universitas ignorat » (ibid., t. IV, p. 188).

22 «[..Jad tam arduum negotium reipublicae procinctum » (ibid., t. IV, p. 183).

23 « Et cum proposuisset dominus rex (non enim propositum suum latuit universitatem)
pecuniare auxilium postulare, redargatus est graviter super hoc quod non erubescat tunc
tale juvamen exigere » (ibid., t. V, p. 6).

24 Documents of the Baronial Movement of Reform and Rebellion 1258-1267, éd. R.E. Treharne
et l.). Sanders, Oxford, Clarendon Press, 1973, n°1, p. 72. D’autres lettres royales envoyées
le méme jour mentionnent a nouveau la « communauté de notre royaume » : « Promiserunt
etiam comites et barones memorati quod, expletis negotiis superius tactis, bona fide
laborabunt ad hoc quod auxilium nobis commune prestetur a communitate regni nostri »
(ibid., n° 2, p. 76).

25 «[...]tamquam domini regis et communitatis seductores » : ibid., n® 4, p. 92. Dans le méme
document, la communitas regni est mentionnée au sujet des menées des adversaires
des Provisions.

101

TaTIA

7

9119319)8uUy U3 « dwneAos Np NeUNWWOI » B] dNVHOVT ANOII



102

baronniales, statue que pour la « communauté » (« ex parte communitatis »), on
élira douze représentants, pour le roi douze autresé. Lalinéa 3 explicite ce qu'est
cette communauté: il s'agit en 'occurrence des comtes et des barons®. L'alinéa
4 montre que le terme latin communitas correspond au frangais commun; il est
fait référence au « commun de Engletere », dont le serment est reproduit?®, ce
qui semble bien renvoyer au groupe des comtes et barons présents a Oxford,
tout comme les alinéas 11 et 12, qui détaillent le réle de ce « commun » dans
I'organisation des négociations et des « parlements »*. En revanche, I'alinéa 10
mentionne que les douze hommes choisis par les barons représenteront, lors
des trois parlements réunis chaque année pour y traiter « de commun bosoine »,
« tut le commun de la tere »3°, une expression qui renvoie peut-étre a une réalité
plus large.

Dans les lettres d’'Henri 11 datées du 18 octobre 1258, le Conseil est présenté
comme ayant été choisi par le roi et « par la commune de nostre reaume ». Tous
les hommes qui doivent la fidélité au roi devront préter serment d’observer les
décisions prises par ce Conseil3'. Lordonnance des magnats de février-mars
1259 mentionne les douze élus « par le commun d’Engleterre »32. Les Provisions
de Wesminster d’octobre 125933 évoquent aussi les douze hommes qui ont
choisis « de par le commun »34. La « communance de Engleterre » apparait a
l'alinéa 29:

Ces sunt les purueances et les establissimenz fetz a Westmoster al parlementala
Seint Michel par le rei et sun conseil et les xii. par le commun conseil esluz par
devant la communance de Engletere, ke dunke fu a Wesmuster le an del regne

Henri le fiz le roi Iohan quarantime terz35.

26 [Ibid.,n°5, p. 96.

27 Ibid.,n°5, p. 100. Les douze membres élus par les comtes et les barons comprenaient aussi
un évéque, ’évéque de Worcester.

28 /bid.,n°5, p. 100. La méme équivalence apparait a 'alinéa 9 (ibid., n°s5, p. 104).

29 Ibid., n°5, p. 104 (alinéa 11) : en plus des douze, vingt-quatre autres personnes furent
choisies « per le commun » pour négocier une aide avec le roi, une référence aux comtes
et barons. /bid., n°5, p. 110 (alinéa 22) : « le commun » est a nouveau mentionné au sujet
de l'organisation des parlements. Le commun élira douze prudhommes qui viendront au
parlement. Leurs décisions lieront le commun. Ces dispositions sont présentées comme étant
destinées a « esparnier le cust del commun ».

30 /bid.,n°5, p.104.

31 Ibid.,n°7,p. 116.

32 /bid.,n°10, p. 132.

33 /bid.,n°11et 12, p. 136-156.

34 Ibid.,n°12,p. 156, § 26. ’alinéa 28, qui concerne le fonctionnement du banc du roi, explique :
« Purveu est de mettre deus prodes homes del commun ou des xii. ke sunt par le commun
ou des autres, oueke les iustices al Banc. E ke il ueient ke dreiture seit fete. E en meime la
manere seient mis deus prodes homes del commun ou des xii. ke sunt par le cummun ou des
autre al escheker. »

35 /bid., p. 156.



Si le relatif a pour antécédent « communance de Engleterre », le terme
désignerait un rassemblement & Westminster plutét que 'ensemble des
habitants du royaume ou une communauté politique plus large: il n'est pas
impossible qu’il renvoie, en 'occurrence, 4 tous ceux qui avaient prété serment
d’accomplir les réformes3®.

En janvier 1264, lorsque les réformateurs présentérent leur cas a Louis IX,
sollicité comme arbitre dans la querelle entre Henri III et ses barons, ils
rappelerent dans un texte explicitant leurs griefs que le roi avait ordonné que
toute la communauté du royaume (« a tota communitate regni ») préte serment
de respecter 'action des vingt-quatre3, et qu'il avait regu de nombreux subsides
de la « communauté ». Ils se désigneérent alors eux-mémes comme les « barones
et communitas regni Anglie et eorum procuratores3® ». Lalinéa 6 fait en effet
référence A tous ceux qui souhaitent observer les Provisions d’Oxford, mais
dont les noms et les sceaux, a cause de leur nombre infini (« propter infinitam
eorum multitudinem »), n’ont pu étre inclus dans les lettres de procuration3®. Un
autre document présentant les griefs des barons en janvier 1264 recourt aussi au
vocabulaire de la communauté. Lalinéa 1 explique que le roi a concédé les libertés
contenues dans des chartes qui ont été autrefois octroyées a la « communauté
de la terre » (« communitati terre »), une référence aux concessions de 1225 : en
échange de quoi la « communauté du royaume » (« communitas regni ») lui a
concédé une aide*°.

Le vocabulaire de la communauté du royaume est récurrent dans tous les
documents issus du mouvement baronnial. Dans le texte de la forma pacis
acceptée par le roi et les barons aI'été 1264, on voit mentionnés la « communauté
des prélats et des barons » (« communitati prelatorum et baronum ») et plus loin
les « prélats, barons et [membres de] la communauté »4*. Si les convocations
envoyées au sheriff du Yorkshire le 15 février 1265 font seulement état des

36 Enjuillet 1260, dans le document connu comme le « lugement de Simon de Montfort », Henri
Il accuse le comte d’avoir conclu un accord avec ses fréres a Paris « sanz le gre le roy et son
conseil et le comun de la terre » (ibid., n°29, § 25, p. 204). Parmi les griefs exprimés par le
roi en mars-avril 1261, on voit que ses ordres ne sont plus obéis quand il s’agit de questions
comme les gardes de terres. La réponse du conseil est que par accord du roi lui-méme et
de « le commune dengleterre » un conseil avait été choisi pour le roi (ibid., n°31, § 12 [24],
p. 226). L’alinéa 19 mentionne les quinze conseillers donnés au roi « par le comune ». A la
plainte du roi répondirent le conseil et les douze élus par « la comune » (ibid., p. 230). Le
conseil élu par « le commun de sa terre » est évoqué a nouveau par le roi dans l'alinéa 26
(ibid., p. 236).

37 Ibid.,n°37B, p. 256-258.

38 Ibid., p.258.

39 /bid., p. 260.

40 Ibid.,n°37C, p. 268.

41« Hec autem ordinacio facta fuit Londoniis de consensu, voluntate et precepto domini regis,
necnon prelatorum, baronum ac etiam communitatis tunc ibidem presentis » (ibid., n° 40,

p. 298).

ey
o
w

TaTIA

7

9119319)8uUy U3 « dwneAos Np NeUNWWOI » B] dNVHOVT ANOII



104

« communautés de comtés »42, les lettres envoyées le 23 février aux comtés du
Shropshire et du Staffordshire mentionnent non seulement des « communautés
des comtés », mais également la « communauté de notre royaume » (« pro aliis
communitatem regni nostri tangentibus »)*3. Enfin, des lettres royales du 14 mars
1265 adressées au comté d’York expliquent qu'un accord a eu lieu entre le roi,
le seigneur Edouard, les prélats, comtes, barons et « la communauté de notre
royaume », en vue de la paix*.

Le vocabulaire de la communauté n’est pas repris dans le Dictum de
Kenilworth (octobre 1266), qui marqua la liquidation du mouvement
baronnial; il y est fait simplement allusion a tous les hommes du royaume,
« grands et petits »#5. En revanche, la communauté apparait dans les préambules
des statuts édictés en Parlement dés le statut de Westminster I (1275) : on voit
que les « établissements » du roi Edouard ont été édictés par son conseil et par
le consentement des archevéques, évéques, abbés, prieurs, comtes, barons « et la
communauté de la terre » convoqués 1446, Dans les « Remontrances » présentées
par les barons en juillet 1297, lexpression « communauté de la terre » apparait
a plusieurs reprises. Le texte de la Confirmation des Chartes d’octobre 1297
recourt également aux expressions « par commune assent de tut la reaume »,
« pople », « communaute de la terre », « commune profit de meme le reaume »,
« communaute del reaume »“8.

La « communauté du royaume » aprés 1307

Aprés accession au tréne d’Edouard 1T, Pexpression « communauté de notre
royaume » fut reprise dans le texte du serment de couronnement prété par le roi
le 25 février 1308 : par ce serment, celui-ci confirmait les lois et les coutumes
« au poeple d’Engleterre », en particulier celles qui avaient été concédées au
clergé et au peuple par Edouard le Confesseur. Il promit qu’il garderait la paix

42 Ibid., n°41C, p. 306.

43 Ibid., n° 41D, p. 306.

44 Ibid.,n°42,p.308.

45 «[...] atque ab universis et singulis, majoribus et minoribus, ipsius regni hominibus, ipsi
domino regi et mandatis et preceptis suis licitis plene obediatur et humiliter intendatur »
(ibid., p. 320).

46 Statutes of the Realm, éd. cit., t. |, p. 26.

47 Documents Illustrating the Crisis of 1297-98 in England, éd. Michael Prestwich, London,
Royal Historical Society, coll. « Camden Fourth Series », 1980, n°98, p. 115-116: « Ces sunt
les monstrances que le ercevekes, eveskes, countes, barons e tote la comunalté de la
terre monstrent a nostre seygnur le rey...[...] En primes chef, il semble a tote la comunalte
de la terre...[...] E pur ceo ge dit est comunalment ge nostre seygnur le rey vus passer en
Flaundres, avis es a tote la comunalte, aussi byen des clers com de lays...[...] E pur ce ge tote
la comunalté est mut greve...[...] E pur ce que la comunalté de la terre volent honur e sauvete
anostre seyngneur le rey...[...] Estre ceo tote la comunalte se sente mult greve del assise de
laforeste... »

48 Ibid.,n°155, p. 158-160.



«a Dieu, et seint Eglise, et au clerge, et au people ». Edouard IT acceptait aussi
de tenir et garder les lois et les bonnes coutumes, « les quiels la communauté
de vostre roiaume aura esleu »#%. Par la suite, les termes renvoyant de maniére
large 4 la communauté du royaume, tout comme le syntagme « communauté
du royaume », reviennent fréquemment dans les textes parlementaires. Les
statuts de Stamford de 1309 sont présentés comme le fruit de la requéte des
« bones gentz [du] roiaume », mais les lettres envoyées aux sheriffs, en latin, pour
ordonner 'application du statut, spécifient que la supplique a été présentée par
«la communauté du royaume » (« ex parte communitatis ejusdem regni>® »). Le
statut d’York de 1318 mentionne i nouveau la « communauté [du] reaume »,
qui apparait cette fois aux cotés des prélats, comtes et barons®*. Le préambule
du statut de Westminster de 1320 évoque la « pleinte de la Commune [du]
roialme » et le fait que le statut a été édicté avec 'accord des prélats, comtes et
barons, « et tote la commune [du] roialme »52. Le préambule du statut de 1322
— lequel révoquait les ordonnances réformatrices de 1311 — présente le statut
comme ayant été établi en Parlement « par nostre seigneur le roi, et par les ditz
prelatz, countes, et barons, et tote la commune du roialme, a cel parlement
assemblez ». Ce texte mit en place une procédure déterminée pour I'avenir:
désormais, les statuts devaient étre édictés « par lassent des prelatz, countes
et barouns, et la communalte du roialme ; auxint come ad este acustume cea
enarere®. » Le Modus tenendi parliamentum, un traité composé peu de temps
avant la défaite de Thomas de Lancastre 2 Boroughbridge en mars 1322, et qui
est peut-étre issu du milieu des clercs ceuvrant i I'Echiquiers4, évoque lui aussi

49 Thomas Rymer, Foedera, conventiones, literae, 3¢ éd., Hagae Comitis, apud Joannem
Neaulme, 1739-1745, 10vol., t. I, i, p. 112. La forme du serment de 1308 fut également utilisée
pour le serment d’Edouard 1l le 1% février 1327: W. Mark Ormrod, Edward /I, New Haven/
London, Yale University Press, 2011, p. 56.

50 « Cum in parliamento nostro apud Westmonasterium in mense Pasche anno regni nostri
secundo, habito, nobis ex parte communitatis ejusdem regni supplicatum fuisset... et per
nos similiter ad ejusdem communitatis requisitionem de gracia speciali nostri concessis... »
(Statutes of the Realm, éd. cit., t. |, p. 154-156)

51 [bid.,t. 1,p.177.Les lettres envoyées aux « justices » pour leur demander d’appliquer le statut
expliquent que ceui-cia été décidé avec « l’accord des prélats, des comtes, des barons, et de
toute la communauté de notre royaume » (« de assensu prelatorum, comitum, baronum, et
tocius communitatis regni nostri ibidem existencium »), et en vue l'utilité commune de tout
le peuple (« ad communem utilitatem populi ejusdem regni ») : ibid., t. 1, p. 179.

52 /bid.,t. |, p. 180.Onretrouve les mémes termes, cette fois en latin, dans les lettres destinées
aux « justices » pour faire appliquer le statut: «/...] de assensu prelatorum, comitum,
baronum, et tocius communitatis regni nostri ibidem existencium, ad communem utilitatem
populi ejusdem regni edita » (ibid., t. |, p. 181).

53 /bid.,t. |, p.189.

54 W.C.Weber, « The purpose of the English Modus Tenendi Parliamentum », Parliamentary
History, 17,1998, p. 149-177.

ey
o
v

7

TaTIA

9119319)8uUy U3 « dwneAos Np NeUNWWOI » B] dNVHOVT ANOII



106

la « communauté du Parlement et du royaume » (« toti communitati Parliamenti
et regni®s »).

Enfin, les textes justifiant la déposition d’Edouard IT au début de 'année 1327
en appellent largement au vocabulaire de la communauté du royaume. Les
articles d’accusation tels qu’ils furent relevés par Adam Orleton mentionnent le
role de la « communauté du royaume » dans la déposition du roi: « du conseil
commun et de I'accord de tous les prélats, comtes et barons, et de toute la
communauté dudit royaume » (« ez tocius communitatis dicti regni>® »). Dans sa
« proclamation de paix », le jeune Edouard I11 déclara que son pére avait abdiqué
« de commun conseil et assent des prelatz, countes, et barons, et autres nobles, et
tote la comunalte du roialme” ». Le statut de Northampton de 1328 fut passé
« par assent des prelatz, countes et barons et autres gentz, et tote la commune
du roialme, au dit parlement somons®® ». Pour prendre un dernier exemple, le
préambule du statut de Westminster de 1330 explique que les décisions ont été
prises « a la requeste de la communalte, assentuz et acordez par nostre seigneur
le roi, prelatz, countes, barons, et autres gentz de mesme le parlement>? ».

Usages et interprétations

§’il est indéniable que le vocabulaire de la communauté prit une importance
singuliére dans les sources du xire siecle et du début du xrve siecle, les années du
mouvement de réforme baronnial voyant méme apparaitre 'usage systématique
du syntagme communauté du royaume, cette rapide analyse suggeére malgré tout
qu’il est beaucoup plus difficile de comprendre ce que ce vocabulaire désigne.
En premier lieu, on peut se demander si les termes commune, communauté,
université ne renvoient pas dans la plupart des cas a des associations reposant
sur un serment mutuel. Cusage du terme communa dans la Grande Charte
évoque I'idée d’une association jurée; il en est de méme des Provisions d’Oxford

55 Parliamentary Texts of the Later Middle Ages, éd. Nicholas Pronay et John Taylor, Oxford,
Clarendon Press, 1980, p. 67-79, ici p. 72 (art. XIll) : «[...] causa est quod solebat clamor et
murmur esse in Parliamento pro absentia regis, quia (res) dampnosa et periculosa est toti
communitati Parliamenti et regni, cum rex a Parliamento absens fuerit, nec se absentae debet
nec potest, nisi dumtaxat in casu supradicto. »

56 « Eaautem que de communi consilio et assensu omnium praelatorum, comitum, et baronum,
et tocius communitatis dicti regni concordata et ordinata fuerunt contra dictum regem ad
amocionem suam a regimine regni contenta sunt in instrumentis pupplicis » (Claire Valente,
« The deposition and abdication of Edward Il », English Historical Review, 113, 1998, p. 852-
881, ici p. 879.)

57 Thomas Rymer, Foedera, conventiones, litera, éd. cit., t. I, ii, p. 171. Le deuxiéme statut du
régne mentionne les plaintes de « la commune de people », comme celles de « la commun
des countes ».

58 Statutes of the Realm, éd. cit., t. I, p. 257.

59 Ibid., p.261.



en 1258 et plus généralement des documents issus de la confrontation entre
Henri III et une partie des grands du royaume.

La ot il est fait référence & une réalité plus large, la difficulté consiste a décider
ce que recouvre — politiquement et socialement — la notion de communauté.
S’agit-il de 'ensemble des habitants du royaume, ou bien uniquement d’une
section, qui se prétend habilitée a représenter les autres groupes? La position
des magnats — ecclésiastiques et laics —, qui s’associent par serment, et estiment
parler au nom des différents groupes sociaux, permet généralement aux
historiens d’évoquer I'existence d’une véritable communauté du royaume dés
la Grande Charte. En revanche, si 'on reprend 'exemple des textes relatifs au
mouvement de 1297, 'expression « communauté de la terre » présente dans les
« Remontrances » des barons semble renvoyer dans certains alinéas au peuple,
distingué des prélats, comtes et barons. Dans le texte de la Confirmation des
Chartes d’octobre 1297, la communauté du royaume renvoie aussi au peuple, et
non aux prélats, comtes et barons. Mais certaines sections des « Remontrances »
sont ambigués et 'expression semble y prendre une signification plus large.

Enfin, 4 partir du moment ot le Parlement se réunit régulierement, les termes
évoquant la communauté renvoient-ils plutot a ce qui était en passe de devenir
les « communes » en Parlement? Il est possible que les convocations de plus en
plus réguliéres du Parlement aient conduit 4 une scission dans la conception de
la communauté du royaume, les barons ne parlant plus au nom de I'ensemble de
la communauté. C’est ce que suggere Michael Prestwich : pour lui, si les barons
recoururent a 'expression communauté du royaume en 1297, 1301 et 1309 pour
désigner 'ensemble des habitants du royaume dont ils portaient la parole, en
revanche, en 1311, ils distinguérent soigneusement leur groupe de celui qui
représentait la communauté du royaume en Parlement®°. Et la signification du
statut d’York de mai 1322, qui accorde une place significative a 'assentiment
de la communauté du royaume, réside dans sa réaction aux menées de certains
magnats désireux de monopoliser I'initiative politique®’.

Au x1ve siecle, pour qu’un statut soit considéré comme valide, il devint
nécessaire de mentionner ’accord de la communauté. Pour Claire Valente, les
termes de la déposition d'Edouard IT en 1327, comme de la proclamation de paix
d’Edouard 111, suggerent que les communes en Parlement tenaient une place
nouvelle sur 'échiquier politique: «[...] si les magnats décidaient, ¢’étaient
les communes et le peuple qui consentaient de la part de la communauté du
royaume®? ». Gwilym Dodd souligne toutefois que le processus d’appropriation

60 Michael Prestwich, Plantagenet England 1225-1360, Oxford, Oxford University Press, 2005,
p. 186-187.

61 [bid., p. 205-206.

62 Claire Valente, « The deposition and abdication of Edward Il », art. cit., p. 866.

107

TaTIA

7

9119319)8uUy U3 « dwneAos Np NeUNWWOI » B] dNVHOVT ANOII



108

d’un réle politique par les communes fut lent, ce qu’il faudrait attribuer a la
raréfaction des rencontres avec le roi pendant le regne d’Edouard II, comme
a la prédominance des barons sur la scene politique et au caractére disparate
des communes 3,

On peut également poser la question de savoir si le vocabulaire de la
communauté du royaume faisait davantage partie de I'arsenal des opposants au
roi que du discours de la royauté. Cela ne semble pas étre le cas, dans la mesure ot
les textes d’inspiration royale n’hésitent pas a y recourir pour justifier 'action du
gouvernement. C’est sans doute le caractere relativement flexible de la notion de
communauté du royaume qui conduisit Joseph Strayer a estimer que communitas
regni n’était qu'une phrase, destinée a suggérer que I'accord de tous a été pris
en considération®. Certains historiens sont méme d’avis que la « communauté
du royaume » reléverait davantage d’une construction historiographique que de
la réalité politique: sil y eut sans doute bien, en Angleterre, des communautés
dans le cadre des comtés, la réalité d’'une communauté du royaume semble plus
intangible, et construite essentiellement sur un sentiment diffus de solidarité
régnale et d’allégeance au roi®.

L’IDEE DE COMMUNAUTE POLITIQUE DANS LES TEXTES THEORIQUES

Peut-étre est-il nécessaire, pour renouveler certains aspects de cette question,
de se tourner vers d’autres textes que les récits des chroniqueurs ou les documents
issus des débats politiques. Si ’Angleterre n’a pas connu, apres le Policraticus de
Jean de Salisbury (1159) une production équivalente a celle des « miroirs aux
princes » capétiens — a 'exception sans doute du De principis instructione liber
de Giraud de Barry, qui releve toutefois également d’autres genres, comme la
chronique ou le pamphlet —, il n’en reste pas moins qu’un certain nombre de
textes produits dans les écoles, les cours ou les couvents peuvent apporter un
éclairage sur la diffusion d’un théme politique comme celui de la communauté

de royaume.

63 Gwilym Dodd, « Parliament and political legitimacy in the reign of Edward Il », dans Gwilym
Dodd et Anthony Musson (dir.), The Reign of Edward II: New Perspectives, York, York
Medieval Press, 2006, p. 165-189, ici p. 172-173.

64 JosephR. Strayer, « The Statute of York and the community of the realm », American Historical
Review, 47,1941, p. 1-22.

65 Voir 'article fondateur de J.R. Maddicott, « The county community and the making of public
opinion in fourteenth-century England », Transactions of the Royal Historical Society, 5¢ série,
28,1978, p. 27-43 et la mise au point de Simon Walker sur les débats autour de la notion
de communauté de comté: « Communities of the county in later medieval England », dans
Political Culture in Late Medieval England, Manchester, Manchester University Press, 2006,
p. 68-8o.



Le vocabulaire de la communauté politique

Au sein de cette production, quelques rares textes font usage du syntagme
communauté du royaume ou d’expressions telles que universitas populi, communitas
populi. Cest le cas du Carmen de bello Lewensi, composé peu de temps apres la
victoire de Simon de Montfort 4 Lewes (14 mai 1264) par un sympathisant a la
cause baronniale. Il s’agit d’'une ceuvre hautement politique, qui reléve a la fois
du traité et du pamphlet. On y trouve en particulier une réflexion sur le rapport
entre le prince et la loi, mais aussi sur la communauté. Son auteur évoque le
regnum, le ius regni, Anglia, et désigne le peuple anglais comme les Angli, la gens
anglicana, voire le peuple d’Israél; il dénonce aussi ceux qui veulent « détruire
le nom des Anglais » (« Anglorum delere nomen »), faisant contraster alienigenae
et incolae®®. Le terme universitas est également utilisé par lauteur du Carmen,
ainsi aux v. 792-794: « par conséquent, que le prince choisisse des hommes tels
qu’ils puissent montrer de la sympathie pour I'université des hommes, qui d’une
maniére maternelle craignent que le royaume souffre de difficultés®7». On reléve
Pexpression universitas populi, ainsi aux v. §64-566: « [si ces mauvaises personnes]
inventaient de nouveaux arguments [...] pour écraser et appauvrir I"“universitas”
du peuple »®8. Mais le terme communitas apparait aussi, comme aux v. 911-
913 : « Car la vraie charité est comme 'opposé de I'intérét privé, et le contrat
indissoluble de la communauté »%. Enfin, le Carmen de bello Lewensi évoque la

« communitas regni », aUx v. 765-770:

Par conséquent, que la communauté du royaume soit conseillée: ce que
I'université décide, elle qui connait le mieux ses propres lois, que cela soit
diffusé; et les gens de la province ne sont pas si simples qu’ils ne connaissent
davantage que les autres les coutumes de leur royaume, [ces coutumes] que ceux

qui sont avant léguent & ceux qui viennent ensuite”°.

66 Le texte a été édité par C.L. Kingsford, The Song of Lewes, Oxford, Clarendon Press, 1890.
Toutes les citations de la chanson renvoient a cette édition.

67 «[...Jergo tales querat /Princeps, qui condoleant uniuersitati, /Qui materne timeant regnum
dura pati. » Egalement auv. 847, « Nous donnons la premiére place a I'université » (« Premio
preferimis uniuersitate »).

68 «[..] queque dura /Argumenta fingerent, que [...] uniuersitatem /Populi contererent,
& depauperarent. »

69 «[...] Namque uera caritas est proprietati /Quasi contrarietas, et communitati / Fedus
insolubile. » Egalement v. 917-920: « Ergo si feruuerit princeps caritate, /Quantumcunque
poterit, de communitate, /Sic sollicitabitur quod recte regatur, /Et nunquam letabitur si
destituatur » ; v. 331-332: « et communitatis /Salutem negligeret » ; v. 777-779: « Ex hiis
potest colligi, quod communitatem /Tangit quales eligi ad utilitatem /Regni recte debeant) » ;
v. 805-808: «[...] nam communitatis /Est ne fiant miseri duces dignitatis /Regie, set optimi
et electi uiri /Atque probatissimi qui possint inquiri. »

70 «lgitur communitas regni consulatur, /et quid uniuersitas senciat, sciatur, /Cui leges proprie
maxime sunt note; /Nec cuncti prouincie sic sunt ydiote, /Quin sciant plus ceteris regni sui
mores, /Quos relinquunt posteris hii qui sunt priores. »

109

7

TaTIA

9119319)8uUy U3 « dwneAos Np NeUNWWOI » B] dNVHOVT ANOII



110

Nous sommes ici en présence d’'un vocabulaire proche de celui des textes issus
des débats au sujet de la réforme du royaume. On a avancé que I'auteur du
poéme était un franciscain de I'entourage de Simon de Montfort ou de I'évéque
de Chichester, Stephen Bersted”. Le Carmen de bello Lewensi est en tout cas un
texte destiné a défendre le point de vue des réformateurs et cest certainement
pour cette raison qu’il reprend le vocabulaire du mouvement.

Dansle Communiloquium de Jean de Galles, un traité rédigé a peu prés au méme
moment, soit 8 Oxford soit a Paris, par ce franciscain issu du couvent d’Oxford,
le vocabulaire relatif a la communauté est bien présent, mais il est utilisé de
maniére relativement générale, comme dans les deux passages suivants’?:

[...] dela méme maniére, 'armée s’accroit et se renforce aussi longtemps qu’elle
préserve son harmonie, et cest la méme chose dans toute communauté. Et
parce quil 0’y a pas d’effort parfait vers un but unique dans une communauté
quelconque, si ce n'est dans 'unité ecclésiastique, dans laquelle on recherche ce

qui est nécessaire”3.

[...]sil ya par conséquent des princes de la res publica ou une communauté ou
une personne publique ou privée, ceux-ci doivent étre conseillés avec prudence

et avec prévoyance au sujet de ce qui doit écre fait”4.

« Ce genre d’homme pestifere et impie doit étre exterminé de la communauté
des hommes », écrit aussi Jean de Galles au sujet de ceux qui se comportent de
maniére tyrannique’.

Les termes relevant du champ sémantique du commun ne semblent pas
présents en revanche dans I'ccuvre de Thomas Docking, lui aussi membre du
couvent franciscain d’Oxford, éléve de Robert Grosseteste et d’Adam Marsh,
et généralement considéré comme proche du mouvement baronnial. Son
commentaire sur le Deutéronome comprend de longues réflexions sur la justice,

71 VoirC.L. Kingsford, The Song of Lewes, éd. cit., p. XVIII-XIX pour I'idée selon laquelle 'auteur
serait un membre de ’entourage de Simon de Montfort, mais également proche de Stephen
Bersted ; Philippa Hoskin suggére méme que 'auteur du Carmen était un membre de I’hotel
de Stephen Bersted (« Holy bishops and political exiles: St. Richard’s cult and political
protest in the late 13" century », dans Paul Foster (dir.), Richard of Chichester. Bishop 1245-
1253. Canonized 1262, Chichester, University of Chichester, 2009, p. 22-37, d la p. 30).

72 L’édition utilisée ici est celle de Venise (1496), réimprimée a Lyon en 1551: Summa Johannis
Valensis de regimine vite humane seu margarita doctorum ad omne propositum.

73 Ibid., |, i, 9: « Similiter acies proficit et uigoratur quamdiu concorditer tenetur, et sic in omni
communitate. Et quia non est perfecta intentio ad unum in aliqua communitate nisi in unitate
ecclesiastica, in qua queritur unum quod est necessarium. »

74 Ibid., |, vi, 6: « Siue ergo sit principes reipublice siue ipsa communitas siue etiam quelibet
persona presidens uel priuata prudenter et prouidentia debet consiliari de agendis... »

75 Ibid., 1,1, 2: « Hoc genus hominum pestiferum atque impium ex hominum communitate
exterminandum est. »



etassimile la res publica a « tout le royaume », au sujet des dépenses du prince®;
mais on n’y trouve pas véritablement de réflexion sur 'organisation de la
communauté, et le vocabulaire de I'universitas et de la communauté n'apparait
pas dans ce texte, méme si son auteur souligne 'importance de la charité et de
I'amour du prochain.

En I'absence de recherches plus approfondies sur les textes produits dans le
dernier tiers du xirr° siecle, il semble qu’il faille attendre 'ceuvre du canoniste
William de Pagula, dans le deuxi¢éme quart du x1v© siecle, pour voir la
terminologie de la communauté utilisée de maniére systématique’”. Dans
sa Summa summarum, une somme de droit canon composée sans doute au
début de la décennie 1320, Pagula expose que la puissance royale fut instituée
pour l'utilité commune, afin de réprimer les méchants et pour que les bons
puissent vivre tranquillement parmi eux®; quant aux lois, elles devraient étre
faites non pour le profit individuel, mais pour le bien commun des citoyens?s.
Mais c’est surtout dans deux pamphlets (1330-1332) dirigés contre I'usage
de la pourvoyance — un privilége qui permettait de recourir aux ventes
forcées pour approvisionner 'hétel et 'armée du roi — que Pagula recourt
systématiquement aux notions liées du bien commun et de la communauté.
Dans le premier texte, connu sous le titre d’Admonitio, il fait contraster

> 1. 7’ 37 . 7 80 . e bl o1+, 7
Putilité propre et 'équité commune®, et souligne I'importance de I'utilité

76 Londres, British Library, ms. Royal 3 B. XIl, fol. 9ov: «[...] et hoc bene notatur per hoc quod
dicit non multiplicabit sibi sienim tempore belli necessitate multiplicet equos : non multiplicat
eos sibised rei pupplice scilicet toti regno. » Sur Thomas Docking, voir Jeremy |. Catto, « New
light on Thomas Docking O.F.M. », Medieval and Renaissance Studies, V1, 1968, p. 135-149;
Jenny Swanson, « Docking, Thomas of (d. c. 1270) », ODNB. Egalement Frédérique Lachaud,
« Autour des sources de la pensée politique dans I’Angleterre médiévale (xne-début du
xive siécle) : la contribution de Thomas Docking, William de Pagula et Roger de Waltham a la
réflexion sur les pouvoirs », Journal des savants, 2015, p. 25-78 et ead., « The contribution
of Thomas Docking to the history of political thought », dans Andrew M. Spencer et Carl
Watkins (dir.), Thirteenth-Century England XVI. Proceedings of the Cambridge Conference,
2015, Woodbridge, The Boydell Press, 2017, p. 55-69.

77 Sur Pagula, voir Cary ). Nederman, « Pagula [Paull], William (d. 13327) », ODNB, ainsi que
I'introduction a sa traduction des deux pamphlets de Pagula: Cary ). Nederman, Political
Thought in Early Fourteenth-Century England: Treatises by Walter of Milemete, William of
Pagula, and William of Ockham, Tempe (AZ), Arizona Center for Medieval and Renaissance
Studies in collaboration with Brepols, 2002, p. 63-72. Sur la Summa summarum, voir
Leonard E. Boyle, « The Summa summarum and some other English works of canon law »,
dans Stephan Kuttner et J. Joseph Ryan (dir.), Second International Congress of Medieval
Canon Law, Citta del Vaticano, S. Congregatio de seminariis et studiorum universitatibus,
coll. « Monumenta luris Canonici, série C », 1965, p. 415-456.

78 Londres, British Library, ms. Royal 10 D. X, fol. 25r: « Quare fuit instituta regia potestas : dic
quod propter communem utilitatem, ut mali coherceantur et boni inter malos in quiete vivant
XXIIll g. non frustra. »

79 Ibid., fol. 29r: «[...] nullo priuato commodo tantum set pro communi utilitate civium
conscripta. »

80 De speculo regis Edwardi Ill seu Tractatu quem de mala regni administratione conscripsit
Simon Islip, éd. Joseph Moisant, Parisiis, apud A. Picard, 1891, p. 83: « Justicia enim nichil

111

TaTIA

7

9119319)8uUy U3 « dwneAos Np NeUNWWOI » B] dNVHOVT ANOII



112

commune®. Surtout, il y mentionne a deux reprises la « communauté du
peuple » (« communitas populi ») : on voit ainsi la « communauté du peuple »
se lamenter 4 la nouvelle de l'arrivée du roi dont les officiers font opérer des
prises. Il fait aussi allusion aux violences qui secouent la « communauté du
peuple » dans les moments d’instabilité politique®2. Dans le second pamphlet,
connu sous le titre de Speculum, il recommande au roi d’abroger les coutumes,
priviléges et statuts dommageables pour I'Eglise, les pauvres, ou méme « la
communauté de ce royaume » 3.

Le vocabulaire de la res publica: le corps politique

En attendant de plus amples analyses, les occurrences des termes relevant
du champ de la communauté semblent limitées aux textes qui refletent
directement les débats contemporains, comme le Carmen de bello Lewensi et les
deux pamphlets de William de Pagula. En réalité, C’est par le biais de plusieurs
métaphores, et notamment de la métaphore du corps politique que la plupart
des auteurs traitent de la communauté, et s’ils n’ignorent pas completement
la notion de « communauté de royaume », ils lui préferent celles de regnum et
de res publica. Giraud de Barry, dans son De principis instructione, commencé
sans doute dans les années 1180, mais terminé au moment de 'expédition de
Louis contre Jean sans Terre en 1216, consacre plusieurs développements a
I'organisation politique de la société humaine sous I'égide d’un ou de plusieurs
gouvernants®4. Dans la section qu'il consacre 2 la justice du prince, il utilise
I'image du corps dont un membre est malade, et 'adapte au royaume. Il est
préférable de soigner ce membre afin de maintenir 'intégrité du corps: mais

vendicat alienum, que cuilibet dat quod suum est, que negligit propriam utilitatem ut servet
communem equitatem. »

81 Ibid., p.90: « Primum fundamentum justice est ne cui noceat. Deinde, ut communi utilitati
serviat. »; ibid., p. 102: «[...] debet regere rempublicam utiliter, quam tunc utiliter regit
quando non propriam sed communem utilitatem attendit. »

82 Ibid., p.114: « Quis est ille christianus sane mentis, qui in veritate sciret, quod communitas
populi doleret de suo adventu... » ; ibid., p. 120: « Nunc etiam ultimo, iste magnus dominus
Roger le Mortimer, captus et interfectus est, eodem modo; licet olim quando quando magnus
dominus deberet capi, multa solebant fieri homicidia de communitate populi, et rapine
solebant tunc fieri, quasi infinite. »

83 Ibid., p. 145 : « Certe, omnes consuetudines hujus regni, et omnia privilegia, ac omnia
Statuta ubicumque vel in foresta vel aliis partibus hujus regni que sunt sancte ecclesie, vel
pauperibus, vel communitati hujus regni damnosa, omnibus viribus tuis omni festinacione
qua poteris, habito consilio tuo, faceres ammoveri. »

84 L’édition du De principis instructione par George F. Warner dans Giraldi Cambrensis opera,
éd. ).S. Brewer, J.F. Dimock et George F. Warner, RS, 1861-1891, 8 vol., t. VIII, est aujourd’hui
remplacée par celle de Robert Bartlett, accompagnée d’une traduction en anglais : Gerald
of Wales, Instruction for a Ruler (De principis instructione), Oxford, Clarendon Press, 2018.
Toutes les citations au De principis instructione renvoient a ’édition de Robert Bartlett. Sur
le traité de Giraud de Barry, voir en particulier Robert Bartlett, Gerald of Wales 1146-1223,
Oxford, Clarendon Press, 1982, chap. 3.



s'il menace le reste du corps, il faut alors le retrancher, comme il faut écarter du
troupeau la brebis malade. Il en est de méme pour la société humaine: le bon
prince doit réprimer tout espoir de la partie vicieuse avec une grande diligence,
mais aussi de la douceur. Malgré tout, 1a ol le remeéde ne suffit pas, il faut
retrancher les membres nuisibles, ceux qui se comportent comme des bétes
sauvages, afin d’éviter que la nuisance incorrigible qu’ils exercent ne samplifie
de jour en jour, par leurs actions comme par leur exemple®s.

Si Giraud s'inspire bien de Cicéron, il n'est pas certain qu'il ait lu le Policraticus,
ou la métaphore du corps prend une place prééminente pour évoquer la res
publica, notamment afin de souligner la dépendance mutuelle des membres
du corps, qui doivent tous ceuvrer en vue du bien commun. Cette métaphore,
telle quelle fut développée par Jean de Salisbury, apparait en revanche
clairement dans 'ccuvre de Jean de Galles. Celui-ci, on I'a vu, fait usage du
terme communitas pour désigner la communauté politique. Mais dans son
ceuvre ce terme le cede nettement  celui de « res publica », dont il développe,
en s’attachant a suivre le Policraticus, la richesse sémantique avec toute une
série de métaphores, et notamment celle du corps. La premiére partie de son
Communiloguium est une description de la « constitution » de la res publica
comparée a un corps. La définition que donne Jean de Galles de la res publica
sappuie sur '« Instruction de Trajan », un texte que Jean de Salisbury attribue a
Plutarque et qu'il prétend reproduire dans les livres V et VI du Policraticus: 1a res
publica est un corps formé (« compaginatum ») des membres, que Jean de Galles
énumere. Mais avant de s'intéresser aux personnes qui composent le corps, il
faut, écrit-il, parler de la res publica en soi et en commun. Comme dans un
corps naturel, les membres se consacrent les uns aux autres, se soucient les uns
des autres et se protégent mutuellement, couvrant leurs déficiences mutuelles
et pourvoyant mutuellement a ce qui leur est nécessaire. Ainsi cela doit-il étre
dans les membres de la res publica, qui est comme un corps®.

Jean de Galles s’attache lui aussi a la question de savoir ce qu’il faut faire
lorsqu’'un membre du corps est malade ou qu’il attaque les autres®”. Tout
comme c’est le signe d’une folie furieuse qu'un membre détruise ou dévore
un autre membre dans le corps naturel, ainsi c’est le signe d’'une méchanceté
enragée qu'un membre de la res publica en dévore ou en anéantisse un autre.
Si un membre est putride et infecte les autres, il doit étre arraché et amputé
par celui qui détient le pouvoir, ce que Jean de Galles étaye en renvoyant au
De 0ﬂ2cz’z’s, I11, 7. Toutefois, cette injonction se trouve nuancée par la métaphore

85 De principis instructione, |. 10, éd. cit., p. 126-128. Giraud de Barry s’appuie ici sur Cicéron,
De officiis, |, 30.

86 Summa Johannis Valensis de regimine vite humane, op. cit., 1, i, cap. 1 et 2.

87 Ibid., i, cap. 2.

[y
[y
w

TaTIA

7

9119319)8uUy U3 « dwneAos Np NeUNWWOI » B] dNVHOVT ANOII



114

musicale: tout comme ceux qui jouent des instruments de musique évitent
les dissonances, ceux qui gouvernent doivent faire en sortie qu'une harmonie
semblable préside aux rapports entre les différentes parties de la res publica.
Jean de Galles reprend ici un passage du Policraticus (IV, 8) : le joueur de
cithare et les autres joueurs de lyre peuvent trouver le moyen de corriger la
faute d’une corde désaccordée et 'amener a nouveau en accord avec les autres
cordes. Ils n'y parviendront pas en brisant les cordes, mais en les tendant ou
en les relachant dans les proportions adéquates. En effet, une fois une corde
brisée, aucun artisan ne peut la réparer. De plus, si on exige d’elles un son
qu’elles ne peuvent produire, elles sont tendues en vain. De méme, le prince doit
modérer ses actions, ici avec le caractere strict de la justice, 1a avec I'indulgence
de la miséricorde, afin de faire en sorte que tous ses sujets soient d’'un méme
avis dans une seule maison: a partir de dispositions discordantes, il sera ainsi
possible de parvenir 2 une harmonie parfaite au service de la paix et des ouvrages
de charité®. Jean de Galles commente ces emprunts: une harmonie virtuelle
de ce genre existera dans la res publica quand elle sera conforme a celle de la
Jérusalem céleste, et ordonnée selon les lois de Dieu. Son propos s’inscrit en
fait dans une lecture avant tout augustinienne de la res publica: celle-ci est la
chose du peuple, et elle est justement et bien gouvernée par un seul roi, ou par
quelques hommes meilleurs, ou bien encore par tout le peuple, quand celui-ci
est un rassemblement par le consensus du droit, et associé par la communauté
de l'utilité. Jean de Galles reprend aussi a Augustin la métaphore du discours,
chaque individu dans la cité étant comme une lettre dans un texte®.

Un dernier exemple, cette fois datant sans doute des années 1320, permettra
d’avoir une idée de la maniere dont la métaphore organique est reprise dans
les textes anglais. Clerc de I'entourage de I'évéque de Durham, Antony Bek,
Roger de Waltham passa ensuite au service d’Edouard IT%°. A une date qu’il
est difficile de préciser, il compila un Compendium morale de virtuosis dictis
et factis exemplaribus antiquorum qui se présente sous la forme de chaines de
citations reliées entre elles par quelques considérations générales. Ici aussi, C'est
la métaphore du corps qui exprime la communauté: la deuxieme partie du traité
souvre en effet avec la définition du corps de la res publica, pour laquelle Roger
de Waltham reprend avec quelques variantes la description du corps politique
qui figure au début de I'Instruction de Trajan, ainsi qu'une section du Liber de
philosophia prima d’ Avicenne?*.

88 Policraticus sive de nugis curialium et vestigiis philosophorum, éd. Clement C.]. Webb,
Oxford, Clarendon Press, 1909, 2 vol., t. |, p. 264.

89 Summa Johannis Valensis de regimine vite humane, op. cit., 1,1, cap. 2.

90 M.C. Buck, « Waltham, Roger (d. 1332x41), administrator », ODNB.

91 Londres, British Library, ms. Royal 7 E VII, fol. 3r.



L’action vertueuse du prince, liant de la res publica

La métaphore du corps politique permet de souligner deux points essentiels:
Iaction régulatrice du prince et la nécessité de la concorde. Tous les auteurs
se rejoignent pour estimer que la premiere cause de la préservation de la res
publica est I'action vertueuse du prince. Pour Giraud de Barry, la justice du
prince sert de lien a la société humaine (« humane societatis uinculum seruans »),
en réfrénant 'ambition des grands et en assurant la sécurité et la tranquillité
des petits. Cest elle qui rend possibles la société humaine et la cohabitation,
qui empéche 'envie et la sédition, en attribuant a chacun ce qui lui appartient
et en le lui conservant?2. La nécessité de 'action vertueuse du prince pour la
préservation de la communauté apparait également de maniére claire au sujet
de la différence classique entre le roi et le tyran?. Le roi doit se gouverner
lui-méme avant de gouverner le peuple qui lui a été assujetti; en revanche, la
caractéristique du tyran est d’opprimer le peuple par une domination violente.
Le roi gouverne le peuple non seulement par les armes dans la guerre, mais
par les lois dans la paix, et en temps de paix comme en temps de guerre il doit
former le peuple par I'exemple de moeurs excellentes et d’une vie louable. Le
tyran, en revanche, n’offre de protection ni dans la paix ni dans la guerre, et
corrompt ses sujets par 'exemple d’une vie dépravée, cherchant a étre le premier
de tous au lieu d’étre utile & tous. Si le roi est comme le pére et le patron de la
patrie, le tyran se comporte comme un beau-pére ou une belle-mére94.

Toutefois, c’est sans doute dans son exposé des titres des gouvernants que
Giraud de Barry explicite le mieux le lien entre les gouvernants et le peuple?.
Par exemple, le prince (princeps) est dit ainsi car il est comme la téte d’un corps
sans lequel il ne peut exister. Il ne peut y avoir de téte sans les membres, ni de
prince sans les sujets%. Et si le chef (dux) est aveugle ou ignorant de la voie,
comment pourra-t-il guider les autres®”? Le gouverneur (preses), quant a lui,
est dit ainsi de presidendo, puisqu’il doit gouverner les autres et porter secours
quand cela est nécessaire : mais s'il en est incapable et qu'il est davantage désireux
de l'emporter plutdt que d’étre utile, comment pourra-t-il présider®®? On voit

92 De principis instructione, |. 10, éd. cit., p. 118-122.

93 /bid., . 16, p. 188-196.

94 Dans le chapitre sur la mort des tyrans, Giraud revient sur cette terre de tyrans qu’est
’Angleterre, en dénongant ceux qui de nos jours, dit-il, gouvernent de maniére tyrannique,
par les armes et toutes sortes d’actes hostiles et d’oppressions. Il contraste cette situation
avec celle de la France, dont les princes ont toujours été plus doux (ibid., I. 17, p. 232).

95 /bid., 1. 19, p. 318-340.

96 Ibid., p.322.

97 Ibid.

98 /bid.

[y
[y
(%]

7

TaTIA

9119319)8uUy U3 « dwneAos Np NeUNWWOI » B] dNVHOVT ANOII



116

que les principaux hommes ont gravi les grades de la dignité non pas seulement
pour eux-mémes, mais pour le soin de la multitude qui leur a été remise®.
Chez Jean de Galles, les lois, la justice et 'action du prince en vue de la
concorde sont des éléments indispensables a la survie de la communauté. Dans
le Communiloquium, 1, i, 3, il explique que la res publica doit étre ordonnée
par la rectitude des lois, par 'équité de la justice consolidée, par 'unanimité
connectée de la concorde, par la fidélité qui s’exprime par 'aide mutuelle, par la
direction d’un conseil salubre, par la beauté des meeurs, par l'intention ordonnée
conservant quasiment toutes choses. Les lois doivent étre communes a tous, et
étre observées avec une dévotion commune*®. On retrouve aussi la nécessité de
Iaction vertueuse du prince pour réguler la res publica dans un court « miroir des
princes » adressé au jeune Edouard 11T en 1327 par Walter Milemete, un clerc
royal dont la carri¢re reste obscure, mais dont 'ouvrage fut sans doute rédigé
a la demande de membres de I'entourage du roi**. Milemete ne se penche pas
sur la communauté du royaume: il mentionne simplement qu'universellement
les sujets du roi, en particulier les grands, mais aussi le commun peuple de son
royaume, I'aiment, le craignent et lui obéissent quand ils observent qu’il est
vertueux ' Les vertus du roi empéchent qu'une controverse ou une querelle
naisse 4 son encontre. Milemete insére méme dans son traité le discours de ceux
qui disent ne pas vouloir se soulever contre un roi vertueux — certainement une
allusion aux dissensions et rébellions qui marquérent le régne d’Edouard 11,
Le roi, en exergant la miséricorde, se montre royal, alors qu’il a la puissance

sur les biens des sujets et méme sur leur vie et leurs membres*®4. Soucieux de

99 Ibid.,p.324:«[...]constans est et conspicuum principales uiros non sibi solum, sed commisse
multitudinis cure, dignitatis gradus ascendisse. »

100 Summa Johannis Valensis de regimine vite humane, op. cit., fol. 5r-5v.

101 Le traité de Walter Milemete est conservé dans un seul manuscrit (Oxford, Christ Church
College, ms. 92). Sur le personnage, voir 'introduction par M.R. James au fac-similé:
The Treatise of Walter Milemete: De nobilitatibus, sapientiis, et prudentiis regum, Oxford,
The Roxburghe Club, 1913, p. XI-XII ; Cary J. Nederman, Political Thought in Early Fourteenth-
Century England, op. cit., p. 19-23 ; Frédérique Lachaud, « Un “miroir au prince” méconnu:
De nobilitatibus, sapienciis et prudenciis regum de Walter Milemete (vers 1326-1327) », dans
Jacques Paviot et Jacques Verger (dir.), Guerre, pouvoir et noblesse au Moyen Age. Mélanges
en ’honneur de Philippe Contamine, Paris, PUPS, 2000, p. 401-410.

102 Oxford, Christ Church College, ms. 92, fol. 19v-20r: « Est etiam aliud coincidens juvamen
regum quod universaliter regis subditi enim majores precipue ac etiam communis populus
sui regni, ipsum regem diligant, timeant et obedeant ei, quod accidit quando vident eum
justum, sapientem, virtuosum et timere Deum. »

103 /bid., fol. 17v-18v: « Et est ratio nam forsan cum suborta fuerit discensio inter regem et
barones vel inter subditos ex utraque parte, tunc utique erunt subditi adinvicem dicentes,
cum simul congregentur in suis consiliis : “Ecce dominus noster rex, dux vel princeps, si
fuerit esse bonus christianus, Deum diligens et sanctam ecclesiam et propterea divinum
habebit subsidium, absit a nobis quod si aliquid offensivum faciamus vel quid contra eum
teneamus”... »

104 /bid., fol. 58r: « Rex enim, excercendo misericordiam, ostendit se regalem, in bonis
subditorum, etiam de vita morte et membris eorum habere potestatem. »



justice, il convient aussi qu’il enjoigne aux grands de sa terre qu’ils ne détruisent
pas ceux qui tiennent d’eux des terres, et qu’ils n’extorquent pas leurs biens par
une domination injuste. En effet, quel que soit le seigneur dont ils tiennent,
ces hommes plus modestes sont aussi les sujets du roi et astreints aux services
royaux. Le roi doit comprendre qu'il convient que la res publica ait des sujets
riches, car plus les sujets possedent de richesses, mieux ils servent le roi dans

toutes ses affaires©s.
La nécessité de la concorde

Tous les auteurs soulignent également la nécessité de la concorde. Pour Jean
de Galles, il faut que la res publica soit soutenue par une concorde unanime,
un theme qu’il développe en 1, i, 5 de son Communilogquium. Ici aussi, Cest la
lecture augustinienne qui 'emporte: il ne peut y avoir de vraie concorde, la ot
ne regne pas la charité, qui fait de la multitude un seul ceeur et une seule 4me
(Actes 4)*¢. Une démonstration semblable apparait au chapitre 6 (la fidélité),
au chapitre 7 (sur les conseils), au chapitre 8 (sur les meeurs vertueuses), au
chapitre 9 (sur I'intention droite). Cette nécessité de la concorde est également
au coeur du traité de Walter Milemete, mais le theme y est traité de maniere
beaucoup plus pragmatique. La concorde des grands est la cause de la paix du
royaume, la discorde entre eux fait naitre la guerre et le conflit: cest pour cette
raison que le roi doit a tout prix maintenir ’harmonie et la concorde parmi
les nobles. A chaque fois que cela s'avére nécessaire, il lui faut intervenir pour
pacifier prudemment les discordes nées dans la noblesse, pousser les nobles a
la concorde et 4 faire la paix entre eux. Il ne convient pas non plus que le roi
prenne le parti d’'un grand contre un autre, car cela augmente I'inimitié entre
les sujets et renforce la discorde. §’il le souhaite, le roi peut utiliser la force et la

rigueur de la puissance seigneuriale pour obliger les sujets a étre pacifiques*®.

105 /bid., fol. 53r-53v: « Per virtutem justitie decet regem precipere majoribus sue terre quod
suos tenentes non destruant nec bona eorum per dominium injuste extorqueant. Quia
cujuscumaque sint tenentes, regis sunt subditi et regiis servitiis astricti. Et quia dinoscitur
regi expedire et rei pupplice prodesse quod rex subditos habeat locupleces, eo quod subditi
quanto divitiis plus habundant, regi melius in omnibus regiis negociis deservire valeant,
ideo dictat virtus justitie, quam decet regem habere, quod rex injungendo majoribus debeat
inhibere, ne ipsi presumant in suos tenentes nequiter sevire. »

106 Summa Johannis Valensis de regimine vite humane, op. cit., 1, i, cap. 5, fol. 6v: « Qualiter
debet respublica unanimi concordia uniri. »

107 Oxford, Christ Church College, ms. 92, fol. 23r: « Item iste effectus, qui est pax et transquillitas
regni, provenit ex concordia magnatum, non ex minoribus, precipue quia minores per majores
regulantur et reguntur, et omnes nichilominus principi subiciuntur. Unde ex quo cause
contrarie contrarios producunt effectus. Et concordia magnatum est causa pacis regni, per
consequens discordia inter eos generat bellum et conflictum, propterea utrumque tempus
belli et pacis, regis sapientia recte gubernat. Nam tempore belli, regalis sapientia omnes
causas considerat et circumstantias disponit ex quibus posset sequi victoria et causarum
impedimenta removens, optinet victoriam, inter magnates vero terre errores reprimit,

-
Y
~N

TaTIA

7

9119319)8uUy U3 « dwneAos Np NeUNWWOI » B] dNVHOVT ANOII



118

On peut s'interroger sur les usages des expressions relatives a I'idée d’une
communauté a 'échelle du royaume anglais et, en particulier, sur la signification
précise de « communitas regni ». Dans certains cas, ['usage de ce syntagme
suggere avant tout le lien opéré entre association par serment et communauté
politique. Quand il est utilisé de maniere plus générale, il releve de la rhétorique
de l'action politique, et méme du vocabulaire de la réforme, dans des textes en
prise sur les événements. En revanche, il cede le pas, dans les textes relevant
d’un discours théorique, au vocabulaire de la res publica et du bien commun,
de l'utilité commune. Dans ces textes, tout ce qui peut servir de liant & la 7es
publica est valorisé, et les auteurs soulignent 'importance des vertus de justice
et de charité comme fondements de la res publica, tout comme I'obéissance due
a Dieu et au prince.

Il existe donc un hiatus entre vocabulaire de la pratique politique et
vocabulaire de la théorie politique, et la notion de « communitas regni » semble
bien étre le fruit des programmes réformateurs liés au mouvement baronnial
de la période 1258 4 1265. Toutefois, on peut suggérer que les notions de
commun, d’harmonie, de concorde dans la res publica étaient implicitement
présents dans les débats réformateurs. Les liens tissés entre la culture des clercs
et celle des barons, la participation des clercs aux mouvements de réforme qui
marquérent le « long x1rr° siecle » suggerent des interactions entre une pensée
du politique alors dominée par ces notions et le vocabulaire programmatique
des différents mouvements d’opposition. La communauté de royaume est
pour la période étudiée une réalité vécue, mais encore largement implicite.
Le vocabulaire du bien commun, de I'utilité commune, vint sans doute lui
donner une certaine coloration: il ne s'agissait plus simplement d’exprimer
une solidarité de royaume reposant sur I'allégeance au roi, mais un ensemble
d’exigences relatives au bien commun.

concordiam nutrit, neque inter eos discenssiones perseverare permittit, set discordes ad
amorem reducit. Nec decet regem cum uno magnate contra alium fovere partem, quia ex
hoc inter eos subditos augetur inimicitia, vigoratur discordia, set ipsos regea sapientia ad
pacis amorem alliciat et inter eos secundum equitatem juste judicat. Quod si voluit, per vim
et rigorem dominice potestatis pacificos esse subditos compellat, ut timor regeus mores
hominum compescat et eorum iniqua proposita sepius evertat. » Egalement ibid., fol. 13r-
13Vv: « Revera secundum hec documenta infra hunc librum ostensa, veraciter debetis ut decet
et bene poteritis [...] discordias inter nobiles subortas quotiens hoc contingat prudenter
pacificare et eosdem ad concordiam trahere et inter eos pacem reformare, merita merentium
retribuere, demerita delinquentium punire, accensum amorem et benivolencie affectionem
comitum, baronum et omnium de terra nobilium sicud est necesse semper habere et inter
eos pacem et concordiam sine intermissu continue nutrire... »









DEUXIEME PARTIE

Le roi et les princes






LES PRINCES COMME CAPITA REI PUBLICE.
LE ROYAUME DE GERMANIE AUX XI¢ ET XII¢ SIECLES

Rolf Grofse

Institut historique allemand de Paris

Comparée a d’autres pays européens, I’Allemagne semble s'étre engagée
dans une voie particuliére. Elle ne put former un Etat-nation qu’au xrx siécle,
et la constitution de son prédécesseur, le Saint-Empire romain germanique,
fut caractérisée par le juriste Samuel von Pufendorf de « monstro simile »*. La
constitution actuelle de la République fédérale n’a rien d’un monstre, mais elle
se démarque par un pouvoir central faible et des Etats régionaux trés forts. Ainsi,
elle se situe dans une tradition qui laissa son empreinte sur l'histoire allemande
dés ses débuts, et dont les jalons déterminants furent posés aux x1¢ et x1r° siecles,
qui forment le cadre chronologique de notre exposé. On ne trouvera pas ici les
termes de communitas regni ou d universitas regni, étant donné qu’ils ne sont
pas employés dans les sources allemandes de cette époque. 1l ne sera pas non
plus question de populations qui auraient formé le royaume, a une exception
prés: l'identification d’'un peuple au royaume de Germanie sera abordée dans
le contexte des Saxons. Mais ce qui apparait comme déterminant est plutdt
larticulation entre roi, princes et royaume.

Bien qu’il ne soit pas question d’une communitas du royaume, nous pouvons
donner une réponse a la question de savoir qui a représenté le regnum a partir du
x1i¢ siécle : Cest le groupe des princes. A cette époque, les princes ne formaient
pas encore un cercle bien défini. Par « princes », nous entendons plutét les
ducs et un certain nombre de comtes, ainsi que les archevéques et certains
évéques?. Notre objectif est de développer les circonstances qui donnérent

1 Samuel von Pufendorf, De statu imperii Germanici[1667], éd. Notker Hammerstein, dans
Staatslehre der friihen Neuzeit, Frankfurt am Main, Deutscher Klassiker Verlag, 1995, § 9,
p. 830: « Nihil ergo aliud restat, quam ut dicamus, Germaniam esse irregulare aliquod corpus
et monstro simile. »

2 A ce sujet, voir les remarques de Jutta Schlick, Kénig, Fiirsten und Reich (1056-1159).
Herrschaftsverstdndnis im Wandel, Stuttgart, Jan Thorbecke, 2001, p. 5. L’étude de Jutta
Schlick est fondamentale pour notre sujet. Le terme prince a été étudié en dernier lieu par
Jurgen Dendorfer, « Grafen, Markgrafen, Herzdge. Der Rang der principes und der Hof der
Ko6nige im ostfrankisch-deutschen Reich (11./12. Jahrhundert) », dans J6rg Peltzer (dir.), Rank

ey
N
w

OTOT e dNS e INDHY SVLINNWIWOD



124

lieu au processus qui mena a la personnification du royaume par les princes.
Ce faisant, nous utiliserons les termes Jien et exclusion3. Lien et exclusion
sinfluencent mutuellement. Des liens se forment au sein d’'une communauté;
celle-ci rejette des groupes ou des individus pour renforcer les liens entre ses
membres. Lintroduction a cet ouvrage rappelle que la succession était un bon
test pour vérifier dans quelle mesure la royauté fut en mesure de contribuer a la
consolidation de la communitas: nous verrons que dans le royaume de Germanie
la succession au trone donne effectivement des indications importantes sur
les relations entre roi, princes et royaume. Les dictes, elles aussi, doivent étre
examinées. Si paradoxal que cela puisse paraitre, elles pouvaient avoir lieu sans
le roi. Mais il y avait encore d’autres moments, des situations de crise, qui
poussaient les princes a prendre linitiative pour consolider le royaume. Cela
vaut surtout pour le conflit du roi avec la papauté.

LE ROLE INTEGRATEUR DU ROI

Commengons tout d’abord par quelques considérations sur les débuts du
royaume de Germanie, méme au risque de répéter des faits bien connus*.
Parmi les sources les plus célebres de I'histoire des Ottoniens figure le récit
donné par Widukind du sacre d’Otton le Grand a Aix-la-Chapelle en 936. Le
couronnement dans I'église Notre-Dame est suivi par le festin au palais voisin,
al'occasion duquel les ducs sont contraints d’assumer les offices palatins:

Apres la récitation de loffice et la célébration solennelle de la messe, le roi se
rendit au palais et prit place avec les évéques et tout le peuple 2 une table de
marbre digne de la pompe royale. Les ducs le servaient: le duc de Lotharingie
Giselbert dont dépendait ce lieu prenait soin de tout; Eberhard était chargé de
la table; Hermann de Souabe commandait aux échansons; Arnulf s'occupait

de la cavalerie et du choix des camps. Siegfried, le meilleur des Saxons et second

and Order. The Formation of Aristocratic Elites in Western and Central Europe, 500-1500,
Ostfildern, Jan Thorbecke, 2015, p. 99-116.

3 Voir Alfred Haverkamp, « Neue Formen von Bindung und Ausgrenzung. Konzepte und
Gestaltungen von Gemeinschaften an der Wende zum 12. Jahrhundert », dans Bernd
Schneidmiiller et Stefan Weinfurter (dir.), Salisches Kaisertum und neues Europa. Die Zeit
Heinrichs IV. und Heinrichs V., Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 2007,
p. 85-122, ici p. 85-87. Haverkamp donne, a juste titre, la préférence a ces termes plutot
qu’au concept d’inclusion et exclusion formulé par Niklas Luhmann, « Inklusion und
Exklusion », dans Soziologische Aufkldrung, Wiesbaden, Verlag fiir Sozialwissenschaften,
3¢ éd., 2008-2009, 6 vol., t. VI, Die Soziologie und der Mensch, p. 226-251. Ce dernier ne peut
&tre appliqué a notre problématique.

4 Voir Rolf Grofie, Du royaume franc aux origines de la France et de I’Allemagne, 800-1214,
Villeneuve d’Ascq, Presses universitaires du Septentrion, 2014, p. 161-162, 164-165; id., « La
royauté des premiers Capétiens: “Un mélange de misére et de grandeur”? », Le Moyen Age,
114, 2008, p. 255-271, iCi p. 263, 268-270.



apres le roi, jadis gendre du roi, était maintenant son allié par le mariage. I
gouvernait alors la Saxe pour éviter entre-temps une invasion des ennemis, et
gardait le jeune Henri & ses cotés pour I'élever. Le roi, aprés avoir honoré, selon
la munificence royale, chacun des princes avec un cadeau digne de lui, renvoya

la multitude a la satisfaction générale.

Ce rituel refléte le programme politique du nouveau roi. Lordre hiérarchique
est clair: la noblesse sert le roi. Il ne saurait, par conséquent, étre question d’'un
régne en commun ou par consensus. Tandis que les premiers rois Ottoniens se
voyaient confrontés a une forte opposition de la noblesse et ne pouvaient pas
exclure celle-ci du gouvernement, le dernier roi issu de cette dynastie, Henri II,
parvint 4 briser systématiquement le pouvoir de la noblesse et a prendre le
controle de 'Egliseé. Cette politique fut poursuivie par ses successeurs saliens
pour atteindre son point culminant sous Henri II1, qui sut renforcer sa position
par l'alliance avec la papauté réformatrice?.

Mais le revers de la médaille fut que la royauté courait le risque de perdre sa
force d’intégration. Les dernieres années d'Henri III furent marquées par des
conflits avec la haute noblesse®. Le fait que I'empereur ait conféré le duché de
Baviere a son épouse Agnés est vivement critiqué par 'historiographe Lampert

5« Divinadeinde laude dicta sacrificioque sollempniter celebrato descendebat rex ad palatium,
et accedens ad mensam marmoream regio apparatu ornatam resedit cum pontificibus et
omni populo ; duces vero ministrabant. Lothariorum dux Isilberhtus, ad cuius potestatem
locus ille pertinebat, omnia procurabat; Evurhardus mensae preerat, Herimannus Franco
pincernis, Arnulfus equestri ordini et eligendis locandisque castris preerat; Sigifridus vero,
Saxonum optimus et a rege secundus, gener quondam regis, tunc vero affinitate coniunctus,
eo tempore procurabat Saxoniam, ne qua hostium interim irruptio accidisset, nutriensque
iuniorem Heinricum secum tenuit. Rex autem post haec unumquemaque principum iuxta
munificentiam regalem congruenti sibi munere honorans cum omni hilaritate dimisit
multitidinem. » (Widukind de Corvey, Die Sachsengeschichte, éd. Paul Hirsch et Hans-
Eberhard Lohmann, 5¢ éd., MGH SS rer. Germ., 60, 1935, livre I, 2, p. 66-67.) La traduction
est tirée de Cédric Giraud et Benoit-Michel Tock (dir.), Rois, reines et évéques. L’Allemagne
aux x° et x siecles. Recueil de textes traduits, Turnhout, Brepols, 2009, p. 27.

6  Stefan Weinfurter, Heinrich Il. (1002-1024). Herrscher am Ende der Zeiten, 3¢ éd., Regensburg,
Pustet, 2002.

7 Matthias Becher, « Heinrich Ill. (1039-1056) », dans Bernd Schneidmiiller et Stefan
Weinfurter (dir.), Die deutschen Herrscher des Mittelalters. Historische Portraits von
Heinrich I. bis Maximilian I. (919-1519), Miinchen, C.H. Beck, 2003, p. 136-153, 572; Stefan
Weinfurter, Das Jahrhundert der Salier (1024-1125), Ostfildern, Jan Thorbecke, 2004,
p. 89-112; Daniel Ziemann, « Krise oder Hohepunkt des salischen Kénigtums ? », dans Tilman
Struve (dir.), Die Salier, das Reich und der Niederrhein, K6ln/Weimar/Wien, Bohlau, 2008,
p.13-45. .

8 Egon Boshof, « Das Reich in der Krise. Uberlegungen zum Regierungsausgang Heinrichs
Il. », Historische Zeitschrift, 228, 1979, p. 265-287. Sur le régne d’Henri Ill, voir en dernier
lieu Gerhard Lubich et Dirk Jackel (dir.), Heinrich Ill. Dynastie —Region —Europa, Wien/
Kéln/Weimar, Bohlau, 2018, notamment le résumé de Gerhard Lubich, « Heinrich Ill.:
Wirken und Wirkung. Ein Versuch tber Starke, Schwache und Durchschnittlichkeit eines
hochmittelalterlichen Herrschers », p. 219-241.

-
N
(%,

2211qnd 124 b31dps dWW02 s3dULd S97 H$JO¥D I10¥



126

de Hersfeld, qui lui reproche d’avoir disposé du duché « privato iure »°.
Henri III ne faisait plus la différence entre sa propre personne et le royaume.
Le fossé entre 'empereur et les princes ne cessait de se creuser. Des résistances
apparurent dans toutes les contrées du royaume. En Allemagne du Sud se forma
méme une opposition qui envisageait le meurtre de 'empereur et I'élévation
de l'ancien duc Conrad de Baviere™. Si nous en croyons les affirmations de
Lampert de Hersfeld, il y avait aussi une forte résistance en Saxe. Lors de la mort
del'empereur en 1056, des grands Saxons auraient décidé d’arracher le pouvoir
ason fils Henri IV et de le tuer™.

LA RESPONSABILITE DES PRINCES

Penchons-nous donc sur la succession de 1056 en la prenant comme
premier test pour la question de savoir dans quelle mesure la royauté était
capable de consolider le regnum*™. On s’attendrait & ce quapres I'expérience
mauvaise du style de gouvernement d’Henri III, les forces centrifuges aient
pris le dessus. En fait, Cest I'inverse qui se produisit: dans un premier temps, le
déces inopiné d’'Henri III contribua 4 débloquer la situation. De concert avec
Agnes, l'impératrice veuve, le pape Victor II régla la transition du pouvoir a
Henri IV, 4gé de six ans et sous la tutelle de sa mere. Malgré la résistance qu'ils
avaient offerte & Henri III, les princes ne profitérent pas de la faiblesse de la
cour royale. Ils agirent plutdt dans 'intérét général en apportant un soutien
décisif au gouvernement de régence. Non seulement ils laisserent a Agnes le
duché de Bavi¢re, mais ils lui concédérent sans doute aussi de pouvoir désigner
un successeur pour le cas o son fils mourrait prématurément. De plus, ils

9 « Cunradus filius imperatoris, dux Baioariae, obiit. Ducatum eius imperator imperatrici dedit
privato iure, quoad vellet, possidendum. » (Lampert de Hersfeld, Annales, dans Lamperti
monachi Hersfeldensis Opera, éd. Oswald Holder-Egger, MGH SS rer. Germ., 38, 1894,
ad a. 1056, p. 70.)

10 Wilhelm Stormer, « Bayern und der bayerische Herzog im 11. Jahrhundert. Fragen der
Herzogsgewalt und der koniglichen Interessenpolitik », dans Stefan Weinfurter et Helmuth
Kluger (dir.), Die Salier und das Reich, Sigmaringen, Jan Thorbecke, 1991, 3 vol., t. |, Salier,
Adel und Reichsverfassung, p. 503-547, iCi p. 532-533.

11 Lampert de Hersfeld, Annales, éd. cit., ad a. 1057, p. 71. Voir lan S. Robinson, Henry IV of
Germany, 1056-1106, Cambridge, Cambridge University Press, 1999, p. 63-64; Gerd Althoff,
Heinrich V., Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 2006, p. 44. En revanche,
Florian Hartmann, « Und ewig kdmpfen die Sachsen? Heinrich Ill. und das Herzogtum
Sachsen », dans Gerhard Lubich et Dirk Jackel (dir.), Heinrich III., op. cit., p. 73-86, ici
p. 81-83, jette des doutes sur la fiabilité de Lampert.

12 Pour le temps de la minorité d’Henri IV, voir Monika Suchan, KGnigsherrschaft im Streit.
Konfliktaustragung in der Regierungszeit Heinrichs 1V. zwischen Gewalt, Gespréch und
Schriftlichkeit, Stuttgart, Anton Hiersemann, 1997, p. 32-51; lan S. Robinson, Henry IV of
Germany, op. cit., p. 19-62; Thilo Offergeld, Reges pueri. Das Kénigtum Minderjdhriger im
friihen Mittelalter, MGH Schriften, 50, 2003, p. 785-797 ; Stefan Weinfurter, Das Jahrhundert
der Salier, op. cit., p. 115-132; Gerd Althoff, Heinrich IV., op. cit., p. 41-66.



semblent avoir promis de n’élire un roi qu’avec I'accord de 'impératrice veuve.
Cela ressort d’une lettre adressée en 1076 par le pape Grégoire VII a ses partisans
en Allemagne qui préméditaient d’élire un nouveau roi*3. Dans la situation
créée par la mort d’Henri II1, les princes étaient entierement conscients de leur
responsabilité envers le royaume. Une conception transpersonnelle du regnum
était bien connue au moins depuis le temps de Conrad II, 4 qui son biographe
Wipo fait dire: « Le roi meurt, mais le royaume demeure, comme demeure
le navire dont le pilote tombe » (« 87 rex periit, regnum remansit, sicut navis
remanet, cuius gubernator cadit* ») : toutefois, pour les princes du milieu du
x1¢ siecle, 'unité et la pérennité du royaume s'incarnaient encore en la dynastie
salienne. Ce devait étre la derniére fois quils lui attribuaient ce rdle.

Six ans plus tard déja, la confiance et la loyauté envers la cour royale étaient
épuisées®™. Qu'on ait reproché & Agneés son manque d’autorité et qu'on ait
condamné la composition de son entourage, n'a rien de surprenant. Cette forme
de critique est souvent émise a I'égard du gouvernement d’une femme*. Mais
a cela s’ajoutait encore un élément qui devait déterminer l'attitude des princes
dans les décennies & venir : les relations avec la Curie. Le gouvernement d’Agnes
ne sut pas poursuivre I'étroite coopération avec la papauté réformatrice qu'avait
engagée Henri III. Bien au contraire, le saint pontife s’était débarrassé de la
tutelle salienne et avait pris lui-méme la téte de la réforme de I'Eglise. Cette
nouvelle situation conduisit & un conflit fondamental entre les deux pouvoirs,
lequel culmina dans le schisme de Cadalus. La cour bascula dans 'opposition

aux réformateurs®. Les critiques a 'égard de I'impératrice se faisaient de plus

13 Das Register Gregors VII., éd. Erich Caspar, MGH Epp. sel., 2,1929, 2 vol., t. I,n° IV, 3, p. 299;
Johann Friedrich Bohmer, Regesta Imperii, t. I, 2, 3, 1: Die Regesten des Kaiserreiches unter
Heinrich IV. 1056 (1050)-1065, éd. Tilman Struve, Kéln/Wien, Bohlau, 1984, n° 76, p. 26. Sur
cette lettre, voir Wilhelm Berges, « Gregor VII. und das deutsche Designationsrecht », Studi
Gregoriani, 2, 1947, p. 189-209, iCi p. 193-196.

14 Wipo, Gesta Chuonradi Il. imperatoris, dans Wiponis Opera, éd. Harry Bresslau, MGH SS
rer. Germ., 61, 3¢ éd., 1915, ch. 7, p. 30. La traduction est tirée de Cédric Giraud et Benoit-
Michel Tock (dir.), Rois, reines et évéques, op. cit., p. 226. A ce sujet, l'article de Helmut
Beumann, « Zur Entwicklung transpersonaler Staatsvorstellungen », dans Das K6nigtum.
Seine geistigen und rechtlichen Grundlagen. Mainauvortrige 1954, Lindau/Konstanz, Jan
Thorbecke, 1956, p. 187-224, mérite encore d’étre lu.

15 Quant au rdle d’Agnés, voir Mechthild Black-Veldtrup, Kaiserin Agnes (1043-1077).
Quellenkritische Studien, K6ln/Weimar/Wien, Bohlau, 1995, p. 351-380, et Anne Foerster,
Die Witwe des Kénigs. Zu Vorstellung, Anspruch und Performanz im englischen und
deutschen Hochmittelalter, Ostfildern, Jan Thorbecke, 2018, p. 97-102, 121-123, 177-181.

16 Surlacritique formulée a ’encontre du gouvernement d’une femme, voir Matthdus Bernards,
« Die Frau in der Welt und die Kirche wahrend des 11. Jahrhunderts », Sacris erudiri, 20, 1971,
p. 39-100, iCi p. 75-80.

17 Tilmann Schmidt, « Honorius Il », dans Philippe Levillain (dir.), Dictionnaire historique de la
papauté, Paris, Fayard, 1994, p. 820; lan S. Robinson, Henry IV of Germany, op. cit., p. 36-43 ;
Rudolf Schieffer, « Das Reformpapsttum und seine Gegenpdpste », dans Harald Miiller et
Brigitte Hotz (dir.), Gegenpdpste. Ein unerwiinschtes mittelalterliches Phinomen, Wien/
K&ln/Weimar, Béhlau, 2012, p. 71-82, ici p. 74-76.

127

2211qnd 124 b31dps dWW02 s3dULd S97 H$JO¥D I10¥



128

en plus vives et prenaient de 'ampleur, de sorte que plusieurs princes,  la téte
desquels se trouvait I'archevéque Annon de Cologne, se décideérent a agir et
enleverent le jeune roi®.

Annon ne veilla pas seulement a ce que I'épiscopat allemand reconnaisse
Alexandre IT comme pape en mettant ainsi fin au schisme, il profita aussi de sa
position pour renforcer son propre diocese. Il serait injuste de lui reprocher de
n’avoir poursuivi que ses propres objectifs : la disposition qu'il promulgua, selon
laquelle le conseil de régence devait toujours étre présidé par 'évéque du diocese
dans lequel le roi itinérant séjournait, indique qu’il voulut faire participer le plus
grand nombre d’évéques a la responsabilité?°. Uarchevéque était apparemment
guidé par I'idée d’'une « communauté d’action » des princes?. Cet aspect le
distingue sur le fond de son confrere, Adalbert de Hambourg-Bréme. Adalbert,
qui faisait partie du conseil de régence depuis 1063, put gagner la confiance du
jeune roi et arriva peu a peu a écarter Annon. Lui aussi se souciait des avantages
de sa propre Eglise : malgré tout, 4 la différence ’Annon, il n’était pas disposé 2
faire participer d’autres princes au gouvernement. Il se vantait méme de n’avoir
que deux maitres — le roi et le pape?2. Sa relation étroite avec le roi 'opposa aux
autres princes, qui finirent par le chasser de la cour.

Les événements qui se déroulérent pendant la tutelle d’Henri IV montrent
clairement que, pour les princes, le royaume s’incarnait dans le roi. Mais ni

18 Johann Friedrich Bohmer, Regesta Imperii, t. Ill, 2, 3, 1, Die Regesten des Kaiserreiches unter
Heinrich IV., éd. cit., n° 252, p. 103-104 ; Georg Jenal, Erzbischof Anno Il. von Kéln (1056-75)
und sein politisches Wirken. Ein Beitrag zur Geschichte der Reichs- und Territorialpolitik
im 11. Jahrhundert, Stuttgart, Anton Hiersemann, 1974, 2 vol., t. |, p. 175-195; Rudolf
Schieffer, « Erzbischofe und Bischofskirche von Kéln », dans Stefan Weinfurter et Frank
Martin Siefarth (dir.), Die Salier und das Reich, op. cit., t. Il, p. 1-29, ici p. 10-11.

19 Georg Jenal, Erzbischof Anno II. von Kéln (1056-75) und sein politisches Wirken..., op. cit.,
t. I, p. 56-154, t. II, p. 196-281; Rudolf Schieffer, « Die Zeit der spaten Salier (1056-1125) »,
dans Franz Petri et Georg Droege (dir.), Rheinische Geschichte, Diisseldorf, Schwann, 1983,
3vol., t. I/3, Hohes Mittelalter, p. 121-198, ici p. 127-130, 157-159 ; Odilo Engels (dir.), « Der
Reichsbischof (10. und 11. Jahrhundert) », dans Peter Berglar et Odilo Engels, Der Bischof
in seiner Zeit. Bischofstypus und Bischofsideal im Spiegel der Kblner Kirche. Festgabe fiir
Joseph Kardinal Héffner, Erzbischof von Ké6ln, Kéln, Bachem, 1986, p. 41-94, ici p. 80-82;
Rudolf Schieffer, « Erzbischdfe und Bischofskirche von Kéln », art. cit., p. 11-14.

20 « Episcopus, utinvidiam facti mitigaret, ne videlicet privatae gloriae pocius quam communis
commodi ratione haec admisisse videretur, statuit, ut episcopus quilibet, in cuius diocesi
rex dum temporis moraretur, ne quid detrimenti res publica pateretur, provideret et causis,
quae ad regem delatae fuissent, potissimum responderet. » (Lampert de Hersfeld, Annales,
éd. cit., ad a. 1062, p. 80.)

21 Jutta Schlick, Kénig, Fiirsten und Reich, op. cit., p. 15 : « Denn offenbar kam bereits in dieser
Zeit eine Idee auf, die in der weiteren Entwicklung grof3e Bedeutung erlangen sollte : die Idee
der Handlungsgemeinschaft der Fiirsten. »

22 Adam de Bréme, Hamburgische Kirchengeschichte, éd. Bernhard Schmeidler, MGH SS
rer. Germ., 2, 3¢ éd., 1917, livre lll, 78, p. 225.

23 Johann Friedrich Bohmer, Regesta Imperii, t. Ill, 2, 3, 2: Die Regesten des Kaiserreiches unter
Heinrich IV. 1065-1075, éd. Tilman Struve, Gerhard Lubich et Dirk Jackel, K6ln/Weimar/Wien,
Béhlau, 2010, n° 431, p. 36-37.



celui-ci ni sa mere ne pouvaient faire face aux tiches a accomplir. Pour cette
raison, les princes assumérent la responsabilité collectivement. Face au roi,
ils s’alliérent en une communauté d’action et demanderent & participer au
gouvernement. Ils créérent ainsi une structure a laquelle on pouvait recourir en

période de crise, et qui se consolida dans les années suivantes.

LA RESISTANCE DES SAXONS

La crise éclata dés la fin du gouvernement de régence. Les efforts d’'Henri IV
pour renforcer la présence royale en Saxe y suscitérent la résistance acharnée de
la population, y compris la noblesse?*. Henri menait une politique semblable
a celle des nobles et devenait ainsi leur concurrent. Mais le Salien ne fut pas
confronté al'opposition des seuls grands; les sources contemporaines soulignent
que ce fut « tout le peuple saxon » qui se dressa contre Henri IV2. La Saxe était
le pays d’origine des Ottoniens, qui y séjournaient trés souvent, méme apres
leur accession au trone®. Henri I11, le Salien, reprit cette pratique. Pourtant,
les Saxons ne pergurent pas la présence de ce dernier comme une marque de
distinction, mais comme un contrdle pesant. Cela conduisit & une opposition
croissante dont nous ne sommes informés qu'apres la mort de 'empereur?.

24 Sur le conflit d’Henri IV avec les Saxons, voir Wolfgang Giese, Der Stamm der Sachsen und
das Reich in ottonischer und salischer Zeit. Studien zum Einfluf3 des Sachsenstammes auf die
politische Geschichte des deutschen Reichs im 10. und 11. Jahrhundert und zu ihrer Stellung
im Reichsgefiige mit einem Ausblick auf das 12. und 13. Jahrhundert, Wiesbaden, Franz
Steiner, 1979, p. 32-61, 149-186 ; Monika Suchan, Kénigsherrschaft im Streit, op. cit., p. 61-70,
90-93,145-162; lan S. Robinson, Henry IV of Germany, op. cit., p. 63-104 ; Jutta Schlick, Kdnig,
Fiirsten und Reich, op. cit., p. 17-26 ; Stefan Weinfurter, Das Jahrhundert der Salier, op. cit.,
p. 136-143; Gerd Althoff, Heinrich IV., op. cit., p. 86-115.

25 Lampert de Hersfeld, Annales, éd. cit., ad a. 1073, p. 149 : « His auctoribus orta sedicio ita
brevi totum Saxoniae populum quasi rabie quadam infecit, ut omnis dignitas, omnis condicio,
omnis aetas, quae modo faciendis stipendiis idonea foret, uno animo, parivoluntate ad arma
conclamaret et se sub sacramento promitteret aut obstinate morituros aut gentem suam in
libertatem vindicaturos » ; Brunon, Buch vom Sachsenkrieg, éd. Hans-Eberhard Lohmann,
Leipzig, Karl W. Hiersemann, MGH Dt. MA, 2, 1937, chap. 23, p. 28: « Constituto itaque die
et loco, quo omnes cum omnibus Saxonibus convenirent et de libertate communi, quam sibi
videbant ereptum iri, communiter agerent, ita sunt singuli ad sua reversi, quasi numquam
amplius ad regis servitium venturi » ; voir Jutta Schlick, K6nig, Fiirsten und Reich, op. cit.,
p. 22.

26 Eckhard Miiller-Mertens, « Reich und Hauptorte der Salier: Probleme und Fragen », dans
Stefan Weinfurter et Helmuth Kluger (dir.), Die Salier und das Reich, op. cit.,t. |, Salier, Adel und
Reichsverfassung, p. 139-158, ici p. 144-148, 156 ; Hagen Keller, « Herrschaftsreprdasentation
im ottonischen Sachsen. Ergebnisse und Fragen », dans Gerd Althoff et Ernst Schubert (dir.),
Herrschaftsreprédsentation im ottonischen Sachsen, Sigmaringen, Jan Thorbecke, 1998,
P-431-452.

27 Egon Boshof, « Das Reich in der Krise », art. cit., p. 275-280. Cependant, Florian Hartmann,
« Und ewig kdmpfen die Sachsen? », art. cit., p. 86 est plus réservé et date 'opposition
du régne d’Henri IV seulement: « So besehen, haben erst die Neuausrichtungen der
Kdnigsherrschaft unter dem jungen Heinrich IV. seit 1065 zur Rebellion in Sachsen gefiihrt,
wofiir dann auch bald die ersten Belege namhaft zu machen sind. »

129

2211qnd 124 b31dps dWW02 s3dULd S97 H$JO¥D I10¥



130

Malgré cette résistance, Henri IV, lui aussi, s'efforca d’exploiter les ressources
de la Saxe & son propre profit. La construction de chateaux par le roi affectait au
premier chef la population rurale, obligée de fournir de nouvelles redevances.
Cela suscita en eux le sentiment que le roi rompait avec de vieilles habitudes.
Ils craignaient de perdre de maniere humiliante la liberté héritée de leurs
parents: « acceptam a parentibus libertatem per dedecus amittere®® ». De surcroit,
la garnison des chiteaux comprenait des ministériaux souabes. Le respect des
dispositions royales était ainsi contrdlé par des hommes étrangers au pays et
d’un rang inférieur. Le roi, a qui revenait de maintenir et garantir I'ordre, le
rompait. Il n'agissait pas de la maniére qu'on aurait pu attendre d’un roi, mais
comme un noble ayant pour but de consolider sa position. En cas de conflit,
il ne pouvait plus remplir sa tiche de médiateur, puisque il était devenu partie
lui-méme?.

Alors que la guerre était sur le point d’éclater, les deux parties consentirent a
ce que des médiateurs explorent les possibilités d’une paix: Henri IV envoya
quatre évéques et un duc aux Saxons. Au terme de longues négociations, les
Saxons accepterent de se soumettre. En contrepartie, les médiateurs certifierent
sous serment que le roi protegerait leur vie, leur liberté et leurs droits. Mais apres
la reddition des Saxons, Henri IV ne se sentit plus lié par cet accord et fit placer
en détention des nobles saxons dans des endroits reculés du royaume. Le roi
ne respectait plus les regles du jeu et perdait ainsi sa puissance d’intégration3®.

Lopposition en Saxe semble étre parvenue a unir les forces de toute la
population3*. Dans les sources, il n'est pas question de divergences d’opinions
entre les Saxons. Selon le récit de Lampert de Hersfeld, tout le peuple saxon se
révolta contre le roi: il forma une « coniuratio?® ». Et Brunon de Mersebourg,
dans sa Guerre des Saxons, relate que tous les habitants aptes au service armé furent
enjoints a la lutte33. Cela donne I'impression qu'une communauté de destins
se forma pour défendre sa propre liberté. Celle-ci est I'élément unificateur :
les sources racontent de facon unanime que les Saxons voulaient défendre
leur « libertas », les « leges patriae », « iura patria » ou « iustitiae maiorum »34.

28 Lampert de Hersfeld, Annales, éd. cit., ad a. 1073, p. 148.

29 Jutta Schlick, Kénig, Fiirsten und Reich, op. cit., p. 19.

30 Lampert de Hersfeld, Annales, éd. cit., ad a. 1075, p. 238-239. Voir Gerd Althoff, « Der Konig
als Konfliktpartei. Moglichkeiten und Grenzen von Vermittlung im Hochmittelalter », dans
Frieden stiften. Vermittlung und Konfliktlosung vom Mittelalter bis heute, Darmstadt,
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 2011, p. 81-97, ici p. 89-91; en revanche, Hermann Kamp,
Friedensstifter und Vermittler im Mittelalter, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft,
2001, p. 169-170 se montre critique face au récit de Lampert.

31 Jutta Schlick, Kénig, Fiirsten und Reich..., op. cit., p. 22.

32 Lampert de Hersfeld, Annales, éd. cit., ad a. 1073, p. 148.

33 Brunon, Buch vom Sachsenkrieg, éd. cit., chap. 26, p. 30-31.

34 Jutta Schlick, Kénig, Fiirsten und Reich, op. cit., p. 19.



Etroitement liée 2 la liberté est entiere fidélité & I’Eglise. Des 1073, des insurgés
font dire & Henri IV qUils se battent « pro ecclesia Dei, pro fide christiana, pro
libertate etiam sua »%. Les Saxons s'opposent a Henri puisqu’il viola 'ordre:: ils
agissent « communis commodi racione », « pour le bien commun »3. Leur projet
d’élire leur propre roi, dont nous parle Lampert de Hersfeld, fut la réponse
logique a cette situation3”: Henri IV ne possédait plus la puissance d’intégration.
Pour les Saxons, tout comme pour les princes, le regnum s'incarnait toujours
dansle roi. Le facteur décisif était leur rapport a ce dernier. Aux yeux des Saxons,
le royaume n’était pas encore un objet abstrait auquel on pouvait adhérer:

puisqU’ils rejetaient le Salien, il leur fallait sortir du royaume3®.

L’EXCLUSION DU ROI

De la méme maniére que les Saxons voulaient se battre non seulement pour
leur propre liberté, mais aussi pour celle de I'Eglise, la politique d’'Henri &
Iégard de celle-ci jouait un role central pour les princes?®. D¢ja, le schisme de
Cadalus avait démontré combien ils prenaient au sérieux le conflit entre regnum
et sacerdotium*. Le comportement d’Henri vis-a-vis des Saxons avait troublé
la paix et la concorde. Mais, pour les princes, la concordia regni et sacerdotii
était tout aussi décisive. Par son conflit avec le pape, le roi avait détruit cette
concorde et exposé le royaume a une crise profonde. Tout comme en 1062, lors
de I'enlevement du roi mineur, les princes prirent I'initiative. Pourtant, cette
fois, ils ne protégerent pas Henri de sa meére, mais le regnum du roi# : Henri fut

exclu du royaume.

35 Lampert de Hersfeld, Annales, éd. cit., ad a. 1073, p. 152.

36 Ibid.,ad a. 1073, p. 149.

37 Ibid.,ad a. 1074, p.179; ad a. 1075, p. 233 : « proinde malae rei, pessimae spei unicum hoc
remedium et adversus insolentiam hostium vehemens telum esse, si regem sibi crearent et
in eius verba jurarent se pro patria, pro coniugibus, pro liberis, pro legibus, pro libertate sua
usque ad mortem militaturos esse. »

38 Reinhard Schneider, « Das Konigtum als Integrationsfaktor im Reich », dans Joachim
Ehlers (dir.), Ansdtze und Diskontinuitdt deutscher Nationsbildung im Mittelalter,
Sigmaringen, Jan Thorbecke, 1989, p. 59-82, ici p. 62 ; Jutta Schlick, K6nig, Fiirsten und Reich,
op. cit., p. 31.

39 Sur la querelle d’Henri IV avec la papauté, voir Monika Suchan, Kénigsherrschaft im Streit,
op. cit., p. 3-14, 70-80, 93-145 ; lan S. Robinson, Henry IV of Germany, op. cit., p. 105-235,
275-295; Jutta Schlick, Konig, Fiirsten und Reich, op. cit., p. 26-48 ; Stefan Weinfurter,
Das Jahrhundert des Salier, op. cit., p. 149-162 ; Gerd Althoff, Heinrich IV., op. cit., p. 116-
195, 209-219. ; Ernst-Dieter Hehl, Gregor VII. und Heinrich IV., in Canossa 1077. Paenitentia
—absolutio — honor, Wiesbaden, Harrassowitz, 2019, p. 116-122.

40 Voirsupra, p.127.

41 Jutta Schlick, K6nig, Fiirsten und Reich, op. cit., p. 40.

[y
w
=

2211qnd 124 b31dps dWW02 s3dULd S97 H$JO¥D I10¥



132

Clest ce que 'on voit déja dans les dietes#?. Dés avril 1076, les ducs de Souabe,
Baviere et Carinthie tinrent avec leurs partisans une assemblée sans le roi.
Celle-ci fut la premiere d’une série de di¢tes sans roi, auxquelles participérent
bient6t aussi les Saxons. Aprés de longues années de guerres, le royaume de
Germanie retrouvait sa cohésion dans I'opposition des princes. Leur position
était renforcée par le fait d’avoir trouvé un allié en Grégoire VIL. En 1077, ils
adopterent une position extréme: lors de la diete de Forchheim, ils s'érigérent
en juges a 'égard d’Henri IV et le destituerent, puisque il était indigne d’étre
roi. A sa place, ils élurent Rodolphe de Rheinfelden comme nouveau roi®3. Les
sources soulignent que les princes agirent en tant que communauté*4. Tout
comme en 1056, lors de la mort d’Henri III et la transition du pouvoir a son
fils mineur, les princes montraient qu’ils se sentaient pleinement responsables
de I'état du royaume.

En 1056, les princes voyaient le royaume incarné dans la personne du roi
et soutenaient le gouvernement de régence. En 1077, en revanche, ils se
considéraient eux-mémes comme les porteurs du royaume. De la méme maniére
que les pouvoirs ecclésiastiques et séculiers développerent dans la seconde
moitié du x1° si¢cle une nouvelle identité et durent redéfinir leurs rapports
mutuels*3, les relations entre les princes ainsi que celles des princes avec le roi se
transformerent également. Uinteraction des princes aboutit a ce que, dans une
situation de crise, le royaume garde sa capacité d’agir et conserve son unité4.
La crise était une crise de la royauté, et non pas une crise du royaume.

Henri IV réussit bien a triompher des antirois, et avec son fils Henri V, le
pouvoir resta encore pendant une génération aux mains de la dynastie salienne.
Mais le déplacement des rapports de force n’était plus réversible. Le concordat
de Worms fut précédé du traité de Wurtzbourg conclu en 1121 entre Henri V

et les princes pour régler les conflits au sein du royaume*’. Dés le début du

42 Peter Moraw, « Reichstag (ltere Zeit) », dans Handwdrterbuch zur deutschen Rechtsgeschichte,
Berlin, Erich Schmidt, 1985-1990, 5 vol., t. IV, Protonotarius apostolicus-Strafprozessordnung,
col. 781-786, ici col. 782 ; Jutta Schlick, Kdnig, Fiirsten und Reich, op. cit., p. 32-42.

43 Walter Schlesinger, « Die Wahl Rudolfs von Schwaben zum Gegenkdnig 1077 in Forchheim »,
dans Ausgewdhlte Aufsdtze, 1965-1979, Sigmaringen, Jan Thorbecke, 1987, p. 273-296 ; voir
aussi lan S. Robinson, Henry IV of Germany, op. cit., p. 166-170.

44 Jutta Schlick, Kénig, Fiirsten und Reich, op. cit., p. 45.

45 Acesujet, voirJohannes Laudage, Priesterbild und Reformpapsttum im 11. Jahrhundert, Koln/
Wien, Bohlau, 1984, p. 251-267, et plus récemment Guy Lobrichon, « Les réformateurs ont-ils
inventé les laics (c. 1000-c. 1110) ? », Revue d’histoire de [’Eg[ise de France, 96,2010, p. 29-41.

46 Hagen Keller, « Schwabische Herzége als Thronbewerber: Hermann Il. (1002), Rudolf von
Rheinfelden (1077), Friedrich von Staufen (1125). Zur Entwicklung von Reichsidee und
Furstenverantwortung, Wahlverstandnis und Wahlverfahren im 11. und 12. Jahrhundert »,
Zeitschrift fiir die Geschichte des Oberrheins, 131, 1983, p. 123-162, ici p. 139; Jutta Schlick,
Konig, Fiirsten und Reich, op. cit., p. 44.

47 « Principum de restituenda pace consilium Wirceburgense », MGH Leges Const., 1, 911-
1197, éd. Ludwig Weiland, 1893, n° 106, p. 158. Voir Bernd Schneidmiiller, « Konsensuale



texte, on parle de la « controversia inter domnum imperatorem et regnum »,
« entre 'empereur et le royaume ». Ensuite, les princes obligent 'empereur a
obéissance au pape et a la conclusion de la paix avec lui. Ils déclarent vouloir
veiller a ce que son honor ne soit pas réduit dans le cadre des négociations
avec la Curie. Dans le contexte du traité de Wurtzbourg, Ekkehard de Aura
relate que 'empereur aurait dii céder devant « toz capita rei publice », devant
« tant de tétes de I'Etat »48. Les rapports entre roi, princes et royaume s'étaient
recomposés de maniere fondamentale en 'espace de sept décennies. Roi et
regnum se transformerent en deux facteurs différents. Ce n’était plus le roi qui
représentait le royaume, mais les princes#. Le royaume devint un objet abstrait
qui conservait sa capacité d’agir sans ou méme contre le roi%°. Ce dernier perdit
son role pivot.

Si nous employons les termes mentionnés au début de notre exposé, en
Poccurrence lien et exclusion’*, nous pouvons relever que 'exclusion du roi du
royaume va de pair avec le lien entre les princes et 'identification de ces derniers
avec le regnum. Ce processus, dans lequel exclusion et lien se conditionnent
mutuellement, dote le regnum de la stabilité et de I'unité®2. Les paralleles avec
le mouvement de la réforme de I'Eglise sont évidents : de la méme maniére que
les princes poussent le roi hors du royaume, les réformateurs le font sortir de

ecclesia en rappelant son état laic53.

UNE NOUVELLE UNITE D’ACTION

Apreéslamortd’Henri V sans enfanten 1125, occasion se présenta aux princes

d’élire un roi qui accepte tant la conciliation avec le pape que le role éminent

Herrschaft. Ein Essay tiber Formen und Konzepte politischer Ordnung im Mittelalter », dans
Paul-Joachim Heinig et al. (dir.), Reich, Regionen und Europa in Mittelalter und Neuzeit.
Festschrift fiir Peter Moraw, Berlin, Duncker und Humblot, 2000, p. 53-87, ici p. 71-72; Stefan
Weinfurter, Das Jahrhundert der Salier, op. cit., p. 180-185 ; Jutta Schlick, Kdnig, Fiirsten
und Reich, op. cit., p. 78-80; Rolf GroRe, Du royaume franc aux origines de la France et de
I’Allemagne, op. cit., p. 167.

48 Ekkehard d’Aura, « Chronik », dans Frutolfs und Ekkehards Chroniken und die anonyme
Kaiserchronik, éd. Franz-Josef Schmale et Irene Schmale-Ott, Darmstadt, Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, 1972, ad a. 1121, p. 352.

49 Stefan Weinfurter, Das Jahrhundert der Salier, op. cit., p. 185. Gerhard Lubich, « Statt einer
Zusammenfassung: Worms, das Reich und Europa — Dimensionen eines gescheiterten
Kriegszugs », dans Gerhard Lubich (dir.), Heinrich V. in seiner Zeit. Herrschen in einem
europdischen Reich des Hochmittelalters, Wien/K6ln/Weimar, Béhlau, 2013, p. 301-337, ici
p. 320.

50 Paul Millotat, Transpersonale Staatsvorstellungen in den Beziehungen zwischen Kirche und
Kdénigtum der ausgehenden Salierzeit, Rheinfelden/Freiburg im Breisgau/Berlin, Schauble,
1989, p. 300.

51 Voirsupra, p. 124.

52 Stefan Weinfurter, Das Jahrhundert der Salier, op. cit., p. 188.

53 Johannes Laudage, Priesterbild und Reformpapsttum im 11. Jahrhundert, op. cit., p. 251-267.

133

2211qnd 124 b31dps dWW02 s3dULd S97 H$JO¥D I10¥



134

des princes. Le choix se porta sur le duc des Saxons, Lothaire de Supplinbourg,
qui avait été a la téte de l'opposition saxonne contre Henri V54, Ce qui fut
décisif dans son élection, ce fut son aptitude a cette dignité, et non pas un lien
familial avec le prédécesseur salien. Son regne fut marqué par une coopération
étroite avec les princes, par un gouvernement sur la base du consensus. Il
convient de relever qu’il ne compta pas ses années de régne a partir du jour de
son couronnement, mais a partir de celui de son élection par les princess. Lidée
de la concordia qu’il voulait créer ou conserver, surtout la concordia ecclesiae et
regni, devint le motif primordial de son gouvernement5®. De ce fait, il répondit
a ce que les princes avaient exigé d’Henri IV et de son fils Henri V.

Ce n’est pourtant pas sur Lothaire III que sera centrée la derniére partie de
notre exposé, mais sur les deux Staufen, Conrad III et Frédéric Barberousse®’.
Car, en suivant les pas de Lothaire, ils parvinrent tous deux a réunir roi, princes
et regnum dans une nouvelle unité d’action. Le terme concordia céda sa place
a celui d’honor, cest-a-dire le rang et 'honneur du royaume, auquel roi et
princes doivent veiller®®. Ce terme jouait déja un réle essentiel. Par le traité de
Whurtzbourg, mentionné plus haut, les princes s’engagerent a veiller lors des
négociations avec la Curie & ce que I'honor regni soit respecté. Conrad employait
le terme d’honor dans ses diplomes®9. Il considérait la défense de celui-ci comme
sa tiche la plus noble®°.

Barberousse, son successeur, développa et instrumentalisa cette idée pour sa
propre politique. En demandant aux princes de veiller avec lui sur le respect

de 'honneur du royaume, il arriva a créer la base d’une communauté d’action

54 Sur le régne de Lothaire Ill, voir Gerd Althoff, « Lothar Ill. (1125-1137) », dans Bernd
Schneidmiiller et Stefan Weinfurter (dir.), Die deutschen Herrscher des Mittelalters, op. cit.,
p. 201-216, 576-578; Jutta Schlick, Kdnig, Fiirsten und Reich, op. cit., p. 83-129; Alfred
Haverkamp, Zwdlftes Jahrhundert, 1125-1198, Stuttgart, Klett-Cotta, 2003, p. 56-66.

55 Jutta Schlick, K6nig, Fiirsten und Reich, op. cit., p. 116.

56 [Ibid., p.107.

57 Surlapolitique de Conrad Il et de Barberousse, voir Gerd Althoff, « Konrad Ill. (1138-1152). Mit
Heinrich (1147-1150) », dans Bernd Schneidmiiller et Stefan Weinfurter (dir.), Die deutschen
Herrscher des Mittelalters, op. cit., p. 217-231, 578-579; Joachim Ehlers, « Friedrich I.
Barbarossa (1152-1190) », ibid., p. 232-257, 579-581; Jutta Schlick, Kénig, Fiirsten und Reich,
op. cit., p. 131-178; Alfred Haverkamp, Zwdlftes Jahrhundert, op. cit., p. 66-88, 111-179 ; Knut
Gorich, Friedrich Barbarossa. Eine Biographie, Miinchen, C. H. Beck, 2011.

58 A propos du terme d’honor imperii, voir Knut Goérich, Die Ehre Friedrich Barbarossas.
Kommunikation, Konflikt und politisches Handeln im 12. Jahrhundert, Darmstadt,
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 2001, p. 2-11, 17-22.

59 Die Urkunden Konrads Ill. und seines Sohnes Heinrich, éd. Friedrich Hausmann, MGH DD, 9,
1969, p. 780 (index). Sur 'usage de ce terme dans les diplomes royaux des x© et xi© siécles,
voir Gottfried Koch, Auf dem Wege zum Sacrum imperium. Studien zur ideologischen
Herrschaftsbegriindung der deutschen Zentralgewalt im 11. und 12. Jahrhundert, Wien/Kdln/
Graz, Bohlau, 1972, p. 140-147; Knut Goérich, Die Ehre Friedrich Barbarossas, op. cit., p. 18,
387,n. 9.

60 Jutta Schlick, K6nig, Fiirsten und Reich, op. cit., p. 142-145.



reliant entre eux roi, princes et royaume®*. Le conflit de la papauté réformatrice
avait également eu pour conséquence que la royauté perde sa sacralité®2. Pour
la premicre fois, en 1157, la chancellerie de Barberousse employa le terme de
sacrum imperium®. La sacralité, qui avait caractérisé auparavant le roi, fut
transférée a 'Empire: c'est lui qui était sacral et dont I'honor était a respecter.
Une déclaration fondamentale sur la question de savoir qui attribuait le pouvoir
fut prononcée par Barberousse en 1157 comme réponse a I'affrontement avec
les légats pontificaux lors de la di¢te de Besancon®4. Rappelons que ceux-ci
avaient soutenu que Barberousse aurait recu 'Empire du saint pontife®. Dans
une lettre qui devait étre diffusée dans tout le pays, Barberousse rejeta cette
idée comme une violation de I’honor imperii et déclara avoir regu « regnum
et imperium per electionem principum a solo deo »%. C’était Dieu qui lui avait
conféré le régne, par I'élection des princes. Les princes devenaient ainsi les
médiateurs entre Dieu et le roi.

La politique des Saliens avait conduit a ce que le roi soit exclu du regnum et
que les princes se structurent en une communauté distincte. Barberousse put
en atténuer les conséquences. Les princes étaient la seule instance entre Dieu
et le roi. Ils étaient les porteurs du royaume et par conséquent les garants de sa
sacralité. En le transmettant au roi par leur élection, ils Iégitimaient sa position.
Tous ensembles, roi et princes préservaient son honor®. La royauté fut ainsi
en mesure de récupérer la force d’'intégration qu’elle avait perdue a la fin du
régne salien. Le roi n’était plus I'incarnation du regnum, mais il assumait la
responsabilité de son existence de la méme maniere que les princes. Or, méme
Barberousse ne put gouverner sans ou contre les princes. Lors de I'éviction
d’Henri le Lion, il agit sous leur pression: ils 'obligérent a jurer de ne plus
jamais restituer a Henri ses anciens droits. De cette fagon, Barberousse avait

méme perdu un des principaux priviléges du souverain, celui de pardonner®.

61 Ibid.,p.177-178,182-183, 190.

62 Franz-Reiner Erkens, Herrschersakralitdt im Mittelalter. Von den Anfdngen bis zum
Investiturstreit, Stuttgart, Kohlhammer, 2006, p. 210-214.

63 Die Urkunden Friedrichs I., 5 vol., t. |, 1152-1158, éd. Heinrich Appelt e. a., MGH DD, 10, 1975,
n°163, p. 279-280. Sur le terme de sacrum imperium, voir Gottfried Koch, Auf dem Wege zum
Sacrum imperium, op. cit., ici p. 260-279.

64 Johann Friedrich Bohmer, Regesta Imperii, t. IV, 2, 1: Die Regesten des Kaiserreiches unter
Friedrich I. 1152 (1122)-1158, éd. Ferdinand Opll et Hubert Mayr, Wien/Kéln/Graz, Béhlau,
1980, N° 491, p. 154-155 ; voir Knut Gorich, Friedrich Barbarossa, op. cit., p. 268-282.

65 Rolf Grof3e, Du royaume franc aux origines de la France et de I’Allemagne, op. cit., p. 92-93.

66 Die Urkunden Friedrichs I., t. |, éd. Heinrich Appelt e. a., n° 186, p. 313-315.

67 Jutta Schlick, Kénig, Fiirsten und Reich, op. cit., p. 176-178 ; Knut Gorich, Die Ehre Friedrich
Barbarossas, op. cit., p. 21.

68 Bernd Schneidmiiller, « Konsensuale Herrschaft », art. cit., p. 74-75 ; Knut Gérich, Friedrich
Barbarossa, op. cit., p. 461-485 ; Gerd Althoff, Die Macht der Rituale. Symbolik und Herrschaft
im Mittelalter, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 2¢ éd., 2013, p. 154-155.

135

2211qnd 124 b31dps dWW02 s3dULd S97 H$JO¥D I10¥



136

Avec Frédéric I, nous arrivons 2 la fin de notre exposé. Celui-ci a couvert
une large période, du milieu du x1° jusqu’a la seconde moitié du x1r° siecle.
Notre objectif consistait a développer les rapports en mutation entre roi,
regnum et princes. Méme si, au temps des premiers Saliens, une conception
transpersonnelle du regnum existait déja, celui-ci fut identifié a la personne du
roi — et cela encore pour longtemps. Cette idée est reflétée dans le comportement
des princes apres la mort d’Henri III et surtout dans celui des Saxons lors de
leur guerre contre Henri IV. Se sentant menacés dans leur liberté par le Salien,
les Saxons déciderent d’élire leur propre roi et de quitter le royaume : puisqu’ils
rejetaient Henri IV, ils n’avaient plus le sentiment de faire partie du royaume.
La crise dans laquelle entra le regnum pendant la minorité d’Henri IV, le conflit
entre celui-ci et les Saxons d’une part, la papauté de l'autre conduisirent a ce
que les princes assument collectivement la responsabilité pour le royaume. Cela
trouva son expression la plus nette dans le traité de Wurtzbourg signé en 1121,
qui opérait une distinction entre rex et regnum, ce dernier représenté par les
princes qui garantissaient son Aonor: au lien des princes entre eux correspondait
Iexclusion du roi du royaume. Ce furent les princes et non le roi qui rendirent
au royaume son identité et sa cohésion. Il ne s'agissait pas seulement de faire
participer les princes au gouvernement et de régner sur la base d’un consensus.
Ces mutations avaient une portée encore plus grande:: le royaume de Germanie
état désormais incarné dans les princes. De cette maniere furent mises en place
des structures qui devaient déterminer lhistoire allemande bien au-dela du
Moyen Age.



OFFICIERS DU ROI OU OFFICIERS DU ROYAUME @
LES GRANDS OFFICES DE COUR EN ANGLETERRE
AU XIII* ET AU DEBUT DU XIVe SIECLE®

Jorg Peltzer
Université de Heidelberg

En France, en Angleterre et dans 'Empire, on observe, au cours du xir* siecle,
un changement dans les titres des grands officiers de la cour royale. On ne parlait
plus de connétable ou de maréchal du roi, mais de connétable ou de maréchal
du royaume ou de ’Empire?: on ne se référait plus au roi, mais au royaume.
Dans "'Empire, ce développement fut concomitant de 'accroissement de la
responsabilité des titulaires des grands offices, les Electeurs, pour les affaires
impériales3. Pour la France, une étude approfondie de ce phénomene reste &

1 Cesrecherches font partie d’'une étude comparée du rang princier en Angleterre et dans
’Empire aux xi© et xive siécles. Elles ont été effectuées partiellement dans le cadre du
groupe de recherche RANK financé par le European Research Council (Conseil européen
de la recherche) sous le VII® Programme-cadre de recherche et développement de I’'Union
européenne (FP7 /2007-2013) / ERC Grant agreement n° 204905 (RANK). Je remercie
vivement Frédérique Lachaud et Richard Sharpe pour leurs conseils. Je remercie aussi Hugh
Doherty, Jean Dunbabin et les participants du séminaire « Medieval Encounters » de Nora
Berend, Cambridge, d’avoir discuté le sujet avec moi. Un grand merci est aussi di a David
Crouch, qui m’a donné la permission d’exploiter sa collection de transcriptions des chartes
comtales jusqu’en 1300 (The Comital Acta-Project, University of Hull), ce qui fournit la base
pour une analyse systématique des titres comtaux. Sauf indication contraire, j’ai lu les
chartes dans 'original ou en copie.

2 EnFrance, ce changement semble avoir pris place dans les premiéres années du xie© siécle :
voir Bertrand Schnerb, « L’Honneur de la maréchaussée ». Maréchalat et maréchaux en
Bourgogne des origines a la fin du xv siécle, Turnhout, Brepols, 2000, p. 29, pour le cas
du maréchal. Pour les grands offices en France sous Louis VIl et Philippe Auguste, voir
Eric Bournazel, Le Gouvernement capétien au xi¢ siécle, 1108-1180. Structures sociales et
mutations institutionnelles, Paris, PUF, 1975, p. 93-127; John W. Baldwin, The Government of
Philip Augustus. Foundations of French Royal Power in the Middle Ages, Berkeley, University
of California Press, 1986, p. 106-125. Pour "’Empire et les électeurs comme officiales imperii
a partir de la seconde moitié du xui¢ siécle, voir Ernst Schubert, « Erz-und Erbamter am hoch-
und spatmittelalterlichen Konigshof », dans Peter Moraw (dir.), Deutscher Kénigshof, Hoftag
und Reichstag im spdteren Mittelalter, Stuttgart, Thorbecke, 2002, p. 191-237, ici p. 212, voir
aussi p. 216-218 (pour la transformation des offices de cour exercés par les ministériaux).

3 ErnstSchubert, « Die Stellung der Kurfiirsten in der spatmittelalterlichen Reichsverfassung »,
Jahrbuch fiir westdeutsche Landesgeschichte, 1, 1975, p. 97-128; Jorg Peltzer, Der Rang der
Pfalzgrafen bei Rhein. Die Entwicklung der politisch-sozialen Ordnung des Reichs im 13. und
14. Jahrhundert, Ostfildern, Thorbecke, 2013, p. 104-186.

137

OTOT e dNS e INDHY SVLINNWIWOD



138

faire. Dans les pages qui suivent, je vais présenter les premiers résultats d’une
analyse du cas anglais au x11r° et au début du x1v* siecle4. Lenquéte sera d’abord
centrée sur le changement du titre, avant de considérer la signification des
grands offices de la cour pour l'ordre politique et social du royaume anglais.

La Constitutio domus regis donne une idée assez précise de I'organisation de
la cour royale sous le roi Henri I (1100-1135). Les titulaires de six charges
apparaissent comme les plus importants: le chancelier, les sénéchaux, les
connétables, le chambellan, le bouteiller et le grand maréchal®. Tandis qu’aux
X114, X111 et Xive siecles, Uoffice du chancelier fut tenu presque exclusivement
par des ecclésiastiques, les autres charges étaient exercées par des laics. Le
chancelier restait aussi beaucoup plus engagé dans les affaires quotidiennes du
gouvernement royal que les autres officiers. Lhistoire de son office emprunta
alors une route quelque peu divergente, méme si, au x1v* siecle au moins, les
différences avec les autres offices ne furent pas toujours nettes. Cela justifie que
lon s'intéresse ici avant tout aux cinq autres offices.

La Constitutio domus regis parle encore des sénéchaux et des connétables au
pluriel, mais, a partir de 1200, il 0’y eut plus qu'un seul titulaire par office.
Une certaine systématisation de la cour royale avait pris place. Au début du
x111° siecle, les cinq grands offices curiaux étaient tous entre les mains des ear/sé.
Robert, earl de Leicester, occupait l'office de sénéchal, Henri de Bohun, ear/de
Hereford, I'office de connétable, Guillaume le Maréchal, ear/ de Pembroke,
Ioffice de maréchal, Robert de Vere, ear/ d’Oxford, I'office de chambellan,
et Guillaume d’Aubigny, ear/ de Sussex, loffice de bouteiller. Ces cing earls
détenaient leurs offices de maniere héréditaire, si bien que ceux-ci tendirent

4 Lesdéveloppements du xive siécle sont I’objet d’une étude en préparation. Pour le xi¢ siécle,
voir les remarques dans Richard fitzNigel, Dialogus de Scaccario. The Dialogue of the
Exchequer. Constitutio domus regis. Disposition of the King’s Household, éd. Emilie Amt,
Stephen D. Church, Oxford, Clarendon Press, coll. « Oxford Medieval Texts », 2007, p. XLIV-
LIX; John E.A. Jolliffe, Angevin Kingship, London, Adams & Charles Black, 1963. Pour les
xiie et xive siécles, voir John Horace Round, The King’s Serjeants and Officers of State with
their Coronation Services, London, James Nisbet and Co, 1911; Leveson William Vernon
Harcourt, His Grace the Steward and Trial of Peers. A Novel Enquiry into a Special Branch of
Constitutional Government, London, Longmans, Green, and Co, 1907 ; Frédérique Lachaud,
L’Ethique du pouvoir au Moyen Age. L’office dans la culture politique (Angleterre, vers 1150-
vers 1330), Paris, Classiques Garnier, 2010, p. 563-577. John Maddicott donne des analyses
importantes sur 'office du sénéchal: Thomas of Lancaster, 1307-1322. A Study in the Reign
of Edward Il, Oxford, Oxford University Press, 1970, et Simon de Montfort, Cambridge,
Cambridge University Press, 1994. Marc Morris, The Bigod Earls of Norfolk in the Thirteenth
Century, Woodbridge, Boydell Press, 2005, et Alison Francis Marshall, Thomas of Brotherton,
Earl of Norfolk and Marshal of England. A Study in Early Fourteenth-Century Aristocracy,
thése de doctorat de I’Université de Bristol, 2006, contiennent des informations sur 'office
du maréchal.

Richard fitzNigel, Dialogus de Scaccario, éd. cit., p. 196-215.

Le terme anglais earl a été conservé de préférence a la traduction francaise, « comte », qui
ne renvoie pas précisément aux mémes réalités.

[<)WS,]



de plus en plus a étre associés aux earldoms de leurs titulaires. Cependant, aux
xI11¢ et X1ve siecles, un lien explicite et reconnu entre earldom et office n’eut
lieu que dans le cas de I'earldom de Leicester, avec le sénéchalat. Tous les
autres offices restaient des honneurs que le roi donnait indépendamment des
earldoms. En 1270, par exemple, le vieux Roger III Bigod, ear/ de Norfolk et
maréchal d’Angleterre, demanda au roi Henri III §il acceptait que Roger IV
Bigod, son neveu, exerce son office a sa place. Aprés avoir discuté la requéte
avec son fils Edouard, le roi admit Roger IV comme maréchal’. Cinq ans plus
tard, l'office de connétable fut transmis d’une génération a 'autre de la méme
fagon. Humphrey de Bohun, trop 4gé et trop faible pour continuer a exercer
ses fonctions de connétable, assigna I'office 4 son neveu et successeur, un autre
Humphrey : mais il demanda 4 Edouard d’accepter son neveu comme nouveau
connétable, reconnaissant ainsi qu’il tenait son office du roi®. Dans les deux
cas, 'earldom ne joua aucun réle dans le transfert des offices: la question de
Poffice fut traitée indépendamment de I'earldom, et la dépendance des offices
a Iégard du roi fut pleinement reconnue. Ces deux exemples suggerent aussi
I'importance pratique de ces deux offices — il fallait étre physiquement capable
de les exercer en personne. Mais le transfert du vivant du titulaire était peut-étre
également un moyen d’assurer que l'office demeure dans la famille.

Les offices apportaient des revenus a leurs titulaires. Le maréchal, par exemple,
avait le droit de collecter certains émoluments et amendes et de nommer
des députés qui exercaient ses fonctions au sein de I'administration royale®.
Et les grands étaient loin de négliger les droits attachés aux offices. Lear/
Roger IV Bigod et Edouard I entrérent A plusieurs reprises en conflit sur la
question des taxes dues au maréchal® et, a partir de la fin du xur siecle, on
assiste & toute une série de tentatives destinées a déterminer les droits attachés
a cet office ou a d’autres™.

7 CCR, 1268-1272, p. 264 ; Marc Morris, The Bigod Earls of Norfolk..., op. cit., p. 98-99.

8 Londres, The National Archives, E 36/274, fol. 235r-v (ancienne foliation : fol. 196r-v).

9 Pourses droits au xie siécle, voir Marc Morris, The Bigod Earls of Norfolk..., op. cit., p. 27-31.
10 /bid., p.156-161.

11 Voir les statuts de Westminster de 1285 pour 'office du maréchal et du chambellan:
The Statutes of the Realm, London, George Eyre and Andrew Strahan, 1810-1828, 11 vol.,
t. I, 1201-1301, p. 71-95, C. 42. En 1298, Edouard I demanda a I’Echiquier de rechercher les
droits du maréchal et du connétable (Londres, The National Archives, E 368/70, m. 22d;
Michael Prestwich, War, Politics and Finance under Edward I, London, Faber and Faber,
1972, p. 263). En 1301, le roi, le maréchal et le connétable discutaient encore de leurs droits
(ibid., p. 267). Entre février et avril 1307, une liste des droits du maréchal fut dressée : Select
Cases in the Court of King’s Bench, éd. George 0. Sayles, London, Selden Society, 1936, t. |,
p. CXLIX-CL. Probablement de la méme période date une autre note donnant informations sur
les droits du maréchal en guerre : Michael Prestwich, War, Politics and Finance unde Edward |,
op. cit., p. 263 n. 3. Pour la demande d’Edouard Il en 1307 concernant l'office du sénéchal,
voir John Maddicott, Thomas of Lancaster, op. cit., p. 76. Pour sademande en 1317 au sujet de
I'office du maréchal, voir CCR, 1313-1318, p. 558. Pour la demande de Thomas de Brotherton

139

¢ awneAol Np SIS1214J0 NO 101 NP SISO  AAZLTAd DAQ[



140

Des manoirs pouvaient aussi étre attachés aux offices. Considérons & nouveau
le cas du maréchal: Roger IV Bigod (T 1306), ear/ de Norfolk, tenait les manoirs
de Hamstead Marshal et de Weston de par son office*?. Mais de tels liens n'étaient
pas nécessairement permanents. Learldom de Norfolk et 'office du maréchal
tombérent aux mains du roi Edouard I aprés la mort de Roger Bigod. Quand son
successeur Edouard IT investit Thomas de Brotherton de I'earldom de Norfolk, le
manoir de Weston était parmi les biens qui furent remis au demi-frére du roi®s,
sans quaucune mention ne soit faite du maréchalat. Nous allons voir plus loin
que, dans le cas du bouteiller, le lien entre office et manoir pouvait aussi étre utilisé
pour réclamer I'exercice de I'office. En renversant la dépendance du manoir a
loffice, on créa 'argument que l'office allait avec le(s) manoir(s)*4.

Plus important encore que ces droits était '’honneur que l'office apportait a
son titulaire. Lexercice de I'office dans les occasions solennelles, surtout lors du
couronnement du roi, était un honneur. La ot 'ordre politico-social du royaume
était visualisé et mis en scene, office offrait un avantage important dans la
compétition permanente de préséance entre les magnats. On comprend du coup
que ceux-ci aient férocement défendu leurs droits — ou ce qu'ils présumaient
étre leurs droits. Gautier Map livre une anecdote significative a ce sujet, qu’il
place dans la bouche d’'Henri II: celui-ci raconte qu'au cours de son séjour
aupres du roi Louis VII en 1158, alors que les deux rois se rencontraient chez lui,
Guillaume d’Aubigny, qui était de retour de Terre sainte et que personne n'avait
vu depuis trois ans, entra dans la salle et prit des mains du bouteiller le vin que
celui-ci sapprétait a servir. Pliant les genoux devant Louis VI, il expliqua que son
comportement ne violait pas 'honneur de Louis, mais qu’il était, par droit de ses
ancétres, le chambellan principal du roi anglais et n’assumait donc rien d’autre que
son droit. Pour Henri II, un tel comportement servait la réputation de Guillaume
plutdt quil ne la desservait®. Les couronnements des rois anglais étaient d’ailleurs
accompagnés d’une multitude de disputes concernant le droit d’exercer tel ou tel
office, une situation qui conduisit, au cours du x1v* siecle, a 'émergence du Court
of Claims, dont la tAche était précisément de décider de telles disputes™.

en 1330, voir Londres, The National Archives, SC 8/295/14730A; SC 8/295/14730B. Pour la
demande d’Edouard Ill en 1344, voir CPR, 1343-1345, p. 290-291; CFR, 1337-1347, P. 375 ;
Londres, The National Archives, E 159/120, 18 Edward IIl, m. 86. Voir aussi John Horace
Round, « The marshalship of England », dans The Commune of London and Other Studies,
Westminster, Archibald Constable & Co, 1899, p. 302-320, ici p. 310-311.

12 CIM, 1300-1307, n° 434, p. 290-310, iCi p. 297.

13 CIM, 1399-1405,n° 275, p. 81.

14 Infra, p. 149.

15 Walter Map, De Nugis Curialium. Courtiers’ Trifles, éd. Christopher N.L. Brooke,
Roger A.B. Mynors, Oxford, Clarendon Press, coll. « Oxford Medieval Texts », 1983, p. 492-
495.

16 Henry G. Richardson, George O. Sayles, « Early coronation records », Bulletin of the Institute
of Historical Research, 13,1935/1936, p. 129-145 ; 14, 1936/1937, p. 1-9; English Coronation



Le signe le plus frappant de 'importance de loffice pour le rang de son
porteur est 'adaptation de son titre: 'office comme dignité. C’est dans le cas
du maréchal que cela est le plus visible. Dés Guillaume le Maréchal, au début
du xurre siecle, le maréchal fut nommé earl marshal par I'usage commun;; et cela
jusqu’en 1386, lorsque Richard II conféra ce titre de maniere officielle A Thomas
Mowbray, qui peu de temps auparavant avait reu 'office de maréchal®®.

Il ne s’agissait pas la du premier changement significatif dans la titulature des
grands officiers. Au cours du Xt siecle, trois d’entre eux changerent leur titre.
Ils ne s’intitulaient plus tel ou tel officier « du roi », mais « d’Angleterre ». Le
premier a le faire fut Humphrey de Bohun, ear/de Hereford et, a partir de 1236,
également ear/ d’Essex. Son pere, Henri de Bohun, ear/ de Hereford a partir
de 1200, s'intitulait normalement constabularius domini regis*. Le cartulaire du
prieuré de Llanthony préserve aussi la variante domini regis Anglie®*. Apres la
mort de son pére en 1220, Humphrey continua a porter le titre constabularius
domini regis Anglie*®, mais, 2 une date antérieure 1236, il changea ce titre en
constabularius Anglie.

A peu prés au méme moment, le titre du maréchal fut également modifié.
Gilbert Maréchal succéda au comté de Pembroke et a 'office de maréchal en
123 4. Dans ses chartes, il se nomme la plupart du temps Gilbertus marescallus
comes Pembrok™. Toutefois, dans quatre chartes — dont une qui a survécu
sous sa forme originale — Angl’ figure apres marescallus. De plus, un dessin de
son sceau datant du xv1° siecle porte la légende « sigillum Gileberti Marescalli
Anglie comes Penbrok dominus Lagenie »?5. 1 est donc peu douteux que Gilbert

Records, éd. Leopold G. Wickham Legg, Westminster, Archibald Constable and Co., 1901,
p. 131-168; pour 'office comme dignité et quelques disputes, voir Jorg Peltzer, « La dignité
de l'office au bas Moyen Age », dans Agnés Bérenger et Frédérique Lachaud (dir.), Hiérarchie
des pouvoirs, délégation de pouvoir et responsabilité des administrateurs dans ’Antiquité
et au Moyen Age, Metz, Centre de recherche universitaire lorrain d’histoire, 2012, p. 271-289.

17 Londres, British Library, ms. Cotton Nero D VI, fol. 8sr.

18 (PR, 1385-1389, p. 11.

19 Les intitulationes des chartes transmis par des cartulaires peuvent certes étre corrompus.
Mais la collection de chartes (en original ou en copie) de David Crouch est suffisamment large
pour autoriser des conclusions sur 'usage des titres par les earls au xii¢ siécle. Dans le cas
des Bohun, le cartulaire du prieuré de Llanthony semble avoir suivi assez fidélement le texte
de l'original. En tout cas, le copiste n’a pas systématiquement abrégé les titres.

20 Le titre n’apparait pas toujours dans les chartes d’Henri. Il 'utilise, par exemple, dans
Londres, The National Archives, C115/77/6683 (cartulaire du prieuré de Llanthony), fol. 58r.

21 /bid., fol. 142r-v.

22 /bid., fol. 25v-26r, 58V, 142V, 142V-143r.

23 /bid., fol. 26v-27r, 279r-279v.

24 The Acts and Letters of the Marshal Family: Marshals of England and Earls of Pembroke,
1145-1248, éd. David Crouch, Cambridge, Cambridge University Press for the Royal Historical
Society, coll. « Camden Society », 5¢ série, 2015. Je remercie vivement David Crouch de
m’avoir permis de consulter son édition avant sa parution.

25 /bid., n° 201 (sceau) ; n° 215 (original), n° 224, n° 232, n° 233 (copies).

=y
B
=y

¢ awneAol Np SIS1214J0 NO 101 NP SISO  AAZLTAd DAQ[



142

portait le titre de maréchal d’Angleterre, et tous ses successeurs dans cet office
sintitulérent ainsi.

Nous ignorons les circonstances exactes du changement des titres pour
Humphrey comme pour Gilbert. Quoiqu’il en soit, ils ne furent pas les
premiers renvoyer non plus 2 une ou plusieurs personnes, mais au royaume:
la Chancellerie royale avait été plus précoce. Déja, le roi Jean n’utilisait plus
la formule rex Anglorum, mais rex Anglie*®. Peut-étre le nouveau style des
earls w’était-il rien d’autre qu'une innocente imitation de la pratique royale.
D’autres explications simples de ce changement peuvent aussi étre avancées:
constabularius Anglie pourrait étre, simplement, une contraction de la forme
constabularius domini regis Anglie. Ou bien Humphrey et Gilbert souhaitaient-ils
sassurer que leurs offices ne soient pas confondus avec les charges quotidiennes
de la cour royale.

On peut toutefois penser que ce changement avait une motivation différente.
Létat actuel de la recherche sur la Chancellerie royale ne permet pas de dire
si le choix d’Anglia a la place d’Angli érait lié 2 une conception nouvelle de la
royauté?’. En tout cas, vers 1230, la présence du terme Anglia dans le titre d’'un
earl avait bien des connotations spécifiques. Les décennies entre le régne de
Richard I et la majorité d’Henri III avaient en effet profondément transformé
lordre politique en Angleterre. Ce n’est pas un hasard si John Maddicott a
appelé cette période « Transformation. The Making of the Community of the
Realm, 1189-1227 »*8. Labsence de Richard I de son royaume pendant presque

26 Claude Fagnen constate que ce changement eut lieu sous Richard 1° (« Le vocabulaire du
pouvoirdans les actes de Richard Ceeur de Lion, duc de Normandie (1189-1199) », dans[coll.],
Les Pouvoirs de commandement jusqu’a 1610, CTHS, 1984, p. 79-93, ici p. 84-86). Mais
[’étude des grands sceaux de Richard ne permet pas de soutenir cette thése. Ils portent la
formule rex Anglorum : Alfred B. Wyon, The Great Seals of England: From the Earliest Period
to the Present Time, Arranged and Illustrated with Descriptive and Historical Notes, London,
Chiswick Press, 1887, p. 18-20. En ce qui concerne les chartes de Richard I, il faut attendre
leur édition pour arriver a des conclusions certaines. En revanche, le sceau de Jean porte la
formule rex Anglie: ibid., p. 20-21. On note bien "'usage du titre dominus Hibernie par Jean
pour U'lrlande depuis 1185, « Medieval seal G&B, n° 3023 », Durham Cathedral Monuments,
http://reed.dur.ac.uk/xtf/view?docld=ead/dcd/dcdmseal.xml#ERs, consulté le 29 mai
2015 ; Adrian Ailes, « The seal of John, Lord of Ireland and Count of Mortain », Coat of Arms,
nouvelle série, 4, 1981, p. 341-350.

27 En analysant 'usage Franci et francia dans le titre du roi francais au xii¢ siécle, Bernd
Schneidmiiller met en garde contre le fait de considérer le titre royal comme une clé pour
comprendre la nature du pouvoir royal: « Herrscher tiber Land und Leute? Der kapetingische
Herrschertitel in der Zeit Philipps II. August und seiner Nachfolger (1180-1270) », dans
Herwig Wolfram, Anton Scharer (dir.), Intitulatio Ill. Lateinische Herrschertitel und
Herrschertitulaturen vom 7. bis zum 13. Jahrhundert, K6ln, Béhlau, 1988, p. 131-162, ici p. 161-
162. Une analyse plus générale s’impose. A 'évidence, ces avertissements sont également
valables pour ’étude des titres des officiers de la cour anglaise.

28 J.R. Maddicott, The Origins of the English Parliament, 924-1327, Oxford, Oxford University
Press, 2010, chap. 3, p. 106-156.


http://reed.dur.ac.uk/xtf/view?docId=ead/dcd/dcdmseal.xml#ERs

tout son regne?, les durs conflits entre le roi Jean et les magnats et, enfin, la
minorité d'Henri III sont des facteurs spécifiquement anglais, qui contribuérent
de maniére décisive a la formation de la communitas regni et qui renforcerent
I'engagement des magnats dans les affaires du royaume3°. Plus que jamais, les
magnats étaient conscients de leur role dans la préservation et le gouvernement
du royaume.

Lidée de la responsabilité pour le royaume était, en théorie au moins,
particuliecrement pertinente pour ceux qui tenaient un office. En analysant
la pensée politique de Jean de Salisbury, Frédérique Lachaud a démontré que
Jean envisageait le corps politique comme res publica, dans et pour laquelle
chaque membre exercait son office. Les membres faisaient donc partie de la
res publica et portaient une part de responsabilité pour elle3. Bien stir, ce modéle
faisait de chaque membre de la société un officier, mais il est évident qu’il
était spécialement applicable & ceux qui tenaient un office expressis verbis. Dans
cette logique, le grand office de cour était particulierement apte 2 démontrer la
responsabilité de son titulaire pour le regnum, bien que nous ne puissions que
spéculer sur 'impact de telles idées sur la pensée des magnats dans la premiere
moitié du x11r° siecle.

Il n’y a aucun doute en revanche au sujet du fait que ceux-ci étaient tres
attentifs & Pimportance de leurs titres. Elément essentiel du rang du porteur,
la formulation du titre était choisie avec soin. De plus, le conflit avec Jean sans
Terre avait souligné de maniere forte le pouvoir qu’avait le titre de communiquer
des messages politiques. Le chef de 'opposition baronniale, Robert fitz Walter,
sintitulait « Maréchal de I'armée de Dieu et de la sainte Eglise »32. On note bien
ici 'usage de l'office. C’est sans doute ce qui explique que le premier régent
apres lamort de Jean en 1216, Guillaume le Maréchal, ait usé d’un titre nouveau
pour indiquer son rdle central, rector regis et regni, combinant ici, de maniére
explicite, la personne du roi et le royaume comme éléments de référence de son
autorité. Bien entendu, ce titre ne fut pas utilisé régulierement par Guillaume,
mais il est tout a fait significatif qu’il figure dans le texte de la Grande Charte
de novembre 1216 et dans celui de la Grande Charte de novembre 121733, Le
magnat écossais Alan de Galloway, I'un des barons nommés dans la Grande

29 Richard séjournaen Angleterre entre aolit et décembre 1189 et entre mars et mai 1194 : Lionel
Landon, The Itinerary of King Richard | with Studies on Certain Matters of Interest connected
with his Reign, London, coll. « Pipe Roll Society », 1935, p. 2-23, 85-92.

30 J.R.Maddicott, The Origins of the English Parliament, op. cit., p. 106-156, avec la littérature
plus ancienne.

31 Frédérique Lachaud, L’Ethique du pouvoir au Moyen Age, op. cit., p. 233-247.

32 James C. Holt, Magna Carta, 2¢ éd., Cambridge, Cambridge University Press, 1992, p. 226,
262, 346.

33 Nicholas Vincent, The Magna Carta. Tuesday, December 18, 2007, 7:00 pm, Hong Kong,
Sotheby’s, 2007, p. 60 (novembre 1216), p. 61-64 (novembre 1217).

143

¢ awneAol Np SIS1214J0 NO 101 NP SISO  AAZLTAd DAQ[



144

Charte de 1215, servit peut-étre de modele a ses collégues anglais. II portait
en effet le titre de connétable d’Ecosse (constabularius Scocie)3*. Son gendre,
Roger de Quincy, recut cette dignité aprés sa mort en 1234 et usa immédiatement
de la formule constabularius Scocie3s. Un autre modele, peut-étre plus important
encore, était 'adresse du justicier anglais3®. En 1214, la Chancellerie royale
mentionne Pierre des Roches, évéque de Winchester, comme justiciarius Angl’,
a plusieurs reprises?. Son successeur, Hubert Walter, qui tint cet office a partir
de 121538, est normalement mentionné comme justiciarius tout court, mais on
trouve aussi des occurrences de justiciarius Angl3®. Quand, en 1228, il recut
d’Henri III loffice a vie, celui-ci fut dit « d’Angleterre*® ». Son successeur,
Stephen de Seagrave, fut aussi nommé justicier d’Angleterre avant que l'office
ne disparic#.

Il est également important de noter que ce furent les earls qui prirent l'initiative
du changement de leurs titres: dans les premiers temps, la Chancellerie royale
n’accepta pas cet usage. En 1246, quand Henri IIT donna I'office de maréchal a
Matilda, la fille ainée de Guillaume Maréchal — ses cinq fréres étant tous morts
sans enfants — sa charte mentionne la marescalcia regis et non la marescalcia
Angliae**. On peut donc penser que Humphrey et Gilbert changerent les
titres de leurs offices pour indiquer que ceux-ci impliquaient avant tout une
responsabilité envers le royaume. Cela faisait évidemment aussi référence au roi,
mais — et cela est significatif — pas exclusivement.

Certes, rappelons-le, cette interprétation reste trés hypothétique en ce qui
concerne Humphrey et Gilbert; elle repose cependant sur un fondement

34 James C. Holt, Magna Carta, op. cit., p. 448.

35 Registrum Episcopatus Glasguensis, éd. Cosmo Innes, Edinburgh, Bannatyne and Maitland
Clubs, 1843, 2 vol., t. I, p. 138-139, n°® 168. Pour les chartes de Roger de Quincy, voir
The Comital Acta-Project de David Crouch.

36 Le chancelier, au contraire, demeura « le chancellier du seigneur le roi » au cours de cette
période : voir par exemple Royal and Other Historical Letters Illustrative of the Reign of
Henry Ill, éd. Walter W. Shirely, RS, 1862-1866, 2 vol., t. |, n° 157, p. 180-181; Jeanne et
Lionel Stones, « Bishop Ralph Neville, Chancellor to King Henry Ill, and his correspondence:
areappraisal », Archives, 16,1984, p. 227-257, ici p. 256.

37 Rotulilitterarum clausarum in turri Londonensi asservati, éd. Thomas D. Hardy, London, Eyre
and Spottiswoode, 1833-1844, 2 vol., t. |, p. 166b, 167a (deux fois), 169a.

38 Nicholas Vincent, Peter des Roches. An Alien in English Politics, 1205-1238, Cambridge,
Cambridge University Press, 1996, p. 104 avec n. 89.

39 Rotuli litterarum clausarum in turri Londonensi asservati, éd. cit., t. |, p. 306b, 311b, 322b,
378a, 392b. Hubert Walter, justicier sous Richard I*, ne s’appela ni ne fut appelé justicier
dans la documentation royale, a une exception prés, ol il est désigné comme « domini regis
iusticiarius » : English Episcopal Acta lll. Canterbury 1193-1205, éd. Christopher R. Cheney,
Eric John, London, Oxford University Press, 1986, p. 297.

40 CChR, 1226-1257,p. 74.

41 Ibid., p.186.Pour lafin de 'office du justicier, voir Francis West, The Justiciarship in England,
1066-1232, Cambridge, Cambridge University Press, 1966, p. 178-271.

42 CCR, 1242-1247, p. 443.



beaucoup plus solide dans le cas du sénéchal. Cest aussi dans les années 1230
quapparut la notion de sénéchalat d’Angleterre, mais dans un contexte assez
différent. Les fréres Amaury et Simon de Montfort réclamerent au titre de
I'héritage de leur pere Simon de Montfort (m. 1218) toutes les terres anglaises
de celui-ci et Poffice de sénéchal43. Parmi la riche documentation issue de leurs
revendications figure une charte du frére ainé, Amaury, datée de 1232. Amaury,
dont les possessions étaient concentrées en France, céda a Simon toutes les terres
que leur pére avait tenues en Angleterre, ainsi que la senescalcia Anglie tocius*.
En utilisant ce terme, Amaury faisait sans doute moins référence au contexte
anglais qu’a son usage du titre de connétable de France: il porte d’ailleurs le
titre Francie constabelarius dans | intitulatio de la charte%s. A la cour anglaise,
le terme sonnait étrangement. Quand, en 1239, Simon de Montfort put enfin
prendre possession de ses terres et de ses droits anglais, personne ne parlait du
sénéchalat d’Angleterre: on se référait a la seneschalcia domini regis, a laquelle
Amaury renonga, en présence d’'Henri II1, au profit de son frére4.

Quant a Simon lui-méme, il ne semble avoir pris un intérét au titre de
sénéchal d’Angleterre que bien plus tard. Apres son retour en Angleterre de la
Gascogne en 1254, il émit deux chartes, 'une datée de 1254 environ, l'autre
du 22 octobre 1255, dans lesquelles il s'intitulait sénéchal d’Angleterre?.
De maniere révélatrice, la Chancellerie royale n’accepta pas ce titre. En
janvier 1256, la confirmation de la charte d’octobre 125 5 par Henri Il I'ignora,
ne faisant référence qu'a Simon ear/ de Leicester®. Simon semble en réalité avoir
discontinué 'usage du titre de sénéchal pendant quelques années®. Les motifs
qu’il avait d’expérimenter en la matiére demeurent obscurs. Il est possible qu’il
ait été influencé par 'offre du sénéchalat de France, que les magnats francais lui

43 Voir John Maddicott, Simon de Montfort, op. cit., p. 6-21; Nicholas Vincent, « Simon de
Montfort’s first quarrel with Henry Il », dans Peter R. Coss et Simon D. Loyd (dir.), Thirteenth-
Century England IV. Proceedings of the Newcastle upon Tyne Conference 1991, Woodbridge,
Boydell & Brewer, 1991, p. 167-177.

44 Layettes du trésordes chartes, éd. Alexandre Teulet et al., Paris, Henri Plon, 1863-1910, 5 vol.,
t. I, n° 2190.

45 Ibid.

46 Ibid., n° 2789 (la charte d’Aumaury) ; CChR, 1226-1257, p. 242 (la charte d’Amaury), p. 243
(inspeximus de la charte d’Amaury).

47 Records of the Borough of Leicester. Being a Series of Extracts from the Archives of the
Corporation of Leicester, 1103-1327, éd. Mary Bateson, rév. par W.H. Stevenson et J.E. Stocks,
London, C.J. Clay and Sons, 1899, n° 22, n° 23.

48 Ibid.,n° 24.

49 Dans Jorg Peltzer, « La dignité de I'office au bas Moyen Age », art. cit., p. 287, n. 68, je cite de
maniére érronée Charles BEmont, Simon de Montfort, comte de Leicester. Savie (1207-1265),
son réle politique en France et en Angleterre, Paris, Alphonse Picard, 1884, n° 30, comme
preuve pour 'usage ultérieur de ce titre par Simon. Mais Simon ne porte que le titre du comte
de Leicester dans ce document. Roger Bigod, qui est aussi parmi les émetteurs du document,
porte les titres de cuens mareschaux et cuens de Norfouke.

145

¢ awneAol Np SIS1214J0 NO 101 NP SISO  AAZLTAd DAQ[



146

auraient faite, a suivre Matthieu Paris, en 12 535°. Un autre motif, peut-étre plus
fort, était 'usage des earls de Hereford et Norfolk. En adoptant le méme style,
Simon avait peut-étre 'intention de souligner que son office et par conséquent
son rang n’étaient pas d’une valeur inférieure. Toutefois, ce fut seulement au
cours du grand conflit entre Henri III et les barons au sujet du gouvernement
du royaume que le titre ressurgit et prit un caractere plus distinctif. John
Maddicott a démontré comment Simon en usa pour justifier ses actions a la
téte de Popposition baronniale et sa position de « contréleur », en quelque
sorte, des affaires du royaume5*. Pour Simon, ce choix était davantage qu'une
question d’opportunisme ou de pragmatisme: le titre de sénéchal du royaume
correspondait bien davantage que celui de sénéchal du roi a 'image qu’il avait
de lui-méme comme agissant pour le bien du royaume, de la communauté
du royaume5. Apres la victoire des barons en juillet 1263, il recut du roi la
reconnaissance publique de son titre — reconnaissance forcée certes®3. Et, dans
la foulée de sa victoire & Lewes en 1264, il put aussi, littéralement, donner
Pordre a la Chancellerie royale de lui accorder ce titre54. Il chercha a profiter
de son office dans les conflits qui suivirent. En 1265, il s’enquit aupres de
Loretta, la veuve de I'ancien sénéchal Robert de Leicester (T 1204), des droits et
libertés attachés au sénéchalats. On peut certainement suivre John Maddicott
lorsqu’il suggere que cette démarche avait pour but de renforcer la position
de Simon*®.

Quelques mois plus tard, Simon tombait sur le champ de bataille 4 Evesham.
Ses terres et son office échurent aux vainqueurs, Henri I1I et son fils Edouard.
Concernant le style du titre du sénéchal, il leur était toutefois difficile de revenir
en arriére. On ne revint donc pas sur l'utilisation du titre. Mais il semble
qu'Henri et surtout Edouard aient pleinement compris le potentiel de Poffice
de sénéchal, lequel pouvait s'avérer, du point de vue royal, un véritable danger.
Une solution pour faire face a cette situation était de tenir I'office en famille.
Le 25 octobre 1265, Henri émit des lettres patentes déclarant qu’il avait donné
les possessions de Simon de Montfort et 'office de sénéchal d’Angleterre a son

50 Matthieu Paris, Chronica majora, éd. Henry R. Luard, London, RS, 1872-1883, 7 vol., t. IV,
p. 366, 415.John Maddicott, Simon de Montfort, op. cit., p. 240. Dans J6rg Peltzer, « La dignité
de l'office au bas Moyen Age », art. cit., p. 287, je parle de maniére erronée de I'office du
maréchal.

51 John Maddicott, Simon de Montfort, op. cit., p. 239-240.

52 Voir I’analyse détaillé de John Maddicott, Simon de Montfort, passim avec un excellent
sommaire aux p. 352-361.

53 The Historical Works of Gervase of Canterbury, éd. William Stubbs, RS, 1879-1880, 2 vol., t. I,
p. 224; John Maddicott, Simon de Montfort, op. cit., p. 239-240.

54 Ibid., p. 240.

55 CCR, 1264-1268, p. 115-116.

56 John Maddicott, Simon de Montfort, op. cit., p. 332-333.



fils Edmund®’. Du jour suivant date une charte d'Henri pour Edmund, avec
le méme contenu. Nous ignorons toutefois si cette charte fut jamais émise
officiellement5?, car il semble que le roi et Edouard aient entretenu des doutes
au sujet de 'office méme de sénéchal: le 26 octobre, le roi émit une charte en
faveur d’Edmund, dans laquelle il donnait a son fils toutes les possessions de
Simon de Montfort, mais sans mentionner le sénéchalat. Trois ans plus tard,
en 1268, Cest Edouard qui semble avoir exercé les fonctions de sénéchal. Selon
les annales de Winchester, Henri III I'investit de cet office en novembre de cette
méme année®. Ce n’était qu'une solution de transition. En 1269, Edmund
recut enfin l'office du sénéchal, mais sur des bases différentes de celles que
la charte d’octobre 1265 avait envisagées: désormais, il ne détenait cet office
quau terme de sa vie®. Cette solution ne satisfit pas Edmund qui, quelques
années plus tard, a 'occasion du couronnement de son frere en 1274, réclama
le sénéchalat comme office héréditaire. Mais Edouard resta ferme : Edmund
dut renoncer a toutes ses revendications héréditaires et accepter le fait qu’il
avait recu loffice I’ Edouard 4 vie de sua curialitate et benevolentia®?. Durant
le conflit avec Simon de Montfort, Edouard avait appris comment on pouvait
légitimer 'opposition contre le roi en faisant usage de I'office du sénéchal, avec
pour conséquence un fort scepticisme a I'égard des grands offices de la cour: il se
refusait & accepter 'idée que les titulaires des grands offices pussent assumer une
quelconque responsabilité pour le royaume indépendamment de lui. Une telle
notion n’avait aucune place dans sa vision de I'ordre politico-social du royaume.
Aprés lamort I Edmund en 1296, Edouard ne concéda plus Ioffice de sénéchal.

Les titulaires des autres offices ressentirent également les conséquences de cette
attitude, qu’ils aient investi ou non leurs offices d’une signification politique

57 CPR, 1258-1266, p. 470.

58 Londres, The National Archives, E 36/274, fol. 229v (ancienne foliation : fol. 190v) : édité par
Thomas Rymer, Foedera, London, Eyre and Strahan, 1816-1869, 4 vol., t. |, p. 465. Vernon
Harcourt ne pense pas que cette charte ait jamais été édictée: His Grace the Steward and
Trial of Peers, op. cit., p. 138. John Maddicott ne suit pas cette position (Thomas of Lancaster,
op. cit., p. 76). Il est possible en effet que la charte n’ait jamais été émise. Reste encore a
expliquer pourquoi les lettres patentes d’Henri n’ont pas été cancellées et pourquoi, plus
tard, la charte du roi au sujet du sénéchalat a été copiée dans le registre de I'Echiquier qui
conserve les copies des lettres et chartes existantes. Le roi et Edmund trouvérent-ils un
accord informel sans qu’il faille canceller publiquement les documents précédents, un acte
qui pourrait étre considéré comme dommageable pour tous deux?

59 CChR, 1257-1300, p. 58.

60 Annales monasterii de Wintonia (A. D. 519-1277), dans Annales Monastici, éd. Henry R. Luard,
London, RS, 1864-1869, 5 vol., t. Il, p. 1-125, ici p. 107; Noel Denholm-Young, Richard of
Cornwall, Oxford, Blackwell, 1947, p. 144-146.

61 (PR, 1266-1272,p.339.

62 Londres, The National Archives, E 36/274, fol. 236v (ancienne foliation: fol. 197v) édité par
Vernon Harcourt, His Grace the Steward and Trial of Peers, op. cit., p. 162-163 ; voir aussi CPR,
1272-1282, p. 81; Henry G. Richardson, « The coronation of Edward | », Bulletin of the Institute
of Historical Research, 15, 1937-1938, p 94-99, ici p. 97-99.

147

¢ awneAol Np SIS1214J0 NO 101 NP SISO  AAZLTAd DAQ[



148

majeure. Les earls d’Oxford, par exemple, ne firent pas figurer leur office de
chambellan dans leur titulature au xi1r° siecle, d’abord volontairement, puis,
a partir de 1265, sans en avoir le choix. Lear/ Robert de Vere fut aux cotés de
Simon de Montfort pendant la bataille d’Evesham. Il ne perdit pas la vie, mais
son earldom et I'office de chambellan. Au cours du processus de réconciliation,
il parvint a regagner son earldom, mais I'office demeura entre les mains du roi®3.
Au cours des décennies suivantes, ses descendants n’eurent de cesse de vouloir
récupérer l'office de chambellan — preuve du grand intérét quils lui portaient —,
mais sans succes. Ce ne fut qu'en 1344-1345 que la situation changea. Apres
une ultime requéte, cette fois de la part de 'ear/ Thomas de Vere, Edouard I1I,
qui cherchait a obtenir le soutien des grands, lui donna cet office®. Dans sa
pétition, Thomas de Vere évoquait encore I'office de grand chambellan du roi

63 Complete Peerage,t. X, p. 216-217. Robert de Vere fut présent au couronnement d’Edouard I,
mais on ne sait pas s’il exerca en personne 'office de chambellan (Henry G. Richardson,
« The coronation of Edward | », art. cit., p. 99). En 1308, au couronnement d’Edouard I,
Thomas de Vere, le fils de 'earl d’Oxford, était présent et portait avec d’autres personnes
un échiquier sur lequel les vétements royaux étaient placés. Mais il n’et pas certain qu’en
occurrence Thomas ait agi comme chambellan (Thomas Rymer, Foedera, éd. cit., t. 11/1,
p. 36).

64 La pétition de Thomas est conservée a Londres, The National Archives, SC 8/16/754, édité
dans Rotuli Parliamentorums; ut et petitiones, et placita in Parliamento,[London], s.n., 1767-
1777,6vol,, t. I, p. 397. En 1344, Edouard se tourna a deux reprises vers I'Echiquier pour que
’on recherche les droits attachés a 'office de chambellan: Londres, The National Archives,
E 159/120, brevia, m. 37 (5 novembre 1344), m. 38 (17 septembre 1344). Il recut I'office
certainement avant juin 1345 : Complete Peerage, t. X, Appendix F, p. 58-59. L’ear! d’Oxford
fondait ses revendications sur une charte d’Henri I en faveur d’Aubrey de Vere datée de
1133. Cette charte mentionne la « magistra cameraria totius Angliae » (les remarques au
dos de la charte indiquant son sujet datent du xiv¢ siécle) : Sir Christopher Hatton’s Book
of Seals, éd. Lewis C. Loyd et Doris Mary Stenton, Oxford, Clarendon Press, 1950, pl. | et
n° 39; Regesta Regum Anglo-Normannorum 1066-1154, éd. Charles Johnson, H.A. Cronne,
H.W.C. Davis et R.W.C. Davis, Oxford, Clarendon Press, 1913-1959, 4 vol., t. Il, n® 1777.
Il existe des confirmations de ces donations par 'impératrice Mathilde et par son fils, le duc
Henri: la charte de celui-ci est postérieure a la charte de sa mére. Ces confirmations parlent
de la « cameraria Anglie » : ibid., t. 1ll, n° 634 (’'impératrice Mathilde), n°635 (Henri) (des
copies de ces chartes figurent dans le cartulaire des de Vere [vers 1500], Oxford, Bodleian
Library, ms. Rawlinson B. 248, fol. 4r-5r) ; pour les difficultés présentées par les chartes de
Mathilde, voir Marjorie Chibnall, « The charters of Empress Mathilda », dans George Garnett,
John Hudson (dir.), Law and Government in Medieval England and Normandy. Essays in
Honour of Sir James Holt, Cambridge, Cambridge University Press, 1994, p. 276-298 (elle
traite de la charte de Mathilde aux p. 282-283, sans mettre en cause son authenticité). Le
vocabulaire des trois chartes concernant 'office du chambellan est curieux: a premiére
vue, il semble offrir des exemples trés précoces de références au royaume plutdt qu’au roi
dans les titulatures. Toutefois, Richard Sharpe, ’éditeur des actes d’Henri I, souligne le
fait que 'acte d’Henri | contient d’autres éléments atypiques en regard des usages de sa
Chancellerie. Il n’est donc pas exclu que nous soyons en présence de faux ou encore de
chartes modifiées a une date ultérieure. Toute conclusion reste pour 'instant a ’état de
spéculation, en attendant une étude plus approfondie. Il n’en reste pas moins que les earls
d’Oxford avaient toutes les raisons de pouvoir faire usage de tels documents au cours de
leur longue lutte en vue de 'acquisition de leur office. Je remercie vivement Richard Sharpe,
Oxford, pour les informations concernant ces trois chartes.



d’Angleterre, mais apres la concession de l'office par le roi, il adopta le titre de
chambellan d’Angleterre®.

Edouard I* tint donc l'office de chambellan entre ses mains pendant tout
son regne. Loffice de bouteiller ne joua pas non plus un réle de premier plan.
En 1236, lors du couronnement de la reine Aliénor, William de Warenne, ezr/de
Surrey, exerca l'office de bouteiller a la place de Hugh d’Aubigny, ear/ de Sussex,
a qui il appartenait, mais qui, & ce moment précis, était excommunié®®. Apres
la mort de Hugh en 1243 sans enfants, son héritage fut divisé entre ses sceurs et
leurs enfants®”. Ces héritiers étaient conscients de I'existence de I'office, mais il
semble qu’il y ait eu une incertitude sur le fait de savoir a qui appartenait ce droit,
ce qui ressort des disputes entre eux 4 ce sujet. A I'occasion du couronnement
d’Edouard II en 1308, Edmund FitzAlan, ear/ d’Arundel, successeur d’'un des
héritiers de Hugh, exerca l'office de bouteiller®®, mais sans en adopter le titre.
En 1327, lors du couronnement d’Edouard 111, d’autres héritiers de Hugh,
Adam Clyfton, alors mineur, et Robert Monthaut, réclamérent l'office chacun
de leur coté. Le point commun de leurs argumentaires était la détention de
manoirs attachés au service du bouteiller, qui impliquait a leurs yeux le droit
d’exercer cet office. La pétition de Robert Monthaut dénonga explicitement
le fait quEdmond, ear/ d’Arundel, ne possédait aucun manoir lié a I'office de
bouteiller et que lorsqu’il avait exercé cet office en 1308, cela avait donc été de
maniére illégale®. Edmund fut exécuté en 1327 et son fils Richard FitzAlan
n'accéda a earldom qu’en 13317°, ce qui explique que les FitzAlan n'aient
pas été en position de défendre leurs intéréts. Cette incertitude concernant
exercice de loffice de bouteiller est certainement une des raisons majeures
pour lesquelles cet office ne connut pas le méme développement que les autres.
Il n’entra dans la titulature d’aucun magnat au cours du x1v¢ siecle’*. Thomas

65 Pour son titre, voir Complete Peerage, t. X, Appendix F, p. 59 n. a. L’usage de la Chancellerie
n’était pas toujours cohérent: jbid., n. b.

66 The Red Book of the Exchequer, éd. Hubert Hall, RS, 1996, 3 vol,, t. Il, p. 758. Le pére de
Hugh, Guillaume d’Aubigny, exerca l'office de bouteiller a la cour de Noél de Henri Il en
1186 : The Chronicle ofthe Reigns of Henry Il and Richard I, A.D. 1169-1192 ; known commonly
under the name of Benedict of Peterborough, éd. William Stubbs, RS, 1867, 2 vol., t. Il, p. 3.
Le Guillaume d’Aubigny, qui selon Gautier Map, réclama 'office aprés son retour de Terre
sainte, était le grand-pére de Hugh et lui-méme fils de Guillaume d’Aubigny pincerna regis :
voir Complete Peerage, t. |, Arundel, p. 233.

67 Ibid., p.239.

68 Voirnote suivante.

69 Ils’agissait de quatre manoirs au total, tous situés dans le Norfolk : Kenninghall, Snettisham,
Wymondham, Buckenham. Les documents sont édités dans Henry G. Richardson et George
0. Sayles, « Early coronation records », 1936/1937, art. cit., p. 5-8.

70 Complete Peerage,t. |, Arundel, p. 242.

71 L’earld’Arundel, Richard FitzAlan, revendiqua ce droit avec succés lors du couronnement de
Richard Il en 1377. Les réclamations d’Edmund Stablegate, seigneur de Bilsington (Kent),
restérentvaines: English Coronation Records, éd. cit., p. 139. De méme, quelques années plus

149

¢ awneAol Np SIS1214J0 NO 101 NP SISO  AAZLTAd DAQ[



150

FitzAlan s’intitula « chief butiller dengleterre » dans sa pétition pour exercer
Poffice au couronnement d’Henri IV, mais il s’agissait [a d’'une exception??.
Cela lui permettait en fait de renforcer ses revendications et en méme temps
soulignait I'insécurité de sa position’3. Un bouteiller d’Angleterre bien établi
n’aurait pas eu besoin de demander le droit d’agir comme tel. Finalement,
Henri IV accepta Thomas comme bouteiller.

Les offices de maréchal et de connétable n’étaient pas dans les mains
d’Edouard I*. Mais leurs titulaires ressentaient aussi la pression du roi, surtout
le maréchal Roger IV Bigod, ear/ de Norfolk. Déja, la question des droits du
maréchal avait fait 'objet d’un conflit sous ses prédécesseurs, en 1254: mais,
sous Edouard I¢, les disputes sur les droits du maréchal en temps de paix et
de guerre se multiplierent. Edouard, semble-t-il, cherchairt marginaliser la
signification concrete de Ioffice de maréchal?s. Méme si les disputes étaient
surtout centrées sur des questions relatives aux taxes afférentes a cet office,
Roger, tout comme le connétable Humphrey de Bohun, ear/ de Hereford,
éraient bien conscients du fait que leurs offices possédaient une dimension plus
ample et plus significative. C’est ce que la crise politique de 1297 démontra de
maniere éclatante.

En 1297, Edouard convoqua un Parlement 3 Salisbury afin de demander un
soutien pour son expédition militaire outre-Manche?s. D’apres le chroniqueur
Walter de Guisborough, les ezrls de Norfolk et Hereford refuserent de participer
a cette expédition, disant qu’ils exerceraient volontiers leurs offices, qu’ils
tenaient par droit héréditaire, au cours de cette campagne, mais avec le roi en
personne, ce qu' Edouard n’envisageait pas. Au roi, qui les priait 3 nouveau de
participer a son expédition, Norfolk répondit qu'il serait volontiers avec lui en
premiére ligne pour le combat, comme c’était son droit héréditaire. Edouard
insista @ nouveau. Face 2 un nouveau refus de Norfolk, il s’exclama: « Per deum,
0 comes, aut ibis aut pendebis ». Roger Bigod répondit dans la méme veine:
« Per idem iuramentum, o rex, nec ibo nec pendebo », mais il prit ses précautions

tard, les prétentions de John de Clifton, fondée sur son manoir de Buckenham, ne donnérent
rien: Londres, The National Archives, SC 8/20/964 édité dans Rotuli Parliamentorum; ut et
petitiones, et placita in Parliamento, éd. cit., t. lll, p. 131b (n° 19).

72 Londres, The National Archives, C57/2. Au cours du xiv¢ et au début du xve siécle, les FitzAlan,
Thomas inclus, ne portérent pas se titre : voir par exemple The Cartulary of Haughmond
Abbey, éd. Una Rees, Cardiff, Shropshire Archaeological Society, 1985.

73 Aprés ’exécution de Richard en 1397, les droits de Thomas FitzAlan avaient été de nouveau
menacés.

74 Marc Morris, The Bigod Earls of Norfolk..., op. cit., p. 31, 48, 156-16 ; Michael Prestwich, War,
Politics and Finance under Edward I, op. cit., p. 249 ; supra, p. 139.

75 Pour le contexte, voir Michael Prestwich, War, Politics and Finance under Edward |, op. cit.,
p. 274-261; Andrew Spencer, Nobility and Kingship in Medieval England. The Earls and
Edward I, 1272-1307, Cambridge, Cambridge, University Press, 2014, p. 227-248.



et se retira de 'assemblée sans attendre’. En juillet, Edouard convoqua les
troupes a Londres, et les deux earls se rendirent a cette convocation : mais ils
refusérent d’obtempérer lorsque le roi leur demanda de passer les troupes en
revue, arguant du fait que la convocation n’avait pas pris place officiellement
par le ban. Il ne leur revenait donc pas d’exécuter cette tiche, qui incombait
4 un membre de 'Hétel royal. Edouard les sollicita une seconde fois: comme
ils refusaient d’obéir, il réagit immédiatement. Il releva les deux earls de leurs
offices et assigna ceux-ci a d’autres personnes (Thomas de Berkeley comme
connétable et Geoffrey de Geneville comme maréchal)?”. Les earls quittérent
Iassemblée, considérant comme injuste la nouvelle allocation de leurs offices,
puisque, d’aprés Guisborough, ils n’agissaient pas pour eux-mémes, mais avant
tout pour la cause tocius communitatis™.

Dans les négociations qui suivirent, ils firent savoir au roi, par des
intermédiaires, que ce n’était pas seulement eux, mais toute la communauté qui
avait été opprimée (gravata) par les demandes de taxes injustes, en infraction aux
libertés contenues dans la Grande Charte. Le roi ne réagissant pas, ils lui firent
parvenir une liste de leurs revendications sur toutes les questions considérées
comme injustes, les Monstraunces. Compilée 2 la fin du mois de juillet 1297
au nom des archevéques, des évéques, des abbés, des prieurs, des earls, des
barons et de toute la communauté, cette liste concernait quelques questions
fondamentales, en particulier la mesure de leur service militaire et de leurs taxes,
et la préservation de leurs droits — surtout les droits fixés par la Grande Charte.
Si Edouard introduisait une réforme sur ces points, ils étaient préts 2 le suivre
en tout lieu, iz vitam vel in mortem™.

Le conflit ne trouva pas de solution dans 'immédiat, et le roi commenca a
lever une taxe extraordinaire pour financer sa campagne. Le 14 aotit, I'Echiquier
annonca qu’il était prét pour I'organisation de la levée®°. Le 22 aott, les earls
de Norfolk et Hereford, avec une suite importante, se rendirent a I’Echiquier:

la, Hereford déclara, au nom de tous ses compagnons et de la communauté du

76 The Chronicle of Walter of Guisborough previously edited as the Chronicle of Walter of
Hemingford or Hemingburgh, éd. Harry Rothwell, London, coll. « Camden 3" series », 1957,
p. 289-290.

77 Bartholomaei de Cotton, monachi Norwicensis Historia anglicana (A.D. 449-1298) : necnon
ejusdem Liber de archiepiscopis et episcopis Anglize, éd. Henry R. Luard, RS, 1859, p. 331;
Michael Prestwich, War, Politics and Finance under Edward I, op. cit., p. 251.

78 The Chronicle of Walter of Guisborough..., éd. cit., p. 291.

79 Documents Illustrating the Crisis of 1297-98 in England, éd. Michael Prestwich, London,
Royal Historical Society, coll. « Camden 4" series », 1980, n° 98; The Chronicle of Walter
of Guisborough..., éd. cit., p. 291-293 (commenté par Michael Prestwich, War, Politics and
Finance under Edward I, op. cit., p. 251-261) ; Michael Prestwich, Edward 1, 2¢ éd., Yale, Yale
University Press, 1997, p. 416-430; Marc Morris, The Bigod Earls of Norfolk..., op. cit., p. 163-
168 ; Andrew Spencer, Nobility and Kingship in Medieval England, op. cit., p. 234-245.

80 Michael Prestwich, War, Politics and Finance under Edward 1, op. cit., p. 252.

[y
(%]
Py

¢ awneAol Np SIS1214J0 NO 101 NP SISO  AAZLTAd DAQ[



152

royaume, que la taxe que I'Echiquier était occupé 4 lever prétendument avec
le consentement de tous, n'avait pas recu un tel consentement. Ils se refusaient
donc a la payer®.

Au cours de la crise de 1297, Hereford et Norfolk agirent « au nom de la
communauté du royaume », comme le souligne le chroniqueur contemporain
Bartholomew Cotton, et ce n'est pas un hasard s’il les désigne non seulement
comme earls de Norfolk et Hereford, mais aussi comme maréchal d’Angleterre
et connétable d’Angleterre®2. Méme si les textes ne déduisent pas explicitement
le réle de porte-parole pour la communauté royale tenu par les grands officiers,
il est évident que les grands offices donnaient une autorité plus forte, une
légitimation plus importante A leur action. A travers leurs fonctions pratiques
lides a la levée et 'organisation des troupes, les grands officiers se faisaient les
avocats des droits de la communauté du royaume.

Au bord d’une guerre civile, ce fut une lourde défaite face aux Ecossais
qui poussa les deux parties & conclure un accord au moins temporaire. En
novembre 1297, Edouard confirma la Grande Charte et la Charte de la Foré,
et il concéda la limitation voire la suppression de certaines taxes®. Mais cet
accord ne mena pas A une vraie paix entre Edouard et les deux earls, méme si le
roi leur accorda son pardon, les réinstallant dans leurs offices®4. Chez le roi, sa
méfiance 4 I'égard des grands offices n'avait en rien diminué pendant la crise
de 1297. Quant aux earls, surtout Norfolk, ils n’étaient préts a céder sur aucun
des droits dérivant de leurs offices. En 1298, Humphrey de Bohun mourut,
mais au cours de la campagne de 1301, son fils et successeur — également
nommé Humphrey —, et Roger Bigod négocierent a nouveau avec le roi sur
la question de leur réle militaire. Cette fois, on parvint a un accord, mais
en spécifiant que cela ne créait pas de précédent pour I'avenir®. Par la suite,
Edouard développa des stratégies variées afin d’exercer son contréle sur Bohun
et Norfolk: celles-ci avaient certainement aussi pour but de mieux contrédler ces
deux offices. A I'égard du jeune Bohun, qui avait montré moins de résistance
que Norfolk pendant les négociations de 1301, le roi développa une politique
de conciliation. En 1302, il lui donna sa fille Elisabeth en mariage : étant donné
Pimportance de trouver un partenaire de méme rang pour le moins, ou mieux
d’un rang supérieur, il s’agissait d’une alliance prestigicuse pour Humphrey®¢.

Toutefois, le roi compensa cette promotion par des mesures qui 'avantageaient:

81 Documents Illustrating the Crisis of 1297-98 in England, éd. cit., n° 126.

82 Bartholomaei de Cotton..., éd. cit., p. 325, voir aussi p. 330, 338.

83 Michael Prestwich, Edward I, op. cit., p. 425-435.

84 Documents Illustrating the Crisis of 1297-98 in England, éd. cit., n° 152, 153.

85 Michael Prestwich, War, Politics and Finance under Edward 1, op. cit., p. 263-264, 267.

86 Surl'importance du rang dans la choix des partenaires, voir Jorg Peltzer, « The marriages
of the English earls in the thirteenth century: a social perspective », dans Janet Burton,



a la veille de son mariage, Humphrey dut rendre toutes ses terres et son office
au roi, un acte qui lui rappelait trés nettement a qui il devait sa position. De
maniére plus significative encore, cet acte contribua & modifier les conditions
de la possession des terres comme de I'office. Une fois le mariage célébré, le roi
remit les terres et office 3 Humphrey, mais conjointement avec Elisabeth, les
héritiers présomptifs étant les enfants du couple, ou, en cas de décés dElisabeth,
les enfants nés d’un second mariage ' Humphrey. En I'absence d’héritiers et
apreés la mort d’Elisabeth, la moitié des terres et 'office du connétable devaient
revenir au roi®. Lear/ de Hereford, également connétable du royaume, devenait
un membre de la famille royale. La preuve de efficacité de ce plan fut que
Bohun demeura loyal au roi dans les années qui suivirent®.

A Pégard de I'earl de Norfolk, la stratégie d’Edouard fut beaucoup plus
agressive. Au cours de la méme année que celle du mariage entre Humphrey
de Bohun et Elisabeth, en 1302, Roger Bigod rendit, lui aussi, tous ses titres
et terres au roi, avant de les recevoir 4 nouveau, mais sous des conditions
différentes. En premier lieu, le roi lui remit des terres et des taxes pour une
valeur additionnelle de 1 000 livres. Pour Bigod, trés endetté, il s’agissait [a
d’une aide précieuse. Pour le roi, l'opération était encore plus profitable: le
retour des titres et des terres de Roger entre ses mains soulignait la relation
hiérarchique qui existait entre eux. Ce que Roger tenait, y compris I'office
héréditaire du maréchal, il le tenait du roi. Surtout, comme pour Humphrey de
Bohun, cet acte servit 2 modifier les conditions de la possession. Si Roger, alors
4gé de soixante-cinq ans, devait mourir sans fils — une probabilité assez forte
étant donné que ses deux mariages n’avaient pas produit d’enfants — I'earldom
reviendrait au roi. En cas de naissance d’un héritier, il était prévu que celui-ci
paie la somme considérable de 20000 livres ainsi que le produit de toutes les
taxes tirées des terres remises par Edouard en plus du patrimoine d’origine —
des conditions trés difficiles a satisfaire®. Cette clause, qu'on peut qualifier
de clause de sécurité pour le roi, restait toutefois théorique: en 1306, Roger
mourut, et Edouard prit le contrdle de 'earldom et de I'office du maréchal. Un

an avant sa mort, Edouard I avait donc les cinq grands offices sous son controle

Philip Schofield, Bjorn Weiler (dir.), Thirteenth-Century England XIV. Proceedings of the
Aberystwyth and Lampeter Conference 2011, Woodbridge, Boydell Press, 2013, p. 61-85.

87 CChR, 1300-1326, p. 33; CPR, 1301-1307, p. 96 ; CFR, 1272-1307, p. 458-459.

88 Voir Andrew Spencer, Nobility and Kingship in Medieval England, op. cit., p 42.

89 Pourle détail de cetaccord, voir Marc Morris, « The “murder” of an English earldom? Roger IV
Bigod and Edward | », dans Michael Prestwich, Richard Britnell et Robin Frame (dir.),
Thirteenth Century England IX. Proceedings of the Durham Conference 2001, Woodbridge,
Boydell & Brewer, 2003, p. 89-99; pour une interprétation différente, voir Andrew Spencer,
Nobility and Kingship in Medieval England, op. cit., p. 249-251. Morris souligne les avantages
que Roger Bigod comme Edouard tirérent de cet accord, alors que Spencer considére que le
roi était sur I'offensive et cherchait a obtenir I’earldom.

153

¢ awneAol Np SIS1214J0 NO 101 NP SISO  AAZLTAd DAQ[



154

direct ou quasiment direct. Loffice du chambellan était entre ses mains et la
situation concernant le titulaire de 'office du bouteiller était ambigué; des trois
grands offices, dont les titres avaient changé au cours du xir° siecle, le roi en
détenait deux, tandis que le troisi¢éme était exercé par son gendre.

Toutefois, Edouard ne put mettre fin 4 'idée selon laquelle le titulaire d’un
grand office exercait une responsabilité envers le royaume indépendamment du
roi. Lhistoire du sénéchalat sous son fils Edouard II le démontre pleinement.
Des remarques trés pertinentes sur cet office figurent dans I'ouvrage de John
Maddicott sur Thomas, ear/ de Lancastre®. 1l suffira ici de relever les points
les plus significatifs dans le contexte de notre étude. Au contraire de son pere,
Edouard IT n’était pas fondamentalement opposé 4 I'idée de concéder I'office
de sénéchal, surtout si cette concession lui apportait le soutien d’'un magnat
important. Ce fut le cas avec Thomas, ear/ de Lancastre. Lors du couronnement
d’Edouard 11, le 25 février 1308, Thomas exerca son office du sénéchal®; le
9 mai 1308 le roi remettait I'office de sénéchal officiellement 2 Thomas et ses
héritiers9?, en se référant a la charte d’Henri III en faveur d’ Edmond, datée
du 26 octobre 1265 (la concession de I'office comme héréditaire) ; ni la charte
de 1269 ni la renonciation de son droit héréditaire par Edmond en 1274 ne
furent mentionnées®.

Une décennie plus tard, les relations tres étroites entre le roi et I'ear/ s'éraient
transformées en hostilité et méfiance. Thomas était a la téte de I'opposition
contre le roi et chercha a instrumentaliser I'office du sénéchal pour légitimer
son action. En 1317 au plus tard, il donna a son office la signification politique
d’une responsabilité aI'égard du royaume, poursuivant une trajectoire semblable
a celle de Simon de Montfort deux générations plus tot, mais en articulant
beaucoup plus clairement la signification de l'office. La méme année, il refusa
de laisser passer les troupes royales par son chateau de Pontefract. Selon la Vit
Edwardi Secundi, Thomas expliqua qu’étant sénéchal d’Angleterre, avec la tAche
de s'occuper des intéréts du royaume, il devait étre informé par le roi avant que
celui-ci ne prenne les armes contre un adversaire%4. Le sénéchal apparait ici
comme le gardien et 'avocat du royaume.

Cette conception de l'office est pleinement développée dans un traité rédigé
dans 'entourage de Thomas trés probablement en 1321. Il explique que le

90 John Maddicott, Thomas of Lancaster, op. cit.

91 Henry G. Richardson, « Early coronation records », Bulletin of the Institute of Historical
Research, 16,1938-1939, p. 1-11, ici p. 10; John Maddicott, Thomas of Lancaster, op. cit., p. 77.

92 (PR, 1307-1313, p. 68; édité par Vernon Harcourt, His Grace the Steward and Trial of Peers,
op. cit., p. 163.

93 Déja noté par John Maddicott, Thomas of Lancaster, op. cit., p. 77.

94 Vita Edwardi Secundi, éd. Wendy R. Childs, Oxford, Oxford University Press, coll. « Oxford
Medieval Texts », 2007, p. 140.



sénéchal se situe sous le roi et immédiatement aprés lui, et qu’il doit, 2 ce titre,
controéler et réguler le royaume et tous les officiers de justice, en temps de
paix comme de guerre. Il apparait, en outre, comme responsable des remedes a
apporter aux erreurs commises dans les cours de justice. C'est donc lui qui doit
faire en sorte que la justice est bien rendue. Dans les cas ou la loi est ambigué
et ol une décision parait difficile & prendre en Parlement, le sénéchal doit,
avec le connétable d’Angleterre, nommer, en présence du roi et d’autres du
Parlement, une commission de 2§ personnes, qui devra décider de laffaire.
Le Modus tenendi parliamentum, qui fut composé probablement a peu prés a
la méme date, peut-étre aussi dans 'entourage de Thomas de Lancastre, fait
du maréchal le troisi¢me titulaire d’un grand office également responsable de
choisir la commission des 25 9. Le traité sur 'office du sénéchal réclamait aussi
que le sénéchal puisse agir contre les mauvais conseillers du roi. Si le roi ne
chassait pas les mauvais conseillers de son Consell, il revenait au sénéchal, au
connétable et aux autres magnats et autres de la communitas regni, pro bono
publico, de tenir les conseillers en question comme ennemis publics, et cela
jusqu'au prochain Parlement®®.

Dans ces textes, le sénéchal, le connétable et également, a suivre le Modus,
le maréchal, ainsi que les autres magnats agissent donc comme représentants
de la communitas regni et portent la responsabilité du bien du royaume. Par
son office de sénéchal, Lancastre est considéré comme ayant le rang le plus
haut parmi les magnats, mais il est clairement subordonné au roi. Cette
subordination n’est pas mise en question : 'autorité du sénéchal s’étend sur les
conseillers du roi, et non sur le roi méme. Tout cela suggere de quelle maniere
Lancastre — ou a proprement parler 'auteur du traité — concevait la place de
loffice dans I'ordre du royaume. Celle-ci était déterminée en premier lieu par
le lien avec le roi, celui-ci étant celui qui, apres tout, concédait I'office. Mais,
tout comme le roi lui-méme, 'office avait aussi un lien direct avec le royaume.
Le titulaire de I'office agissait donc — tout en étant subordonné au roi — de
maniére complémentaire au roi, pour le bien du royaume et donc aussi pour
celui de la communitas regni. Son autorité était déléguée par le roi, mais il était
responsable a la fois devant le roi et devant le royaume. La défaite de Thomas
face 3 Edouard II, et son exécution en 1322, démentirent, dans la pratique, cette
théorie. On doit malgré tout signaler que celle-ci ne disparut pas du discours
politique anglais au xve siecle?’.

95 Parliamentary Texts of the Later Middle Ages, éd. Nicholas Pronay et John Taylor, Oxford,
Clarendon Press, 1980, p. 74-75.

96 Le traité estimprimé par Vernon Harcourt, His Grace the Steward and Trial of Peers, op. cit.,
p. 164-167, et par Charles BEmont, Simon de Montfort, op. cit., p. 324-327.

97 Je traiterai cette question ailleurs.

155

¢ awneAol Np SIS1214J0 NO 101 NP SISO  AAZLTAd DAQ[



156

Lanalyse qui précede démontre que les grandes crises politiques ou, plus
précisément, les grands conflits entre les magnats et le roi concernant le
gouvernement du royaume, fagonnerent de maniere significative les grands
offices de la cour en Angleterre. Au xir¢ siecle, les titulaires des offices de
connétable, de maréchal et de sénéchal ne se référaient plus au roi, mais au
royaume. Le fait que la Chancellerie royale n’accepta que tres lentement ce
changement suggere bien qu’il avait été provoqué par les titulaires de ces offices.
Clest qu’il s’agissait la davantage que d’une simple formalité: les titulaires
exercaient une responsabilité a I'égard du royaume, de la communauté du
royaume. Certes, nous manquons de sources explicites pour les années 1220
et 1230, C'est-a-dire la période pendant laquelle les titres de connétable et
de maréchal connurent un changement: mais avec Simon de Montfort, le
fondement de cette argumentation est plus substantiel et, pour les regnes
d’Edouard I« et Edouard 11, il devient évident. A partir de la seconde moitié
du xurre siecle, la capacité des grands offices a fonctionner comme un point de
cristallisation pour la communauté du royaume, en plus du roi et du Parlement
—lui aussi en phase de formation —, devint patent et reconnu. Mais ce potentiel
ne se réalisa jamais vraiment: les titulaires des offices ne se constituérent pas en
un troisiéme pilier du royaume. A cela une raison importante, voire décisive,
me semble étre le fait que le roi ne perdit jamais son contrdle sur les offices.
Certes, ceux-ci pouvaient étre héréditaires, mais méme la ol ’était le cas,
Ioffice ne fusionna jamais complétement avec un earldom, et le transfert a
la génération suivante n’avait rien d’automatique. Il revenait toujours au roi
d’assigner les offices.

Edouard I joua un réle-clé dans I'histoire des grands offices. Au cours de son
régne, il poursuivit une politique assez restrictive envers les grands offices et
leurs titulaires. Ayant fait 'expérience du gouvernement de Simon de Montfort,
il était conscient de I'évolution des grands offices au cours du xirr° siecle dans
le sens de leur renforcement, et cherchait a les controler de pres. Revenons ici
aux considérations qui ouvrent cet article et considérons d’autres terres que
I’Angleterre: les développements contemporains dans 'Empire notamment ne
pouvaient que stimuler la méfiance d’Edouard 4 encontre des grands offices.
Dans "'Empire, les grands offices justifiaient le role des sept électeurs et, par
conséquent, leur responsabilité particuliere dans et pour 'ordre du royaume?2.
Edouard, neveu du roi des Romains Richard de Cornouailles (f 1272), et
toujours au courant des événements dans 'Empire, ne pouvait que connaitre
le role essentiel joué par les électeurs dans la résistance a son allié Adolphe de

98 Jorg Peltzer, Der Rang der Pfalzgrafen bei Rhein, op. cit., p. 104-186.



Nassau, dans sa déposition, et dans I'élection d’Albert I en 12989°. Rappelons
également que, vers la fin du x11r° siécle, la chronique de Martin de Troppau fut

100

diffusée en Angleterre'®. Elle fut un vecteur essentiel de I'idée que les grands

offices étaient a 'origine du droit de participer aI'élection du roi des Romains**.
Edouard avait suffisamment d’expérience, domestique ou européenne, pour se
faire une idée du role des grands offices et de leurs titulaires dans son royaume.
Le résultat fut sans ambiguité: il se refusa a leur accorder une place spécifique
dans l'architecture de 'ordre du royaume.

Ces conclusions contribuent aussi au débat ancien sur la relation entre
Edouard et ses earls. Récemment, Andrew Spencer a souligné que méme si
celle-ci mavait 4 I'évidence rien d’égalitaire, Edouard « ayant eu le dernier mot »,
elle avait néanmoins été satisfaisante, respectant les besoins et les aspirations
des earls**. Lanalyse des grands offices souligne certainement qu'Edouard eut
bien le dernier mot, mais elle ne va pas vraiment dans le sens d’une relation
harmonieuse entre le roi et les earls. Au contraire, elle donne I'impression que
le roi chercha & diminuer plutdt qu’a agrandir I'influence et 'importance des
earls dans 'ordre du royaume. De ce point de vue, I'interprétation classique de
Bruce McFarlane, celle d’un roi qui avait peu de considération pour les intéréts
de ses earls, ne semble pas injustifiée’®3. Cependant, a I'inverse de McFarlane,
pour qui Edouard ne poursuivit pas une politique spécifique 3 'égard des earls,
la présente analyse suggere, que, au moins dans le cas des grands offices, le roi
avait une politique trés claire. I ne souhaitait pas que par le biais de leurs offices
les earls réclament un réle comme représentants du royaume, indépendamment
de lui, et du coup prit des mesures délibérées pour stopper ce développement.

Si Edouard I joua un réle important dans Ihistoire des grands offices
en sassurant leur contréle, Edouard 11 faillit payer trés cher sa mauvaise
compréhension du potentiel du sénéchalat entre les mains d’un grand magnat.
Clest 'échec de Thomas de Lancastre qui lui donna a nouveau le contréle de

99 Pour les contacts entre Edouard I et Adolphe, voir I’étude fondamentale de Fritz Trautz,
Die K6nige von England und das Reich, 1272-1377. Mit einem Riickblick aufihr Verhdltnis zu
den Staufern, Heidelberg, Carl Winter, 1961, p. 127-175, ici p. 173.

100 Pour la réception de Martin de Troppau en Angleterre, voir les travaux de Wolfgang-Valentin
Ikas, « Martinus’ Polonus Chronicle of the popes and emperors: a medieval best-seller
and its neglected influence on English medieval chronicles », English Historical Review,
116, 2001, p. 327-341; Martin von Troppau (Martinus Polonus), O.P. (t11278) in England.
Uberlieferungs-und wirkungsgeschichtliche Studien zu dessen Papst-und Kaiserchronik,
Wiesbaden, Reichert, 2002, et son édition Fortsetzungen zur Papst-und Kaiserchronik
Martins von Troppau aus England, 2¢ éd. corrigée, SS rer. Germ., 19, 2004.

101 JOrg Peltzer, Der Rang der Pfalzgrafen bei Rhein, op. cit., p. 118-119, avec les références.

102 Andrew Spencer, Nobility and Kingship in Medieval England, op. cit., p. 265.

103 Kenneth Bruce McFarlane, « Had Edward | a “policy” towards the earls? », dans The Nobility
of Later Medieval England. The Ford Lectures for 1953 and Related Studies, Oxford, Clarendon
Press, 1973, p. 248-267.

157

¢ awneAol Np SIS1214J0 NO 101 NP SISO  AAZLTAd DAQ[



158

cet office: I'idéal du sénéchal comme gardien du royaume ne se réalisa pas dans
la pratique. Cela ne signifie pas pour autant que les offices perdirent toute
signification au X1v* siécle : bien au contraire, ils étaient essentiels au rang de leurs
titulaires, et mis en scéne lors des couronnements et des fétes. A ces occasions,
les titulaires des grands offices ne représentaient pas qu’eux-mémes, mais, avec
les porteurs des épées — des personnes souvent différentes des titulaires des
grands offices — ils représentaient aussi la communauté du royaume dans son
sens restreint, ¢’est-a-dire limitée aux magnats. Mais les titulaires des grands
offices ne devinrent jamais un groupe bien défini, qui aurait agi en dehors du
roi et du Parlement comme un troisi¢me pilier du royaume, et dont la tiche
spécifique aurait été de protéger le roi contre des mauvais conseillers et de

défendre les intéréts de la communitas regni.



LE BARONNAGE FRANCAIS DANS LES RECITS DE LA
BATAILLE DE BOUVINES (1214-1274) ET DANS LA LITURGIE
DU SACRE ROYAL

Dominique Barthélemy
Sorbonne Université Lettres | EPHE / ITUF

Les deux récits les plus répandus en France, au x111° siécle et au-dela, de la
victoire de Bouvines (1214)* sont de facture assez différente. Le chapelain royal
Guillaume le Breton, entre 1216 et 1220 dans les Gesta Philippi, en a fait un
en prose latine, et il a remanié cette premiére version dans les vers latins de sa
Philippide entre 1220 et 12262. D’autre part, cest vers 1260 qu’un chroniqueur
quil est convenu d’appeler, depuis le x1x° siecle, le « Ménestrel de Reims » parce
qu’il a écrit en francais des histoires propres & intéresser et divertir les cours, en
a élaboré un qui, sans ignorer Guillaume le Breton, arrange et abrege les choses
d’une maniére beaucoup plus favorable aux barons3.

De la sorte, les historiens et lecteurs modernes sont confrontés & deux mises en
scene tres différentes de la communauté de royaume. Dans Guillaume le Breton,
clest la scéne du triomphe apres la bataille. Le roi Philippe « le Magnanime »
(pour nous Philippe Auguste) rentre a Paris au milieu des acclamations du
peuple, du clergé, des étudiants, dans la grande joie unanime d’une victoire
donnée par Dieu, et 'on sent méme un peu de revanche sociale quand les
brocards pleuvent sur le comte de Flandre, baron rebelle a présent captif et
exhibé en charrette, ce Ferran que voila ferré par son maitre comme un cheval

1 L’étude en a été renouvelée par Georges Duby, Le Dimanche de Bouvines, Paris, Gallimard,
1973, et je I'ai poursuivie de maniére plus exhaustive, parfois réorientée, dans La Bataille de
Bouvines. Histoire et [égendes, Paris, Perrin, 2018.

2 Henri-Frangois Delaborde (éd.), Euvres de Rigord et de Guillaume le Breton, historiens
de Philippe Auguste, t. |, Paris, Renouard, SHF, 1882 (Chronique, § 178 a 203, p. 260-297,
abrégé désormais ici: Gesta), et t. Il, Paris, Renouard, SHF, 1885 (Philippide, du chant X, v.
378, au chant XIl, v. 293, p. 296-359). Les Gesta sont passés en traduction approximative
dans Les Grandes Chroniques de France: voir infra, n. 96 a 100. Le réle de Guillaume le
Breton dans la propagande de Philippe Auguste est envisagé par Hermann Kamp, « Politik
statt Triumph? Zum Ungang Philipp Augustus’ mit dem Sieg von Bouvines », dans Pierre
Monnet (dir.), Bouvines 1214-2014. Eine europdische Schlacht zwischen Geschichte und
Erinnerung /Une bataille européenne entre histoire et mémoire, Bochum, Dieter Winkler,
2016, p. 93-116.

3  MGHSS, 26,1882, p. 537-540, § 268 a 291 (abrégé désormais ici : Ménestrel).

Ey
vl
Nl

OTOT e dNS e INDHY SVLINNWIWOD



160

rétif dont il porte le nom*. Dans la Philippide, o Guillaume le Breton rajoute
a chaque épisode de petites touches ou de grandes envolées (quand il ne déplace
pas les accents), il dit et redit que la grande joie de France fut « commune »,
n'excluant pas les chevaliers, et s'étendit a tout le royaume, y compris comtés,
duchés, villes d’évéquess. Mais la joie du peuple d’avoir un roi favorisé par
Dieu navait pas attendu cette victoire pour emplir les textes de propagande
capétienne. Elle reléve d’'un moment idéologique commencé avec la naissance
de Philippe Auguste en 1165 et un Poéme de Pierre Riga®. Plusieurs fois signalée
ou amplifiée depuis lors, elle scande de ses effusions le regne de ce roi”.

Dans la chronique dite du Ménestrel de Reims, en revanche, il n’y en a
plus que pour les barons, bons ou mauvais, d'un bout a 'autre du récit, et la
grande scene se joue a 'entrée en bataille, entre le roi et les barons fideles. Le
roi Philippe teste du moins leur fidélité en leur demandant de manger avec lui
le pain, trempé dans du vin (donc les « soupes ») d’une sorte de Céne royale
et franqaise, et en leur proposant d’abdiquer en faveur de celui qui ferait un
meilleur roi que lui. Naturellement, les barons se rallient a lui et consomment
les soupes, en commengant par le sire de Coucy et les comtes de Saint-Pol et
de Sancerre®. Ce qui leur vaut une grande part a la gloire de Bouvines: elle leur
fait escorte jusqu'a Versailles, dans la galerie des batailles oti prend place, sous
Louis-Philippe, le tableau peint en 1827 par Horace Vernet?.

Mais I'érudition du x1x‘ siecle privilégie avec quelque raison la contribution
de Guillaume le Breton aux Gesta: elle y voit le témoignage capital d'un homme
qui se trouvait  la bataille, sur place, et elle en préfere la densité prosaique aux
« licences poétiques » qui emplissent sa Philippide. Les historiens libéraux lisent
dans la joie du retour un triomphe pour le peuple, d’autant que les archives de
Paris recelent un éloquent « catalogue des captifs » nobles, flamands ou impériaux,
que Philippe Auguste a donnés a garder aux communes au soir de la bataille®.

4 Gesta, §203 (p. 297).

5 Philippide, Xll, v. 229-251.

6 Henri-Francois Delaborde, « Un poéme inédit de Pierre Riga sur la naissance de Philippe
Auguste », dans Notices et documents publiés par la Société de I’histoire de France a
l’occasion du 50¢ anniversaire de sa fondation, Paris, Renouard, SHF, 1884, p. 121-127.

7 JacquesKrynen, L’Empire du roi. Idées et croyances politiques en France, xii*-x\ siécle, Paris,
Gallimard, 1993, p. 57-63.

8 Meénestrel, § 2804283 (p. 539).

9 Voirlsabelle Guyot-Bachy, « Du bon usage de Bouvines dans la construction d’une histoire du
royaume au Moyen Age et jusqu’aux lendemains de la Révolution francaise », dans Philippe
Marchand et Frangoise Verrier (dir.), Bouvines, 1214-2014 : un lieu de mémoire, Templeuve-
en-Pévele, Société historique du pays de Pévéle, 2014, p. 85-101; et ma Bataille de Bouvines,
op. cit., p. 366-370.

10 JohnW. Baldwin avec le concours de Francoise Gasparri, Michel Nortier, Elisabeth Lalou (éd.),
Les Registres de Philippe Auguste, Paris, Imprimerie nationale, 1992, t. |, p. 561-566 ; voir ma
Bataille de Bouvines, op. cit., p. 379-382.



Un an avant la Grande Charte d’Angleterre, la grande joie de France devient la
premiére éclatante manifestation de I'esprit national.

Entre autres enquétes dont m’a donné I'idée le huitiéme centenaire de
Bouvines (2014), je voudrais ici examiner ce qu'on peut savoir de la place
effective des barons dans le camp du roi a Bouvines, le 27 juillet 1214, et
ensuite la confronter a la place qu’ils tiennent dans la « mémoire » historique
ou légendaire de cette victoire, au x11r° siecle, jusqu’a Primat de Saint-Denis.

Ni cette bataille ni cette « mémoire » ne nous sont parfaitement connues.
On peut toutefois se faire une idée de la bataille en relisant les Gesza de
Guillaume le Breton. D’autres sources confirment qu'un combat de cavaliers,
a l'aile droite francaise, tourne a la défaite d’orgueilleux chevaliers flamands
face aux Champenois, a quelques Bourguignons emmenés par le duc Eudes et
aux troupes du comte Gaucher de Saint-Pol. Guillaume le Breton est le seul
en revanche a fournir une image ordonnée de ce qui advient a gauche et au
centre: selon lui, le reste de la coalition est mieux appuyé sur des piétons, et
met davantage en difficulté les troupes proprement royales. Son récit est le plus
riche, Cest lui qui fait le mieux voir la diversité sociale et technique des osts, mais
il est parsemé de certaines affabulations (spécialement des calomnies contre les
vaincus) et il laisse planer certaines incertitudes et subsister des zones d’ombre™.

Dans le souvenir et le légendaire de Bouvines, la concurrence ne sévit pas
seulement entre le roi et les barons, ou entre les barons ou I'ensemble des
chevaliers, d’'un c6té, et de 'autre le peuple que représenteraient les sergents:
elle oppose également entre eux le baronnage féodal installé et le groupe des
chevaliers de 'hotel (ou « mesnie ») du roi, petits, moyens et jeunes, qui forment
le noyau de son ost et normalement son fer de lance.

Ce que nos sources entendent par des « barons » correspond a ceux des vassaux
du roi, les grands, dont la vassalité n'a pas du tout odeur de pain de ménage,
mais qui le rejoignent a ost avec leur contingent et qui ont la prérogative
d’y tenir conseil avec lui, c’est-a-dire d’étre consultés sur la stratégie. Le roi
ne saurait avoir d’empire sur eux, ils lui sont nécessaires pour représenter et
maintenir le royaume, par-dela le domaine royal, dans une certaine interaction
avec lui. Ils constituent I'élite féodale du royaume, comme il en existe une dans
tout duché, dans tout comté, jusque dans toute baronnie — voyez les barons, le
baronnage de Champagne, ou simplement de Coucy. « Baron » est un statut*?,

11 Dominique Barthélemy, La Bataille de Bouvines, p. 75-145 (récit) et p. 197-217 (affabulations).

12 L’usage du mot, fréquent en frangais, ’est a peine moins en latin (il est toutefois relayé par
proceres, primates, principes). Le contraste est normalement avec vavasseur, qui s’applique
a des chevaliers ayant de moindres droits de justice (ils ne pendent pas les larrons, par
exemple). Il'y a des barons et vavasseurs de chétellenies, et des barons de principautés et
du royaume.

=
o
e

SsaulAnog ap 3||IeJeq ] 3p S} S3) SUEp Sieduelj ageuuoleq 91 AWTTIHIAVE INDININOA



162

etle réle d’un baron est institutionnel, méme si 'appartenance au baronnage de
France peut faire débat ainsi méme que les droits du groupe dans le royaume ou
de chaque baron dans sa propre baronnie. Nos sources concordent largement
entre elles et avec d’autres: les barons sont clairement un groupe qui inclut et
déborde celui des comtes en titre, tout en demeurant beaucoup plus restreint
que la chevalerie®?, dont il domine de haut le tout venant*.

Clest dire combien il est intéressant de chercher leurs traces dans tout le dossier,
riche et complexe, des récits de Bouvines®, en partant du récit de référence
élaboré par Guillaume le Breton, et en passant par une série de variations,
d’innovations et de fragments, pour aller vers la composition du Ménestrel de
Reims. Dans les premiers temps, c’est le sort des barons vaincus, leur chatiment
surtout, qui défraie la chronique et excite I'imagination. Peu a peu, la part prise
par les barons loyaux a la victoire francaise retient davantage I'attention ou
inspire 'invention, et c’est cet aspect qui sera ici privilégié.

UN BARONNAGE DANS LE CLAIR OBSCUR

Les récits de la campagne de 1214 par Guillaume le Breton font paraitre et
vivre une organisation royale dont les autres sources, chroniques et archives,
attestent bien aussi 'existence et la fonction.

Cette campagne se présente comme défensive, face a une coalition qui oblige
le roi Philippe Auguste a mener une guerre sur deux fronts, son fils Louis et
certains barons étant sur la Loire face a Jean sans Terre, avec leurs osts. Le
royaume se trouve cette année-1a sur la défensive, moins gravement menacé
que ne I'a dit le « récit national » moderne, mais suffisamment pour que le roi
lance un appel a la défense de sa couronne. Philippe Auguste n’'a pas a réunir
un « concile » de barons et de prélats pour leur demander soutien et serment a
une entreprise chrétienne a 'extérieur, comme il 'avait fait en 1213, formant
une ligue 4 Soissons pour reconquérir I'Angleterre i I'Eglise 2 laquelle le comte
Ferran de Flandre avait seul refusé d’adhérer*®. Dans les circonstances de 1214,

il 'y a a débattre que de tactique avec les barons présents a l'ost, leur aide étant

13 Lesbarons sont plus volontiers déclarés nobles, mais ils ne monopolisent pas cette épithéte,
etils la conjoignent, en principe, une noblesse native avec ’excellence en chevalerie.

14 Voir, par exemple, Theodore Evergates, Feudal Society in the Bailliage of Troyes under
the Counts of Champagne, 1152-1284, Baltimore/London, Johns Hopkins University Press,
1975, et The Aristocracy in the County of Champagne, 1100-1300, Philadelphia, University of
Pennsylvania Press, 2007.

15 La liste des sources, assortie d’une critique un peu étroite, se trouve dans Carl Ballhausen,
Die Schlacht bei Bouvines, 27 Juli 1214, Jena, H.W. Schmidt, 1907. Depuis lors, le Fragment
de Saint-Quentin a été édité (infra, n. 56) et un poéme sur Bouvines a été découvert a Vig par
Rudolf Hiestand (Francia, 22, 1995, p. 62-63).

16 Guillaume le Breton, Gesta, § 165.



de toute maniére due au roi, ou pluté6t méme 2 la couronne et au royaume®.
Si le baronnage 4 Tournai déconseille la bataille au roi, le samedi 26 juillet,
au profit d’'une esquive®®, cela n'autorise pas Guillaume le Breton a suspecter
ouvertement en lui de la mollesse, de la peur ou de la mauvaise volonté. Il n’est
pourtant pas rare que des barons se dérobent (ou se muent en médiateurs), et
ceux du Poitou viennent de le montrer en soutenant mal Jean sans Terre, leur
prince, face a l'ost de Louis®. La bataille est presque toujours évitée dans les
guerres féodales, et les hommes de haut rang ont toujours quelques contacts et
liaisons d’intérét avec des adversaires.

Ici, Guillaume le Breton ne commente pas le conseil de prudence des barons
frangais. Serait-ce qu'il est donné au roi de bonne foi, pour son bien, comme
il I'est, dans le camp adverse, a 'empereur par un Renaud de Boulogne auquel
I'événement de Bouvines donnera raison? Mais justement, pareil conseil

17 Les concilia comme celui de Soissons se distinguent de la curia, cariln’y a la que délibération
sur une entreprise extraordinaire, hors du royaume (en général une croisade), et le roi n’a
pas a en faire lorsqu’il s’agit de défendre le royaume, l’aide lui étant alors due de toute
maniére (Gavin I. Langmuir, « Concilia and Capetian assemblies, 1179-1230 », dans Album
Helen Maud Cam. Studies Presented to the International Commission for the History of
Representative and Parliamentary Institutions, XXIV, Louvain, Béatrice Nauwelaerts, 1961,
p. 27-63). La couronne comme persona ficta, elle, a attiré attention des juristes, notamment
Guillaume Leyte, Domaine et domanialité publique dans la France médiévale (xie- x siécles),
Strasbourg, Presses universitaires de Strasbourg, 1996, p. 197-218. A ces références, on
peut ajouter désormais deux lettres de 1180 de la série de celles « mises sous le nom »
du roi: Recueil des actes de Philippe Auguste, t. VI, Lettres mises sous le nom de Philippe
Auguste, éd. Michel Nortier, Paris, Académie des inscriptions et belles-lettres, De Boccard,
coll. « Chartes et dipldmes relatifs a I’histoire de France », 2005, n°68 et 69. Cf. Albert
Rigaudiére, « Pratique politique et droit public dans la France des xive et xve siécles », Le
Public et le privé. Archives de philosophie du droit, 41,1997, p. 83-114, repris dans Penser et
construire ’Etat dans la France du Moyen Age (xue-xv* siécles), Paris, Comité pour I’histoire
économique et financiére de la France, Ministére de I’Economie, des Finances et de I'Industrie,
2003, p. 429-466, ici p. 433; voir aussi Yves Sassier, « La Corona regni: émergence d’une
persona ficta dans la France du xi¢ siécle », dans Emmanuelle Santinelli-Foltz et Christian-
Georges Schwentzel (dir.), La Puissance royale. Image et pouvoir de [’Antiquité au Moyen
Age, Rennes, PUR, 2012, p. 99-110. La défense de la téte et de la couronne du roi, distinctes
et associées a la fois, apparait bien dans un acte de 1197 : Recueil des actes de Philippe
Auguste, t. Il, éd. Henri-Francois Delaborde, Charles Petit-Dutaillis et Jacques Monicat, Paris,
Imprimerie nationale, coll. « Chartes et dipldmes relatifs a I’histoire de France », 1943, p. 115-
116, acte n°566, adressé au chapitre de Reims et évoquant 'appel du roi a la mobilisation
contre une invasion du comte de Flandre, faite « in dampnum corone ». Il s’agit donc de se
battre « tam pro capite nostro quam pro corona regni defendenda ». Voir le commentaire
d’Ernst Kantorowicz, The King’s Two Bodies: A Study in Mediaeval Political Theology,
Princeton, Princeton University Press, 1957, trad. fr. Les Deux Corps du roi, Paris, Gallimard,
1989, p. 246 : pour lui, la couronne est un peu plus que sa téte, et un peu plus que le royaume,
et « 'imprécision méme du symbole a peut-étre été son plus grand atout et le flou la véritable
force de 'abstraction symbolique ». Reste qu’on peut se demander si la formule de 1197
ne distingue pas surtout entre les « hommes » du roi appelés a défendre son « chef » et les
« fidéles » concernés par la « couronne ».

18 Gesta, §181 (p. 267) ; il s’agirait d’aller ravager le Hainaut, une sorte d’action beaucoup plus
fréequente que la bataille.

19 Frédérique Lachaud, Jean sans Terre, Paris, Perrin, 2018, p. 161-162.

[N
o\
w

SsaulAnog ap 3||IeJeq ] 3p S} S3) SUEp Sieduelj ageuuoleq 91 AWTTIHIAVE INDININOA



164

a éveillé contre Renaud les pires soupcons?®, attisés par son altercation avec
Hugues de Boves, et I'oblige donc a s'engager a fond dans la bataille, plus que
tout autre coalisé. Du c6té francais, la prudence prévaudrait si 'ost du roi ne se
voyait menacé, et prévenu par Frére Guérin d’avoir a se mettre en défense. Mais
a vrai dire, il n'est pas mauvais ensuite que le duc Eudes de Bourgogne donne
des marques de son engagement sans réserve au combat.

Baron le plus titré et gros quinquagénaire flegmatique, ce duc Eudes a
probablement été le principal de ces prudents de 'ost royal, et Cest précisément
pourquoi, me semble-t-il, plusieurs sources lui attribuent une improbable
ardeur au combat et parfois méme au conseil. Plus sobrement, Guillaume le
Breton le donne, aux Gesza, pour vexé d’'un désargonnement et de la mort de
son cheval, et pour cela galvanisé pour sa vengeance. Dans la Philippide, d’'une
certaine maniére il lache le morceau en mettant qu'Eudes voulait la bataille,
mais pour en finir plus vite et rentrer chez lui.

Beaucoup plus clairement, le tres valeureux comte Gaucher de Saint-Pol, qui
doit au roi d’avoir acquis par mariage ce comté frontalier de la Flandre3, et qui
dispose par la d’'un contingent important a 'ost de Bouvines, est expressément
soupconné d’intelligence avec I'ennemi et mis en garde par Frere Guérin: on
va l'avoir a I'eeil! Et Gaucher de lancer, ironiquement, qu'on va voir comme il
est « un bon traitre ». Il s’illustre dés lors comme pour mieux se disculper: la
percée de sa troupe est décisive a I'aile droite, et il se surpasse héroiquement en
dégageant 'un de ses vassaux®4. Dans la Philippide, Guillaume le Breton fait
mine de le mettre au rang des paladins de légende, en I'appelant un « nouvel
Ogier?s », mais je me demande si cet éloge ne serait pas a double détente:
Ogier le Danois en effet, dont Raimbert de Paris vient de composer ou de
récrire la chanson?, a bel et bien trahi la France, sans 'ombre d’un doute, avant
d’accourir iz extremis pour la sauver!

Sauver la France? Les récits de Guillaume le Breton comme beaucoup d’autres
attribuent aux coalisés un plan de partage par avance de leurs conquétes sur le
roi comme de la peau de 'ours: I'un aura Paris, I'autre Péronne. Le piquant
est qu’ils y entreront finalement comme captifs®... Mais aucun des barons

20 Gesta, §195 (p. 287).

21 Au combat, ’Anonyme de Béthune (RHGF, t. XXIV, p. 769) ; au conseil la Continuation de
Clairmarais (MGH SS, 9, 1851, p. 832-833).

22 Philippide, X, v. 533.

23 Admirablement étudié par Jean-Francois Nieus, Un pouvoir comtal entre Flandre et France,
Saint-Pol 1000-1300, Bruxelles, De Boeck, 2005.

24 Gesta, §186 (p. 276), 188 et 189 (p. 278-281).

25 Philippide, Xl, v. 209.

26 Vers1200o0u 1220 (Mario Eusebi[éd.], La Chevalerie d’Ogier de Denemarche, Milano, Istituto
editoriale Cisalpino, 1963).

27 Gesta, §201 (p. 294-295).



francais adhérents au roi n'est menacé de dépossession : ni Dijon ni Dreux ne
sont pré-attribués. Dans cette fiction, ils ne trouvent pas leur place. Dans le réel,
d’ailleurs, le roi ne leur laisse guere apparemment de nobles captifs (saufle comte
de Salisbury, cédé aux Dreux en vue d’un échange). Et, placés comme nous le
sommes en embuscade derri¢re les textes de Guillaume le Breton, ajoutons
qu'on imagine mal des barons comme Pierre d’Auxerre?® s'évertuer a la défense
des «libertés ecclésiastiques »?9 et se scandaliser du projet de sécularisation de
biens d’églises prété a 'empereur Otton3°. Entre les petits barons frontaliers de
la Flandre qui avaient des relations & ménager de l'autre c6té (mais que leurs
troupes pouvaient stimuler), et les grands barons que la coalition menacait
moins que le roi, on comprend donc qu'il y ait eu peu de faucons au conseil et
I'on voudrait étre stir qu’ils ont tous bataillé ferme — mais sur ce point, il restera
toujours de I'incertitude.

La détermination de l'ost royal a bien pu étre, tout de méme, supérieure a
celle des ducs lotharingiens d’en face, venus avec des pieds de plomb, pressés de
senfuir3’. Leur fuite désorganise 'ost impérial et contraste avec le courage, bien
relevé par Guillaume le Breton, des comtes allemands qui constituent la garde
rapprochée de 'empereur Otton32.

Du c6té frangais, les Gesza font bien sentir33 le contraste entre les barons placés
de cOté, aux ailes,  la périphérie de 'ost, et les chevaliers de la « mesnie » (hotel)
de Philippe le Magnanime. Cette « mesnie » se compose de seigneurs petits et
moyens, franciliens comme Guillaume des Barres, et elle semble s'adjoindre ici

28 Il est stigmatisé comme un grand persécuteur de ’église d’Auxerre, dans Les Gestes des
évéques d’Auxerre, éd. Michel Sot et al., t. II, Paris, Les Belles Lettres, 2006, p. 164-172. On
peut lire sur lalignée des Courtenay une importante étude de Xavier Hélary, « Les Courtenay.
La fortune d’une branche de la famille capétienne », Comptes rendus de [’Académie des
inscriptions et belles-lettres, 2015, p. 85-103.

29 Le roi les prend a son compte: Gesta, § 184 (p. 273), mais en fait elles ne sont pas
toujours son souci principal et Guérin peine a les défendre auprés de lui John W. Baldwin,
The Government of Philip Augustus. Foundations of French Royal Power in the Middle Ages,
Berkeley, University of California Press, 1986, trad. fr. Philippe Auguste et son gouvernement,
Paris, Fayard, 1991, p. 158-162).

30 Philippide, X, v. 597-641 (p. 306-308). C’est un programme auquel les grands vassaux de
Philippe Auguste pourraient n’étre point hostiles! En son prélude, la Chanson de Garin le
Lorrain, qu’ils connaissent certainement, cherche de fait a conquérir son public par une
séveére critique de la captation ecclésiastique des fiefs, source d’affaiblissement de la
France face aux Sarrasins, et elle oblige I’labbé de Cluny en personne d’y souscrire en partie:
Josephine Elvira Vallerie (éd.), Garin le Loheren, According to Manuscript A, Bibliothéque de
I’Arsenal 2983: With Text, Introduction and Linguistic Study, Ann Arbor, Edwards, 1947, 1a

4.

31 La Philippide (X, v. 671) évoque les contacts entre Philippe Auguste et le duc Henri de
Brabant.

32 Gesta, §193 (p. 285) et Philippide, XI, v. 516-520.

33 Mieuxadirevraique la Philippide, qui tend @ amalgamer tous les Francais face aux Teutons.

165

SsaulAnog ap 3||IeJeq ] 3p S} S3) SUEp Sieduelj ageuuoleq 91 AWTTIHIAVE INDININOA



166

les chevaliers artésiens3 avec le Picard Gérard la Truie, que privilégient 4 la fois
les Gesta et le Fragment de Saint-Quentin3s, les jeunes rejetons de familles nobles
puissantes (tel le comte Henri de Bar) ou appauvries (tel le porte-étendard
Galon de Montigny) et des écuyers hardis, en quéte d’exploits individuels pour
acquérir gloire et fortune. Cette « mesnie » de guerriers d’élite, audacieuse et
performante, est animée par '’émulation et, du coup, elle manque presque
d’ordre et d’ensemble dans I'épisode du roi désarconné et elle est divisée contre
elle-méme par les revendications concurrentes de faits d’armes et de captures,
apres coup. Entre ces chevaliers qui sont une troupe, et les barons qui ont
la leur et que Guillaume le Breton connait de moins prés, le contraste n’est
évidemment pas total3®, ni la distinction si facile  faire pour nous, au moment
par exemple de situer Mathieu de Montmorency ou le vicomte de Melun et
divers bannerets — sans parler d’un chef de troupe d’église comme Thomas de
Gamaches, avoué de Saint-Valery, dont I'action est déterminante au centre et
que le roi charge encore impérieusement, a la fin, de la destruction des sergents
du Brabant.

Mais il y a bien bipolarité, et Guillaume le Breton le fait sentir aux Gesta en
distinguant deux discours lors de I'entrée en bataille: celui du roi a ses proches
pour leur assurer 'aide de Dieu, en tant que défenseurs avec lui de I’Eglise, celui
de Frére Guérin aux barons pour les presser de défendre '’honneur de Dieu, du
royaume et du roi, ainsi que de leur propre salut3®.

La dualité entre baronnage et « mesnie » est a dire vrai tres classique, et
fonctionnelle. Il m'a paru possible, ailleurs3?, de distinguer entre des systemes
de valeur, 'un féodal et tout spécialement baronnial, 'autre proprement (et
dangereusement) chevaleresque, issu des « mesnies » princiéres et royales. Ici,
de fait, comme dans une chanson de geste, les barons s’activent pour la défense
de leur patrimoine commun, la France féodale, de peur d’étre blamés, jugés
indignes de leur héritage, tandis que les chevaliers de « mesnie », plus mobiles et
non encore nantis, qui se projetteraient plus facilement dans le monde arthurien

des romans, se livrent entre eux a un tournoi des ego en quéte de palmares et

34 Dufiefde Louis, ils sont sous le commandement du vicomte de Melun, qu’en fait ils éclipsent
dans le récit de Guillaume le Breton. Ils ressemblent en réalité a une « mesnie » de Louis,
qu’ils suivront en Angleterre.

35 Gesta, §188 (p. 278-280), et infra, n. 56, sur le Fragment de Saint-Quentin.

36 Au sein d’un ost que Philippe Contamine taxe a juste titre de « conglomérat », dans son
étude fondamentale sur « L’armée de Philippe Auguste », dans Robert-Henri Bautier (dir.), La
France de Philippe Auguste. Le temps des mutations, Paris, Editions du CNRS, 1982, p. 578-
594 (ici p. 583-586).

37 Gesta, §192 (p. 285) et 197 (p. 285 et 289).

38 Gesta, §184 (p. 273) et 186 (p. 275).

39 Voirmon essaisur La Chevalerie, de la Germanie antique a la France du xir siécle, 2¢ éd., Paris,
Perrin, 2012, ici p. 235.



de rétribution. D’un cbté, le souhait d’étre le meilleur, de 'autre le souci de ne
pas déchoir. D’un c6té 'espoir d’une rétribution aussi, et de l'autre la crainte
d’une commise de fief!

Une question est de savoir si Guillaume le Breton sélectionne des épisodes
et, au besoin, en déforme, au profit de 'un de ces deux groupes, négligeant
plusieurs barons#® au profit de la « mesnie » royale, dont il est chapelain, avec
son appendice artésien. Il n’a pas pour elle que de la complaisance, puisqu’il y
révele un flottement et des dissensions, dénoncant aussi les impostures de Jean
de Nesle#!, mais dans 'ensemble il la met bien en vedette. Sous sa plume elle
pallie la défaillance des communes auprés du roi. De partialité, nous le sentons
ainsi capable, méme si ses récits ont le mérite de tenir un certain équilibre entre
les diverses catégories de combattants: il met au tableau d’honneur les sergents
soissonnais, jusque dans la Philippide, et il reconnait plusieurs fois I'utilité et
la valeur des piétons#?, il ”oublie pas d’autre part les barons, méme s’il s'avere
parfois évasif (sur Pierre d’Auxerre) ou ambigu (sur Gaucher de Saint-Pol, nous
I’avons vu). Mais c’est que dans le baronnage, tout comme dans la « mesnie », il
a ses tétes, comme nous dirions, et nous pouvons nous interroger, par exemple,
sur le peu de place qu'il réserve aux barons de « I'aile gauche », a peine disjointe
il est vrai du centre occupé par le roi et les siens.

Car enfin il y a I3, faisant face aux comtes Renaud de Boulogne et Guillaume
de Salisbury et 2 Hugues de Boves, les comtes de Guines et de Ponthieu. Il les
omet, alors que d’autres sources les mentionneront ou les mettront en scene. 11
y a surtout le puissant lignage de Dreux, issu du roi Louis VI, ennemi juré de
Renaud. Or cCest a peine si Guillaume le Breton mentionne aux Gesta le vieux
comte Robert de Dreux“. Il donne I'impression que la lutte contre Renaud
est soutenue principalement par la « mesnie » royale%. Il est vrai que le comte
Robert se fait vieux, et que ses deux fils sont absents du fait qu’ils servent ou
aident sur la Loire, devant Nantes. Quant a I'évéque Philippe de Beauvais,
frére du vieux comte, connu et controversé depuis longtemps pour son gotit
des armes, il n'aura droit que dans la Philippide 3 son morceau de bravoure,
assorti d’une justification®. Mais a leurs cotés figurent aussi, dans ’Anonyme

40 Danssaliste de haus homes, ’Anomyme de Béthune (éd. cit., p. 768) en mentionne plusieurs
qgu’omettait Guillaume le Breton aux Gesta: les comtes de Grandpré, Beaumont, Ponthieu,
Guines, et Soissons, ainsi que les trois fréres de Coucy. Les comtes de Beaumont (X, v. 470)
et de Ponthieu (v. 484) sont toutefois mentionnés dans la Philippide — ainsi que celui de
Sancerre (v. 471).

41 Gesta, §196 (p. 288).

42 Voir ma Bataille de Bouvines, op. cit., p. 133-145.

43 Gesta, §194 (p. 286).

44 Ibid., §196 (p. 287-289).

45 Philippide, Xl, v. 538-550. Je me demande s’il ne s‘agit pas d’une affabulation, dans
La Bataille de Bouvines, op. cit., p.134.

-
O\
~N

SsaulAnog ap 3||IeJeq ] 3p S} S3) SUEp Sieduelj ageuuoleq 91 AWTTIHIAVE INDININOA



168

de Béthune, leurs neveux de Coucy, fils de leur sceur Alix, Enguerran III et
ses freres.

Le silence de Guillaume le Breton sur ces derniers surprend d’autant plus
qu’il est chanoine de Laon ainsi que de Senlis, tout pres de Coucy. Comment
peut-il ignorer Enguerran de Coucy, paroissien du diocese de Laon et fideéle au
roi capétien, alors qu’il met en valeur la vaillance et atténue les fautes de Renaud
de Boulogne, né de Dammartin au diocese de Senlis, en dépit de sa trahison?
Il faut remarquer sans doute qu’Enguerran III de Coucy s’attire les foudres de
plusieurs excommunications entre 1215 et 1226, la plus retentissante étant celle
de 1215 pour un attentat contre le doyen du chapitre de Laon. Il serait donc
privé de 'honneur de Bouvines, comme dans certaines chroniques d’antan son
bisaieul Thomas de Marle le fut de 'honneur de la premiere croisade et pour le
méme type de tort: son animosité contre la seigneurie d’églises“®.

Enguerran de Coucy n’est pas, pour autant, le seul baron de laile gauche a
passer & la trappe dans les Gesza et jusque dans la Philippide. Guillaume le Breton
a-t-il une partialité contre les barons, en privilégiant la « mesnie » royale, ou
furent-ils de fait beaucoup plus passifs qu’elle ? Difficile pour nous d’en décider.

Dans sa Philippide, 1a dramatisation et 'emphase éloignent de la réalité
historique de Bouvines: ne dirait-on pas d’une lutte 4 mort, d’une explosion de
furia francese contre des Teutons ou « Saxons » commodément campés comme
leurs antagonistes ancestraux ? Ceci venant en discordance avec la description
d’une bataille ot en fait 'on tue surtout des chevaux et qui, malgré tout, ne fait
guere de morts nobles, puisque les chevaliers y sauvent leur vie en se rendant,
y compris 'héroique Renaud de Boulogne! Pour autant la Philippide n’ose pas
inventer de toutes pieces un épisode, et Guillaume le Breton y glisse méme
quelques informations nouvelles, crédibles#. Il grandit bien str les barons des
deux camps, physiquement et moralement, il en ferait presque des surhommes,
en gommant notamment leur conseil de prudence et les soupcons pesant sur
certains d’entre eux. Mais il n’en cite nommément qu’a peine plus, et il grandit
pareillement le roi“®, sa « mesnie », les sergents, n’expulsant que les communes,
dontla fugitive apparition aux Gesza n'avait d’ailleurs rien de glorieux#. De sorte

que le baronnage loyal ne gagne que peu de terrain sur les autres combattants.

46 Voir mon étude sur Les Deux Ages de la seigneurie banale, Coucy, xi-xie siécle, Paris,
Publications de la Sorbonne, 1984 (2¢ éd., 2000), p. 458-462 (Enguerran Ill) et p. 80-87 et
125 (Thomas de Marle).

47 Laconnivence avec Henride Brabant: X, v. 671; le port de croix par les Flamands: X, v. 666;
le mur de piétons devant Otton: Xl, v. 250-252.

48 Ici, leroi Philippe, au lieu de rester en arriére, s’avance a la recherche d’Otton pour I'affronter
en combat singulier: XI, v. 265.

49 Elles fléchissaient au point de mettre le roi en danger, et donc de faire tout perdre : Gesta,
§191 (p. 282).



Il appartient encore au roi de justifier lui-méme la bataille du dimanche, face
a une objection®°, pour mieux surprendre 'ennemi. Pour progresser plus
significativement dans la « mémoire » de Bouvines, il faudrait que le baronnage
devienne 4 son tour I'auteur d’une bonne idée ou d’une justification, et qu’il
ravisse la vedette sur le champ de bataille aux autres combattants, au détriment
probable de I'histoire. Sera-ce possible?

LES CHEMINEMENTS DU BARONNAGE

Plusieurs narrateurs de la premiére génération, contemporains de Guillaume
le Breton, font aux barons loyaux davantage de place que lui, sans pour autant
leur attribuer tout le mérite de la victoire, et laissent un peu de c¢6té la punition
des barons félons. La Relation de Marchiennes, attachée surtout a stigmatiser
lost flamand comme allié d’un empereur excommunié®*, prend aussi soin de
recomposer un discours chrétien de Philippe Auguste aux « nobles de son ost ».
Elle réunit donc la « mesnie » aux barons, et le roi ici ne cherche pas a émouvoir
les nobles, serait-ce un instant, pour '’honneur de la couronne et du royaume,
mais seulement pour leur héritage, recu d’aieux dont ils doivent se montrer
dignes, afin de le transmettre intact & leurs héritiers. Rien de plus baronnial
que cette préoccupation féodale, prise en compte par un Philippe Auguste en
larmes dont 'humilité est ici tres soulignée, une humilité devant Dieu bien
stir, mais un peu aussi devant sa noblesse « qu’il se mit a exhorter humblement
et modestement, en pleurant® ». N’avons-nous pas la comme 'amorce des
affabulations ultérieures qui nous retiendront plus loin?

Du moins la combinaison du théme chrétien avec la vaillance noble de
France, déja fréquente dans les discours de croisade, rapproche-t-elle le moine
de Marchiennes du chapelain Guillaume le Breton. CAnonyme de Béthune,
lui, ne voit plus guere que la vaillance en sa chronique francaise, et 2 sa maniére.
La bataille de Bouvines montre 1a ce que valent les « preudomes de France »: a
qui les vit mettre a mal les Flamands et 'empereur, « bien li peust membrer de
gentils barons »%3. Mais les barons nont plus exactement I'éthique que nous
avons trouvée tout a 'heure typiquement baronniale (féodale), car '’Anonyme
de Béthune se préoccupe assez peu de 'enjeu de la bataille, il la rapproche plutot
d’un tournoi dans lequel le gain de la journée par I'un des camps n'est pas sa

50 Philippide, X,v. 754-790.

51 L’ostflamand porte des croix, mais cela fait une croisade aux c6tés d’un excommunié! Ainsi
s’explique ’échec: 'ost se délite, faute de lien social.

52 MGHSS, 26, éd. cit., p. 391.

53 RHGF,t. XXIV, p. 769. Pour ’Anonyme de Béthune, barons est synonyme de « hauts hommes »
et, pratiquement, de « chevaliers adoubés » puisqu’il distingue des bacheliers et sergents.

=
N
O

SsaulAnog ap 3||IeJeq ] 3p S} S3) SUEp Sieduelj ageuuoleq 91 AWTTIHIAVE INDININOA



170

seule préoccupation: il indique aussi de savoir & qui revient, dans chaque camp,
la palme du meilleur. C’est cela aussi qui tient en haleine la cour de Béthune,
fréquentée par des chevaliers des deux bords, et I’Anonyme pour cela distribue
son attention et répartit I'éloge, en fait, assez équitablement. Le prix revient a
deux chevaliers de rang baronnial, au moins a I'échelle, respectivement, de la
Flandre et de la France royale: Arnoul d’Audenarde surclasse ainsi les autres
Flamands, tandis que Mathieu de Montmorency est tenu pour le meilleur des
Francais. C’est cependant d’Arnoul seul qu’un exploit est relaté: il cherche
'affrontement avec Guillaume des Barres et 'emporte en fait sur le duc de
Bourgogne, inexplicablement porté a jouer un réle, digne de Cliges, de chevalier
de « mesnie » frivole et téméraire, en se faisant passer pour Guillaume des Barres
dont il a revétu 'armures4.

L Anonyme de Béthune parle assez peu de Dieu, du roi et de sa « mesnie »
(Artésiens compris), des sergents soissonnais — que tout de méme il mentionnes.
Et pour finir, aux antipodes de 'optique ecclésiastique et royale sur le jugement
de Dieu, il se préoccupe surtout de nous rassurer sur le sort de barons capturés:
ceux qui s'évadent, et Arnoul d’Audenarde gracié par le roi Philippe. Il évite
ainsi avec tact d’assombrir la journée de son public en lui narrant Ferran ferré,
Renaud maltraité, ou méme Otton déchu!

D’une Histoire en francais (dite de Philippe Auguste par Charles Petit-
Dutaillis), il ne nous est parvenu qu'un fragment recopié a Saint-Quentin par
André Duchesne?é. Il nous en manque tout le début de la bataille de Bouvines,
mais la suite en est suggestive, comportant plusieurs traits inédits, qui ne se
retrouvent nulle part ailleurs que dans la chronique rimée de Philippe Mousket,
un Tournaisien qui s'arréte en 124357, Cette chronique est assez profuse, dans
sa réélaboration de seconde main d’un Bouvines tout bruissant de cris de guerre
et tout parsemé d’étendards. Elle utilise ou confirme sur plusieurs points, outre
le fragment de Saint-Quentin, Guillaume le Breton et ’Anonyme de Béthune.
Sa source ne nous échappe que lorsqu’il s’agit de certains aspects du début, et
il faut supposer, 2 mon avis, qu’elle était I’ Histoire en francais, en amont du
fragment de Saint-Quentin.

Commengons tout de méme par le fragment conservé. Si tel mot (prodome) et
telle optique (I'éloge possible des deux camps) y sont communs avec ’Anonyme

54 Ibid.,p.769E,F,G.

55 [Ibid., p. 768 K.

56 Charles Petit-Dutaillis (éd.), « Fragment de I'Histoire de Philippe Auguste, Roy de France, tiré
d’un Cahier en parchemin de la Bibliothéque de I’église collégiale de Saint-Quentin », BEC,
87,1926, p. 110-123.

57 Baronde Reiffenberg (éd.), Chronique de Philippe Mouskes, Bruxelles, M. Hayez, 1836-1845,
3vol., t. I, p. 349-376 (récit de Bouvines auxv. 21517-22226), également MGH SS, 26, éd. cit.,
p.755-764.



de Béthune, la perspective y est tout de méme beaucoup moins éloignée de celle
de Guillaume le Breton, plus ecclésiastique et féodale —a ceci prés que le roi n'y
est désargonné que par accident, au milieu des siens. Une attention privilégiée
se porte sur le petit groupe artésien et picard, déja trés bien servi par le récit des
Gesta, dont fait partie Michel de Harnes, le commanditaire probable de cette
Histoire dite de Philippe Auguste. Le chevalier Gérard la Truie n’est a coup stir
pas un baron, mais un chevalier errant de grand renom. Guillaume le Breton
lui a reconnu le mérite d’avoir frappé 'empereur Otton*®.

Si ensuite nous admettons que Philippe Mousket nous apporte des échos
et amplifications du début perdu, nous y voyons que Gérard la Truie avait
mordu en outre sur le role de Frere Guérin en donnant au roi le conseil décisif
de simuler la fuite pour mieux se retourner au moment opportun. De toute
maniére, il est intéressant pour notre enquéte que Philippe Mousket peigne au
conseil les barons embarrassés, silencieux : interrogés par le roi, ils ne savent quel
plan de bataille imaginer et ils consentent a ce que la Truie s'exprime, méme
s'il n’est pas des leurs, au risque de les surclasser®. Peu apres, chez Philippe
Mousket, probablement d’apres la partie perdue de I Histoire dite de Philippe
Auguste, ce sont les Artésiens et la « mesnie » que le roi embrasse, avant de
remettre l'oriflamme & Galon de Montigny, lors de la scéne touchante ot il
demande a ses proches de le protéger lors de la bataille®.

Durant la bataille méme, les barons ne jouent pas non plus un grand réle, ni
dans le Fragment de Saint-Quentin ni chez Philippe Mousket, qui met en valeur
le seul duc Eudes: a son tour d’incarner le nouvel Ogier®, et I'on cherche en
vain Gaucher de Saint-Pol, les Dreux, et d’autres comtes dans une fresque assez
vaste ol ne sont oubliés pourtant ni les sergents ni les communes. Lavantage
reste aux chevaliers de « mesnie ».

Le Cistercien de Clairmarais, pres de Saint-Omer, qui est I'un des
continuateurs (entre 1214 et 1226) de la Flandria generosa, est le premier a
réserver un vrai réle aux barons de France, dans un conseil avec le roi. Non
seulement ils ne se dérobent plus  la bataille, mais ils se mélent de la justifier
et de la mener 2 la place du roi. Pierre d’Auxerre déclare licite la bataille du
dimanche, au nom de la légitime défense, alors que dans la Philippide ¢ érait
le roi qui levait les scrupules des barons. Quant au duc Eudes, le Cistercien de
Clairmarais lui préte une idée originale, et trés ambigué, puisqu’elle revient au
fond a tester le roi comme lui-méme testera un jour ses barons, dans le récit du

58 Mais il le cite toujours un peu vite, et le fait éclipser par Guillaume des Barres: Gesta, § 192
(p. 283-284), Philippide, XI, v. 387 et 402.

59 Chronique de Philippe Mouskes, éd. cit., v. 21553-21584.

60 Ibid.,v. 21703-21730.

61 [bid.,v.21963-21968 (ou le nouvel Hector). Juste aprés « ceux du Ponthieu » et non le comte.

[=Y
~N
iy

SsaulAnog ap 3||IeJeq ] 3p S} S3) SUEp Sieduelj ageuuoleq 91 AWTTIHIAVE INDININOA



172

Ménestrel de Reims. Le duc Eudes, en effet, presse le roi d’aller se réfugier dans
Lens et de s’en remettre a ses « vassaux et barons » (militibus et principibus) du
soin de la bataille. Ainsi le conseil baronnial de prudence, peu glorieux, est-il
transformé en altruisme courageux. Mais il tourne aussi a 'avantage du roi, en
lui permettant de repousser bravement cette proposition qui le priverait de la
gloire plus encore que du péril. Cette belle repartie au duc Eudes reste pourtant,
dans la Continuation de Clairmarais, la seule belle conduite de Philippe Auguste
aBouvines®: impossible pour lui de s’y relever crinement ou miraculeusement,
dés lors que sa chute n’est pas mentionnée!

Les barons, valorisés avec lui au conseil, ne le sont pas davantage que lui
dans le récit du combat, auquel le moine de Clairmarais donne une inflexion
inhabituellement « populiste » : il affirmant d’emblée que « partout les
adversaires se mélangent entre eux, cavaliers et piétons, en se frappant
mutuellement de toutes leurs forces®3 ». Et d’enchainer sur un épisode inédit,
qu’il est seul  nous faire connaitre: le comte de Ponthieu, mis en difficulté par
des sergents adverses, brabangons, qui valent bien les chevaliers, est transformé
lui-méme en piéton, ainsi que ses vassaux, et ni ce baron ni les chevaliers ne s'en
sortiraient sans I'aide des communes du Ponthieu.

En dépit de cetaccident d’'un comte dans la Continuation de Clairmarais, les
barons progressent peu a peu, au fil des années, dans les narrations de Bouvines,
surtout dans celles qui s'adonnent  la fiction.

Livrée contre deux grands barons rebelles, les comtes de Flandre et de
Boulogne, qu’appuyait un empereur, la bataille de Bouvines avait permis a
ses premiers narrateurs de relever la contribution des sergents et des petits
chevaliers et celle de la maison (« mesnie ») du roi et des contingents de son
domaine, tandis que le grand baronnage n’était représenté (assez faiblement)
que par le duc de Bourgogne dans le camp du roi et que les comtes dignes du
titre de baron étaient, avec leurs contingents, relativement discrets a 'exception
de Gaucher de Saint-Pol.

Pourtant Nicolas de Bray, dans son Poéme sur Louis VIII, peu aprés 1228,
atribue expressément aux barons la victoire de Bouvines (mais en deux
vers seulement) : ils sont les défenseurs attitrés de la patrie, que la Flandre a
trouvés vengeurs du crime et de la trahison®. Au début du régne de Louis IX
(spécialement en 1228 et 1229), le baronnage regimbe, il tente de s'organiser

62 MGHSS, 9, éd. cit., p. 332-333. Ce cistercien met ainsi en valeur deux barons qui ont fait la
croisade albigeoise, a laquelle son ordre est attaché.

63 Ibid., p.333. Voir ma Bataille de Bouvines, op. cit., p. 139-140.

64 MGHSS, 17,1861, V. 446-456 (p. 320, avec un probléme auv. 455 : faut-il lire, aprés dextera,
nostra ou vestra?). Les barons sont consultés sur la campagne a faire contre La Rochelle
(1224), ils font sans cesse escorte au roi et leur dialogue avec lui prend beaucoup plus de
place que dans Guillaume le Breton.



en groupe de pression, comme pour restaurer le modele classique d’une
communauté de royaume réduite a son élite traditionnelle. La législation et la
défense d’un royaume chrétien ne sont-elles pas du ressort exclusif du roi et des
barons (flanqués du moins grand nombre possible de prélats) ? Dés ce moment,
plusieurs récits tendent, au moins par petites touches, de contrarier le souvenir
génant d’une défaite des barons rebelles et de rehausser la performance des
barons fidéles.

Avant 1236, le moine de St Albans Roger de Wendover fabrique un récit de
Bouvines de son cru, remployant parmi d’autres des matériaux de Guillaume
le Breton, mais visant a éloigner 'empereur Otton du roi Philippe et a faire
des comtes vassaux de Jean sans Terre les adversaires directs de ce dernier. A
I'empereur, qui reste selon lui « invaincu » malgré sa retraite, il oppose des
barons francais: Gaucher de Saint-Pol, mais aussi des comtes de Champagne et
du Perche plus inattendus! Du moins tous trois empéchent-ils tout chevalier de
« mesnie » d’entrer dans le récit. Et on aura noté combien pour ce moine anglais
contemporain de la Grande Charte les barons de tout bord constituent 'appui
et l'opposition naturels  des princes®.

En reprenant des phrases des Gesta de Guillaume le Breton dans sa chronique,
non sans occulter Frére Guérin, le Cistercien champenois Aubri de Trois-
Fontaines, vers 1240, ajoute que le roi Philippe, « dit-on », s'est entendu souffler
le plan de bataille par des seniores milites, chevaliers d’age mir et de premiére
classe®: C’est donc a eux qu’il doit d’avoir obligé I'ennemi a avoir le soleil dans
Iceil. La chronique des Prémontrés d’Ursperg en Souabe, s'appuyant sur des
témoignages d’ecclésiastiques, allait plus loin dés les années 1220 en mettant
le roi a la remorque des « chevaliers tres vaillants et trés aguerris dont le conseil
le guidait ». Cest a eux que revient donc ici le conseil de la fuite simulée, piege
savant tendu a la chevalerie allemande en utilisant chevaliers et piétons et dans
lequel elle donne bien siir téte baissée®!

Ainsi, c’est donc en Champagne et dans 'Empire, que le roi Philippe Auguste
passe pour s’en étre remis a des chevaliers au profil baronnial de la conduite de
la bataille victorieuse. Est-ce un hasard si C’est par la aussi que surgissent, assez
tard et ensemble, vers 1260, deux récits selon lesquels, avant la bataille, le roi
trouve les paroles et les gestes solennels qu’il faut pour suggérer que, sans les
barons, sa royauté ne serait rien, et qu’elle leur devra son salut? Il n’avait jamais

65 Rogerde Wendover: MGH SS, 28, 1888, p. 44-47, entiérement conforme au texte donné par
Henry Octavius Coxe (éd.), Rogeri de Wendover chronica sive Flores historiarum, RS, 1841-
1844, 5 vol., t. Ill, p. 287-291.

66 MGHSS, 23,1874, p. 869.

67 Ibid., p.377-378. Voir 'importante étude de Jean-Marie Moeglin sur « La mémoire de
Bouvines 1214-2014 : un enjeu franco-allemand? », dans Pierre Monnet (dir.), Bouvines 1214-
2014, op. cit., p. 133-159 et ma Bataille de Bouvines, op. cit., p. 250-251.

173

SsaulAnog ap 3||IeJeq ] 3p S} S3) SUEp Sieduelj ageuuoleq 91 AWTTIHIAVE INDININOA



174

fait montre jusqu’ici d’une pareille humilité, elle était tout au plus esquissée
dans la Relation de Marchiennes.

LA PROMOTION DU BARONNAGE

Ces deux textes sont la chronique latine du moine Richer de Senones (entre
1255 et 1264), dans les Vosges®®, et la chronique francaise dite du « Ménestrel »
de Reims (vers 1260)%. Toutes deux salimentent aux rumeurs qui parcourent
la société noble qui se réunit dans les cours princiéres et baronniales, mais aussi,
a l'occasion, peut tenir « parlement » dans des monasteres.

Au matin de la bataille, selon le Ménestrel de Reims, 'ost royal entend
une messe a I'issue de laquelle le roi trempe du pain dans du vin — sans qu’il
soit expressément consacré ou méme béni par un prétre — et demande a ses
« loyaux amis » (les barons, donc) de le consommer avec lui, en souvenir de
Jésus-Christ et des douze apdtres. On dirait bien, dés lors, d'une communauté,
voire d’une communion apostolique de royaume, ou au moins d’une pairie
christianisée?. Cette liturgie se passe toutefois de clergé, et elle n’est pas une
eucharistie véritable comme on en voit lors de guerres vraiment saintes. Il
sagit surtout d’'une épreuve sacrale de la fidélité des grands. — « Et s'il en i
a qui pent mauvestie ne tricherie, ne s'i aproche ja! », lance en effet le roi.
Clest alors (« atant ») que messire Enguerran de Coucy s’avance et prend la
premiére soupe. Il devance ainsi Gaucher de Saint-Pol et le comte Etienne de
Sancerre, et tous les autres. Les barons, rapprochés du roi, confisquent ainsi
le privilege d’ordinaire réservé a la chevalerie de « mesnie », de communier avec
lui, rituellement et émotionnellement puisqu’ils pleurent de pitié au terme de
son vibrant appel a le défendre par les armes.

Le roi de Richer de Senones a des paroles fort radicales : « Vous étes tous rois »,
reconnait-il a I'adresse des barons. Et placant la couronne au milieu, il met
en quelque maniére le royaume en communauté indivise avec eux. Ils auront
d’ailleurs part au triomphe avec lui jusqu’a Saint-Denis, dans une joie que les
autres classes ne partagent plus?. Il ne saurait étre question ici que les gens du

68 MGHSS, 25,1880, p. 293-294.

69 Meénestrel, § 268-291 (p. 537-540). Voir aussi Marie Geneviéve Grossel, Les Récits d’un
Ménestrel de Reims, traduction et commentaire, Valenciennes, Presses universitaires de
Valenciennes, 2002, p. 187-199.

70 Etalaquelle manqueraient les pairs ecclésiastiques (évéques).

71 Ménestrel, § 280 (p. 539).

72 Jusqu’ici, on ne l'avait vu que dans la Philippide, X, v. 470, ol de par sa naissance il se voyait
comme le second aprés le roi. Le voila donc quelque peu pris de vitesse...

73 Ibid., p. 296, ligne 28 (cum primatibus terre).



peuple, vrai gibier de potence, savisent de shabiller en empereurs, comme dans
la Philippide™!

Naturellement, si ¢’étaient [a des comptes rendus de conseils et réunions réels,
nous devrions décrypter les manceuvres royales. Dans Richer de Senones, si le
roi Philippe retire sa couronne et flatte outrageusement le désir de royauté qui se
loge, chacun le sait bien, au fond des coeurs de maints barons, c’est pour mieux
exiger d’eux 'obéissance a la fin du discours?. Le moyen de refuser allégeance
aun roi si émouvant? Chez le Ménestrel de Reims, la communion est en méme
temps, nous venons de le voir, un test, un engagement, et le roi prend bien
soin de dire que ses grands vassaux doivent le prendre tel qu’il est comme leur
seigneur qui leur a dispensé son affection et ses bienfaits, avant de les assurer
que s'il se trouve meilleur que lui, dans le baronnage, pour étre roi, ils peuvent
le mettre 4 sa place. Voila le type méme de la proposition qu'on ne peut que
décliner: elle est unique dans les annales des monarchies médiévales, 3 ma
connaissance, mais elle reste dans I'esprit de I'interaction féodale ot les seigneurs
font souvent pression sur leurs vassaux a 'aide de surencheres d’humilité, qui
mettraient ceux-ci dans leur tort §'ils s’y laissaient prendre?”. De sorte que les
mots et gestes forts, d’apparence subversive, y ramenent toujours, en fait, au
respect de normes conformistes.

Oui. Mais des lors qu'il s’agit de chroniques légendaires, il me semble que
laffichage demeure seul, non ou mal décrypté, et que I'on repasse facilement au
premier degré. Ici, le lecteur ou I'auditeur du Ménestrel de Reims retiendront
surtout les larmes du rof, la force de 'image d’une cour découronnée, Richer de
Senones inversant une cérémonie classique, ou d’une confrérie des barons avec
un roi qui se prétend un instant électif, du bout des levres.

Et de fait, dans le méme sens, nos deux auteurs propulsent en avant les barons,
dans le reste de leurs chapitres de Bouvines, chacun a sa maniere. Le roi y fait
pietre figure, comparé & certains d’entre eux.

Dans le texte de Richer de Senones, Enguerran de Coucy s’appréte a capturer
I'empereur, lorsque vient 'interrompre la chute accidentelle du roi au milieu
des ses propres troupes, sans la gloire d’étre menacé par des piétons adverses,
ce qui montrerait son courage et la faveur de Dieu’®. De ce roi au fait, qu'est
la « mesnie » devenue? Elle ne s'illustre ici qu'a travers Galon de Montigny, le
porte-étendard. En revanche, le baronnage s’est grossi de « comtes de Normandie

74 Philippide, XIl, v. 251.

75 MGHSS, 25, éd. cit., p. 294.

76 Meénestrel, § 282 (p. 539).

77 Voirmon étude sur L’An mil et la paix de Dieu, Paris, Fayard, 1999, p. 347 (iln’est pas question
qu’unvassal accepte que la parole de son seigneur soit vérifiée par I'ordalie).

78 Richer suit la version du Fragment de Saint-Quentin, en le laissant tomber au milieu des
siens: « Fragment de [’Histoire de Philippe Auguste », éd. cit., p. 114.

175

SsaulAnog ap 3||IeJeq ] 3p S} S3) SUEp Sieduelj ageuuoleq 91 AWTTIHIAVE INDININOA



176

et de Bretagne »7 dont la présence a Bouvines est une innovation hardie. Quant
au Philippe Auguste du Ménestrel de Reims, il n’est au chapitre de Bouvines
qu’un roi faiblard de chanson de geste: il n'a pas su étre équitable avec le comte
Renaud, et de |4 est venue la guerre®. Sa seule grande scene est celle des soupes.
Apres cela il reste en retrait durant toute la bataille, étant donné que le narrateur
se focalise sur deux barons largement évoqués par Guillaume le Breton, mais
omis par Richer de Senones: le rebelle Renaud de Boulogne et le loyal Gaucher
de Saint-Pol. Laxe du récit est en effet leur inimitié, sur laquelle il est informé
par ailleurs car Guillaume le Breton la taisait. Il est vrai que la belle narration des
Gesta disait leur vaillance & tous deux, nécessaire pour les disculper du soupgon,
chacun auprés de son camp, et pouvait conduire son lecteur attentif a discerner
le parallélisme de leurs profils et 'ambivalence de Guillaume aIégard de chacun
d’eux. Mais le Ménestrel de Reims invente leur affrontement direct, recherché
par tous deux, devenu de fait indispensable, et en vue duquel le comte Gaucher
écarte en le bousculant un porte-étendard champenois®.

Le baron adverse n'est pas trop culpabilisé. Comme Girard de Vienne, Ogier le
Danois ou Raoul de Cambrai, Renaud de Boulogne est en butte & un adversaire
qui offense gravement, d’'un coup de poing en public®?, et contre lequel le roi
ne le soutient pas assez. De la sa trahison, que le public peut comprendre, loin
d’imputer a Renaud cette lese-majesté qui surgit un instant dans Guillaume
le Breton et qui pourrait permettre la mise 4 mort des nobles captifs issus du
royaume®. Renaud a donc pour le moins des circonstances atténuantes, comme
tout baron bafoué. Quant a Gaucher de Saint-Pol qui lui a fait tort, nul ne lui
en tient expressément rigueur et ¢ est lui qui assure la victoire royale de maniére
plus explicite que jamais, en capturant Renaud et décourageant ainsi 'empereur
et la coalition. En sorte que le roi ne se retrouve jamais aussi seul, au milieu de
ses barons, que dans la prose du Ménestrel de Reims.

Ces deux narrations sont trés contemporaines 'une de I'autre, et le grand
prélude avec couronne apparait chez elles pour la premiére fois. Aurait-il un
lien avec une actualité alors brilante?

Nous avons la-dessus un indice intéressant: elles conférent toutes deux, 'une

au combat, l'autre au prélude, un role éminent a un baron jusque-la plutdt

79 MGHSS, 25, éd. cit., p. 294, ligne 46.

80 Meénestrel, § 268-275 (p. 537-538).

81 /bid., § 285 (p. 540).

82 Ibid.,§ 268 (p. 537) ; Renaud alors se jette sur Gaucher, mais les barons (hauts hommes) les
séparent.

83 Gesta, §198 (p. 290) : elle permet au roi Philippe d’étre magnanime en épargnant la vie des
vaincus, méme s’il maltraite Ferran et Renaud. Voir Xavier Hélary, « Ceux qui n’auraient pas
dl y étre: quelques combattants de la bataille de Bouvines », dans Bouvines 1214-2014,
op. cit., p. 19-28.



occulté: Enguerran I11, sire de Coucy®. Richer de Senones lui réserve 'honneur
de presser 'empereur Otton, et le Ménestrel de Reims fait de lui le premier
des barons a protester de sa loyauté envers Philippe Auguste. Pourquoi cette
soudaine et tardive promotion du sire de Coucy dans le dossier de Bouvines?

Les dates et le propos de ces deux textes coincident remarqublement avec le
retentissant proces d’Enguerran IV de Coucy devant saint Louis, durant I'été
1259, a la suite de la pendaison de trois jeunes gens sur ses terres. Obligé de
subir une enquéte non consentie a propos de son honneur, Enguerran IV de
Coucy a regu le soutien de tout le baronnage, et pareille levée de boucliers,
isolant en sa cour le roi et son conseil, a produit un mouvement d’opinion, ou
du moins une propagande, dont nous avons la trace avec la chanson « Gens de
France, moult estes esbahis »... Un Bouvines des barons, mettant en vedette
le pére du sire maltraité en 1259, vient & point pour produire ou soutenir une
résistance a saint Louis.

Celui-ci voudrait détruire le privilege qui permet aux barons de refuser toute
enquéte sur leur honneur et, au cours du proces, dans la chaleur de I'été 1259
a Paris, il s’échauffe au point de menacer de mort Enguerran de Coucy pour
avoir lui-méme abusivement condamné i mort. A Popposé, la nouvelle légende
de Bouvines prétend que Philippe Auguste, I'aieul de ce roi transgressif, était
un jour descendant de son trone, ou peu s'en était fallu, pour se mettre de plein
pied avec ses barons, déclarant qu’ils étaient tous rois avec lui, ou de possibles
rois — ce qU’ils pensent souvent, de fait, iz petto, et dont on leur attribue la
pensée plus souvent encore®. Alors que Jean de Thourotte grommelle en 1259
qu’a ce compte 14, Louis IX n’aurait plus qu’a pendre tous ses barons, il est
réconfortant et politique de rappeler ou de prétendre quil y a eu un bon temps
du roi Philippe le Magnanime®”. En voila un qui ne le prenait pas de haut avec
les barons ses pairs et qui leur demandait seulement de manger et boire avec
lui — juste avant de risquer leur vie pour lui. Son petit-fils de devrait-il pas se
montrer un peu plus reconnaissant a I'égard de leurs héritiers, avoir pour eux
quelques égards?

D’autre part, la légende du soutien 4 la couronne a Bouvines doit avoir
quelque lien avec la liturgie du sacre royal, telle que I'attestent les ordines

84 Voirsupra,n. 46.

85 Voir mon étude sur « L’affaire Enguerran de Coucy (1259) », dans Luc Boltanski, Elisabeth
Claverie, Nicolas Offensatdt et Stéphane Van Damme (dir.), Affaires, scandales et grandes
causes. De Socrate d Pinochet, Paris, Stock, 2007, p. 59-77.

86 Le « Ménestrel » lui-méme colporte une rumeur selon laquelle Enguerran 1l de Coucy s’était
fait préparer une couronne, en 1226 : voir mon travail sur Les Deux Ages de la seigneurie
banale, op. cit., p. 431-432.

87 On sait qu’au xive siécle, il est arrivé aux barons ulcérés par les nouveaux progrés de la
monarchie de regretter « le bon temps du roi saint Louis » (Colette Beaune, Naissance de la
nation France, 2¢ éd. Paris, Gallimard, 1985, p. 141).

177

SsaulAnog ap 3||IeJeq ] 3p S} S3) SUEp Sieduelj ageuuoleq 91 AWTTIHIAVE INDININOA



178

contemporains®: les pairs de France® y soutiennent un moment la couronne

du roi et des barons et des dames, celle de la reine. Ce soutien n’est mentionné

pour I'instant que dans le texte des ordines, non dans 'image?°. Il parait étre une

innovation récente® et s'avére étre aussi, d’aprés mon enquéte, une véritable

spécificité francaise®? — appropriée de fait a la structure du royaume capétien,

88

89

90

91

92

Richard A. Jackson (éd.), Ordines Coronationis Franciae. Texts and Ordines for the Coronation
of Frankish Kings and Queens in the Middle Ages, Philadelphia, University of Pennsylvania
Press, 1995 et 2000, 2 vol., t. I, (p. 30-31 présentation), et t. Il, p. 291-418, pour les ordines
XXA, XXI et XXIIA. Ce ne sont pas des textes exactement comparables, seul 'ordo XXIIA est
un véritable rituel organisé, « le dernier ordo capétien », véritablement entré en vigueur, puis
traduit en frangais au xive siécle. Voir aussi Jean-Claude Bonne, Marie-Noélle Colette, Jacques
Le Goff et Eric Palazzo (dir.), Le Sacre royal d I’"époque de saint Louis d’aprés le manuscrit latin
1246 de la BnF, Paris, Gallimard, 2001. Il faut relever, pour notre propos, combien la liturgie
du sacre requiert expressément du roi une posture d’humilité.

La premiére allusion expresse aux pairs de France date de 1216, pour la condamnation de
Jean sans Terre : voir Ferdinand Lot, « Quelques mots sur ’origine des pairs de France »,
Revue historique, 54, 1894, p. 34-59; Richard A. Jackson, « Peers of France and princes of
the blood », French Historical Studies, 7, 1971, p. 27-46 ; Pierre Desportes, « Les pairs de
France et la couronne », Revue historique, 282, 1989, p. 305-340. Ordines Coronationis
Franciae, éd. cit., t. Il, p. 302 (ordo XXA.12 et 13), p. 357 (ordo XXI.38), p. 401 (ordo XXIIA, 38:
’archevéque est seul a mettre au roi la couronne, mais tous les pairs, clercs et laics, et eux
seuls, la soutiennent de la main), p. 405-406 (51: vivat rex! et début de la messe) et 408 (55 :
offertoire, ol le roi offre du pain et du vin). Pour la reine, la couronne est soutenue par les
«barons » et les dames les plus nobles (p. 303: ordo XXA. 15; p. 362: ordo XXI. 58; p. 413:
ordo XXIIA. 66 et 68).

L’ordo XXI, pourtant bien illustré, ne donne pas d’image de ce soutien de la couronne. C’est
sous Charles V que illustration en apparait (alors méme que Les Grandes Chroniques
de France ne le mentionnent pas expressément), et prend une portée politique: Anne
H. Hedeman, « Copies in context: the coronation of Charles V in his Grandes Chroniques
de France », dans Janos M. Bak (dir.), Coronations: Medieval and Early Modern Monarchic
Ritual, Berkeley/Los Angeles/Oxford, University of California Press, 1990, p. 75-81. Tout
un programme iconographique du xv¢ siécle, étudié par Philippe Contamine (« Les pairs de
France au sacre des rois [xve siécle]. Nature et portée d’un programme iconographique »,
dans De Jeanne d’Arc aux guerres d’ltalie : figures, images et problémes du xv siécle,
Orléans, Paradigme, 1994, p.111-130) se porte sur le projet des objets royaux par les pairs
en procession vers le sacre, ce qui n’est pas propre a la France. Ultérieurement, le rdle de
soutien de la couronne a été disputé aux « pairs de France » par les princes du sang. En 1775,
iln’y avait plus que ces derniers; en 1825 aussi. Iy avait alors de toute maniére bien trop de
pairs: une chambre entiére, au sein de laquelle qui edt-on choisi?

Avec son prélude en 1179: au sacre de Philippe Auguste, Henri le Jeune aurait soutenu la
couronne (seul) « en signe de sa soumission », selon Rigord, Histoire de Philippe Auguste,
éd. ettrad. Elisabeth Carpentier, Georges Pon et Yves Chauvin, Paris, Editions du CNRS, 2006,
p. 127 : « coronam super caput regis Francie ex debita subjectione humiliter portante » ; ce qui
devient, dans Les Grandes Chroniques de France, t. VI, p. 95, « par la raison de son homage
et par droite subjection ». Commentaire, peut-étre un peu forcé en faveur d’une institution
dés ce moment des pairs de France autour du soutien de la couronne par Pierre Desportes,
« Les pairs de France et la couronne », art. cit., p. 320.

Rien de tel en Aragon: Bonifacio Palacios Martin, La Coronacion de los reyes de Aragon,
1204-1410: aportacion al estudio de las estructuras politicas medievales, Valencia/Zaragoza,
Anibar ediciones/Universidad de Zaragoza, Facultad de filosofia y letras, Departamento de
historia medieval, 1975, p. 318 (prélats seuls). Juste un petit élément danois au xvie siécle.
En Angleterre, les ordines ne mentionnent pas ce soutien de la couronne, on y voit plutot le
role de grands barons dans la procession d’entrée, portant les regalia: English Coronation
Records, éd. Leopold G. Wickham Legg, Westminster, A. Constable, 1901, p. 33, 84-85.



puisqu’il n’est ni unifié comme I’Angleterre, ni éclaté comme I’Allemagne, mais
plutdt « rassemblé » selon le mot de Marc Bloch. Les grands laics en France ne
se contentent pas comme en Angleterre d’apporter les regalia, ici ils parviennent
a se faire, aux cotés des prélats, une place qui symbolise tout a la fois leur
soumission et leur association naturelle au gouvernement. C’est bien ainsi que
'entendra Charles V, en faisant mettre en image le soutien par les pairs®3. Mais
apres lui la royauté francaise n'a apparemment pas trop insisté sur ce rituel dont
d’ailleurs les pairs et les princes du sang se sont disputé le privilege.

Bien entendu, il existe divers décalages entre la liturgie et la légende. Si un
roi emporte a la guerre sa couronne avec lui, ce n’est pas celle, tres lourde,
qui a servi au sacre. D’autre part, nous ne devons pas confondre barons et
pairs, en dépit d’une vraie proximité®. Il demeure tout de méme plausible
que le développement de ce rituel singulier ait suggéré, au moment opportun,
la légende singuliere de la couronne, ambigué comme lui puisque le soutien
baronnial a la royauté s'interpréte alternativement en faveur de leurs droits et
de leurs devoirs.

Beaucoup plus diffusée que celle de Richer de Senones, la chronique du
Ménestrel de Reims va marquer davantage, et les contemporains, et la postérité.

Ainsi, dans le dossier de Bouvines, les affabulations de 1260 me semblent
témoigner d’une sorte de guerre des récits. Cette guerre, le baronnage ne I'a pas
entierement gagnée, puisque les textes de Guillaume le Breton ont beaucoup
circulé, et puisque méme, en les insérant dans des ceuvres nouvelles on y a

C’est aussi ce qui apparait dans une page de Roger de Hoveden sur le couronnement de
Richard Ceeur de Lion en 1189 (Chronica magistri Rogeri de Hovedene, éd. William Stubbs,
RS, 1868-1871, 4 vol, t. Ill, p. 9-12) a ceci prés que tout de méme deux comtes soutiennent
la couronne du roi propter ponderositatem ipsius (p. 11), mais c’est le seul élément que j’ai
trouvé la-dessus dans les sources anglaises et la bibliographie sur I’Angleterre (par exemple
Henry G. Richardson, « The coronation in medieval England. The evolution of the office and
the oath », Traditio, 16, 1960, p. 111-202), il n’y a manifestement pas de véritable équivalent
a l'usage francais.

93 Martin Kinzinger, « Symbolique du sacre, succession royale et participation politique en
France au xive siécle », Francia 36, 2009, p. 91-111.

94 Ilestvraique les ordines veulent réserver ce soutien de la couronne aux « pairs de France »
pour le roi. Mais Richer met bien en téte des primates le duc de Bourgogne. La cause des
principaux barons, tel le sire de Coucy apparait plusieurs fois, sous Louis IX et Philippe Ill,
liée a celle des pairs. Guillaume de Nangis, Vie de saint Louis, dans RHGF, t. XX, p. 398:
le sire de Coucy aurait voulu « per pares Franciae secundum consuetudinem baroniae
judicari». |l obtient en 1275 de bénéficier du méme privilége que les pairs de France et les
principaux barons, en matiére d’amortissement: voir Pierre Desportes, « Les pairs de France
et la couronne! », art. cit., et Philippe Contamine, « Essai sur la place des “XII pairs” dans
I'ordo de la royauté francaise a la fin du Moyen Age », dans Claude Carozzi et Huguette
Taviani-Carozzi (dir.), Hiérarchies et services au Moyen Age. Séminaire Sociétés, idéologies
et croyances au Moyen Age, Aix-en-Provence, Publications de I'université de Provence, 2001,
p. 53-70.

179

SsaulAnog ap 3||IeJeq ] 3p S} S3) SUEp Sieduelj ageuuoleq 91 AWTTIHIAVE INDININOA



180

pratiqué des coupures : ainsi, le dominicain Vincent de Beauvais en a retiré tout
ce qui n’érait pas le roi et sa « mesnie »%! Un compromis semble toutefois réalisé
dans la traduction frangaise du récit des Gesta, émaillée de quelques petites
interpolations, que le moine Primat de Saint-Denis élabore en 1274. Les barons
y apparaissent beaucoup plus souvent, par petites touches: ils donnent conseil
comme dans les Gesta, mais ici ils sont prévenus de I'attaque adverse en méme
temps que le roi%, ajoutés aux chevaliers de « mesnie » dans le moment ot il
les bénit%?, et comme lui reviennent le soir a leurs tentes®®. Primat traduit vir:
par barons, dans 'appel aux armes lancé par le roi%, ce qui est bien restrictif.
Corrélativement d’ailleurs, il glisse davantage de chevaliers*®. De sorte que cette
traduction, insérée aux Grandes Chroniques de France, y fait entrer assurément
des sergents et des chevaliers de « mesnie » un peu inhabituels, et méme de peu
glorieuses communes, mais non sans modifier 'équilibre général des Gesta de
Guillaume le Breton, pour I'ajuster & ce qui est, comme I'a montré Bernard
Guenée, a la fois le Roman aux Roys et « 'épopée des barons du royaume »**.
La liturgie du sacre vient confirmer cette association entre rois et barons.

95 Vincent de Beauvais, Speculum historiale (Speculi maioris tomus quartus), Duaci [Douai],
B. Belleri, 1624 (reprint, Graz, Akademische Druck und Verlagsanstalt, 1965), p. 1253-1255.
Il yadonc plus qu’une nuance entre les mendiants et les moines de Saint-Denis.

96 Les Grandes Chroniques de France, t. VI, p. 326-362, ici p. 330.

97 Ibid., p.334.

98 Ibid., p.354.

99 /bid., p.332.

100 /bid., p. 327, exercitus est devenu « chevalerie ».

101 Bernard Guenée, « Les Grandes Chroniques de France. Le Roman aux Roys (1274-1518) »,
dans Pierre Nora (dir.), Les Lieux de mémoire, t. 1/1, La Nation, Paris, Gallimard, 1986, p. 189-
214, ici p. 195.



LES GUERRES DE FLANDRE DANS LE PROCESSUS DE
FORMATION DE LA COMMUNITAS REGNI AU TRAVERS DES
RECITS DES CHRONIQUEURS FRANCAIS
(1214-PREMIERE MOITIE DU XIV: SIECLE)

Isabelle Guyot-Bachy
Université de Lorraine, CRULH (Nancy)

En 1833, un rapport au roi Louis-Philippe fixait le programme des tableaux
de la galerie des Batailles du futur musée de I'Histoire de France installé dans
le chateau de Versailles®. Il établissait « [...] une suite de tableaux représentant,
dans leur ordre chronologique, les batailles et les faits militaires dont shonore
la valeur francaise, depuis la Bataille de Tolbiac jusqu’au si¢ge de la citadelle
d’Anvers? ». Le choix des sujets fut déterminé par le souverain et un comité
d’historiens, et les commandes réparties entre plusieurs artistes qui devaient,
impérativement, respecter les objectifs politico-pédagogiques fixés: précision
historique et unité d’ensemble dans le rapport entre la taille des personnages et
les dimensions du tableau etc.3.

A partir de 1837, trente-trois tableaux formérent un parcours chronologique,
déployant « toutes les gloires de la France » a travers son histoire. Or trois de
ces tableaux mettent en scéne trois batailles médiévales remportées par le roi en
Flandre: celle de Bouvines le 27 juillet 1214, celle de Mons-en-Pévele le 18 aotit
1304 et celle de Cassel le 23 aolit 1328. Entre le tableau figurant la premicére de
ces batailles et celui représentant la deuxi¢me fut placé dans I'ordre chronologique

1 Thomas W. Gaehtgens, Versailles. De la résidence royale au Musée historique, Paris, Albin
Michel, 1984 et id., « Le musée historique de Versailles », dans Pierre Nora (dir.), Les Lieux
de mémoire, t. |l, La Nation, Paris, Gallimard, 1986, rééd. coll. « Quarto », 1997, p. 1781-1801.

2 Lamise en ceuvre du programme s’arréta en fait, faute de place, a la bataille de Wagram
(1809).

3 Lesprincipaux conseillers du roi furent Auguste Trognon et Alphonse de Cailleux. Le premier
était I'ancien précepteur du prince de Joinville et 'auteur d’Etudes sur I’histoire de France
et sur quelques points de ’histoire moderne (Paris, Joubert, 1836). Il était en contact
avec Guizot, Thierry et Michelet. Le second, directeur des Musées nationaux, distribuait
les commandes aux artistes. Ceux-ci avaient essentiellement pour consigne d’éviter les
représentations allégoriques. Dans les faits, ils durent souvent se documenter par eux-
mémes. En revanche, Louis-Philippe suivit avec attention la réalisation des commandes:
voir Thomas W. Gaehtgens, Versailles. De la résidence royale au Musée historique, op. cit.,
p. 117-119.

=
[e¢]
Py

OTOT e dNS e INDHY SVLINNWIWOD



182

un quatrieme tableau, consacré a la bataille de Taillebourg (20 juillet 1242),
commandé des 183 4 a Eugene Delacroix®. Il constitue « priori une sorte d’intrus
dans le corpus que je me propose d’étudier, mais il 'est déja au moment de la
constitution de la collection du musée : Louis-Philippe ne pouvait exclure le saint
roi, défenseur de la Chrétienté, de la galerie des Batailles. Pourtant, les victoires
de Louis IX remportées pendant les croisades ne pouvaient y étre représentées,
puisqu’elles avaient été prévues pour la galerie des Croisades dans l'aile nord du
chateau. Il convenait d’ailleurs de représenter, dans cette galerie des Batailles,
saint Louis, non comme un croisé, mais comme un souverain ayant également
combattu pour 'unité nationale. La bataille de Taillebourg, quoique controversée,
etdont il convient de souligner qu’elle n’a pas été envisagée comme un événement
marquant par les chroniqueurs médiévaux, sembla faire I'affaires.

Il a donc été considéré sous la monarchie de Juillet, par le pouvoir politique,
mais aussi par les historiens consultés, que les trois journées du roi en Flandre,
parce quelles avaient fondé le lien entre la royauté et la grandeur nationale, avaient
fait de la France une nation. Sans confondre dans un anachronisme imprudent
la conception qu'eurent Louis-Philippe et ses contemporains de la nation avec la
communitas regni que nous poursuivons dans cet ouvrage, avec toute la méfiance
requise & 'égard de la lecture parfois forcée qu'ils eurent des textes médiévaux —
ou de leur indifférence 4 ceux-ci®, je voudrais confronter leur intuition avec la
perception du royaume que livrent les récits de ces batailles fabriqués et transmis
depuis les lendemains de la bataille de Bouvines jusqu’aux années qui suivirent

celle de Cassel et qui précédérent 'ouverture du conflit franco-anglais.

LA BATAILLE DE BOUVINES OU LES ARRIERE-PLANS IDEOLOGIQUES D’UN TABLEAU

Des quatre tableaux, celui de la bataille de Bouvines par Horace Vernet est
assurément le plus célebre et le plus emblématique de I'association roi-nation.

4 Bataille de Bouvines, Horace Vernet (1827) ; bataille de Taillebourg, Eugéne Delacroix (1837) ;
bataille de Mons-en-Pévéle, Charles-Philippe Lariviére (1841) ; bataille de Cassel, Henri
Scheffer (1837). On trouvera une notice sur chacun de ces tableaux dans ibid.

5 Ibid., p. 148-153. L’auteur note que le sujet du tableau a été ramené a un combat avec un
ennemi étranger, ’Anglais, la lutte contre le vassal rebelle passant totalement inapercue. Ce
tableau est le premier a figurer cette scéne dans l'iconographie de saint Louis.

6 On constate en effet que la production de vulgarisation scientifique qui accompagne la
mise en place du Musée est restée étrangeére au grand mouvement de lecture et d’édition
des chroniques médiévales qui s’est amorcé une dizaine d’années plus t6t. Ainsi Froissart
semble-t-il étre le seul chroniqueur cité aussi bien par Jean Vatout, Souvenirs historiques
des résidences royales de France, t. |, Palais de Versailles, Paris, Firmin-Didot, 1837, que
par Charles Gavard, dans la seconde version de Galerie historique de Versailles. Histoire de
France servant de texte explicatif aux tableaux, Paris, Ch. Gavard, t. 1,1839. Sur la lecture des
historiens des récits médiévaux, voir en dernier lieu Dominique Barthélemy, La Bataille de
Bouvines. Histoire et légendes, Paris, Perrin, 2018, en particulier les p. 377-390.



Mais il est aussi celui dont I'interprétation est la plus complexe, car reposant sur
tout un jeu d’ambiguités. Il convient d’en dire quelques mots en introduction a
la fois pour ne pas étre dupe de rapprochements trop rapides entre les époques,
mais pour souligner aussi les enjeux successifs d’une construction mentale?.
Rappelons en premier lieu que ce tableau fut 'un des rares a ne pas avoir été
commandé par Louis-Philippe, mais par Charles X. Exposé au Salon en 1827,
il devait prendre place dans la premiére Salle du Conseil d’Etat au Louvre.
Horace Vernet avait choisi de représenter la remise de la couronne par le roi
a ses vassaux. Cet épisode constituait 'un des principaux embellissements
apportés au récit de la bataille par les chroniqueurs de la seconde moitié du
xur siecle. Il devait largement son succes aux Récits d'un ménestrel de Reims®.
Il avait été ensuite relayé par toute la tradition historiographique des « artisans
de gloire », depuis Mézeray jusqu’a 'abbé Velly, et Louis-Pierre Anquetil 'avait
repris en 1805 sans la moindre discussion dans son Histoire de France depuis les
Gaulois jusquat la mort de Louis XVI, ouvrage qui était, dans les années 1820-
1830, 'une des grandes références de la culture historique®. Louis-Philippe,
fervent admirateur de Philippe Auguste, voulait ce tableau pour son Musée
historique. Mais parce que celui-ci avait été congu comme une illustration
d’une monarchie constitutionnelle organisée autour de la Charte, instituant les
relations du roi avec un corps de la nation étroit et au sein duquel la noblesse était
surreprésentée, il ne pouvait entrer tel quel dans la galerie des Batailles. Horace
Vernet dut reprendre sa toile. Lui adjoignant de larges bandes en bas et a gauche,
il dégagea I'espace nécessaire pour ajouter un personnage supplémentaire qui,
tournant le dos au spectateur, semble solliciter 'acquiescement des soldats
— et non plus des seuls vassaux du roi — a la scéne qui se déroule autour de la
couronne™. Par cet artifice, la légitimation du souverain par la nation trouvait
une assise socio-politique élargie, plus conforme au programme politique de
la monarchie de Juillet. Il revint aux historiens libéraux (Francois Guizot,
Augustin Thierry, Jules Michelet), qui travaillérent avec le soutien du nouveau

régime, de contester I'épisode représenté par I'artiste, en partant cette fois d’'une

7 Benedict Anderson, Imagined Communities: Reflections on the Origin and Spread of
Nationalism, London, Verso [1¢ éd., 1983], 2006. Voir aussi Jean-Marie Moeglin, « Nation et
nationalisme du Moyen Age & ’époque moderne (France-Allemagne) », Revue historique,
301,1999, P. 537-553.

8 Georges Duby, Le Dimanche de Bouvines, Paris, Gallimard, 1985, p. 265 et suiv.

9 Le catalogue de 'inauguration en 1837 témoigne de ce que la lecture des tableaux de la
galerie des Batailles était fortement inspirée de 'ouvrage d’Anquetil: Thomas W. Gaehtgens,
Versailles. De la résidence royale au Musée historique, op. cit., p. 120. Le sujet du tableau
n’est pas plus remis en cause par I’étude qui se voulait critique de Philippe-Maurice Lebon,
Mémoire sur la bataille de Bouvines en 1214, enrichi de remarques historiques, stratégiques
et critiques ; d’une liste raisonnée des auteurs consultés|...]. Ouvrage couronné parla Société
d’émulation de Cambrai, au Concours de 1833, Paris, Techener, 1835.

10 ThomasW. Gaehtgens, Versailles. De la résidence royale au Musée historique, op. cit., p. 144.

183

aipue)4 9p S8118NS S8 AHOVE-LOAND ATTAAVSI



184

lecture plus attentive et critique des récits médiévaux™. Ils crurent trouver
dans les récits les plus anciens, dont celui de la chronique de Guillaume le
Breton, la confirmation de ce que Bouvines était bien une victoire nationale.
La présence des légions des communes n’était-elle pas la preuve que « le roi avait
su unir en une nation les classes et les populations diverses » (Fr. Guizot)*2? Ils
ne virent pas — ou ne voulurent pas voir — que dans le récit originel, devenu
quasi canonique, la présence de ces communes était juste signalée, aucunement
valorisée, pour étre finalement oubliée dans la Philippide®. 1ls usérent bien vite
de la dénomination de Frangais, par laquelle Guillaume le Breton désignait des
chevaliers, certes fidéles au roi, mais dont la provenance ne dépassait guere les
limites du domaine royal, pour dire 'union d’un peuple autour du souverain. Ils
prirent pour une victoire nationale ce qui était sans doute plutdt une « victoire
nationale féodale », selon I'expression de Dominique Barthélemy, en ce sens,
que la conception que les chroniqueurs avaient de la nation ne dépassait pas les
limites de la noblesse.

C’est pourquoi nous laisserons pour le moment Bouvines, pour nous
transporter a la bataille de Mons-en-Pévele, dont la mémoire « moderne »
semble a priori moins évidente, mais qui, parce que son but était de venger le
désastre de Courtrai, forme le nceud de notre dossier.

LES RECITS DE COURTRAI ET DE MONS-EN-PEVELE : TRAITS COMMUNS

Disons-le d’emblée: sur la carte du royaume, les lieux de production des récits
de Mons-en-Pévele sont tres concentrés dans la partie septentrionale. Ceux qui
vont nous intéresser directement sont tous composés dans 'ombre étroite du
pouvoir royal, 4 Paris et & Saint-Denis. Je n’en compte pas moins de quinze,
la période est incontestablement marquée par une activité historiographique
soutenue. Tous ces textes enregistrent les différentes expéditions menées en

11 Des doutes déja sont déja perceptibles sous la plume de Charles Gavard, dans la seconde
version de Galerie historique de Versailles. Histoire de France servant de texte explicatif aux
tableaux, op. cit., t. 1, p. 88-89.

12 Georges Duby, Le dimanche de Bouvines, op. cit., p. 283. Voir Frangois Guizot, L ’Histoire de
France depuis les temps les plus reculés jusqu’en 1789, racontée a mes petits-enfants, Paris,
Librairie Hachette, 1872, t. I, p. 468.

13 Dominique Barthélemy, « Les chevaliers a Bouvines, dans la Chronique et la Philippide de
Guillaume le Breton », dans Philippe Marchand et Frangoise Verrier (dir.), Bouvines, 1214-
2014 : un lieu de mémoire, Templeuve-en-Pévéle, Société historique du pays de Pévéle, 2014,
Delaborde, Euvres de Rigord et de Guillaume Le Breton, historiens de Philippe-Auguste,
Paris, Renouard, SHF, 1885, t. I.

14 Dominique Barthélemy, « Les chevaliers a Bouvines... », art. cit; id., « Le baronnage francais
dans les récits de la bataille de Bouvines (1214-1274) et dans la liturgie du sacre royal »,
supra, p. 159-180.



Flandre, de la campagne de 1297 jusqu’a la victoire de Cassel, leur consacrant
des développements souvent substantiels, pouvant aller jusqu’a plus de 20 %
du récit®. Il n'y a pas lieu de s’en étonner, la proximité géographique, la qualité
des informateurs, le voisinage avec le pouvoir placent les chroniqueurs parisiens
dans un contexte tout a fait privilégié et les rendent sans doute plus sensibles
aux affaires du roi.

Ces récits de Mons-en-Pévele ne parlent jamais explicitement d’une
communitas regni. Mais certains de leurs traits laissent pressentir qu'une telle
communauté s’ébauche dans les esprits.

Ils expriment d’abord, souvent a 'occasion de la convocation des osts royaux,
la perception du royaume comme un ensemble territorial. Ainsi, Geoffroi de
Paris qui énumére les contingents venus des quatre coins du royaume®:

Car il avoit en sa compaingne

France, Poito et Picardie,

Anjou, Champaingne et Normendie,
Bretaingne, Thoreingne, Borgoingne,

Toute la terre de Gascoingne.

Le premier continuateur de Guillaume de Nangis dit lui aussi qu’en aotit 1302,
le roi convoqua 140000 chevaliers « ex omnibus finibus regni sui'? ». Les
chroniqueurs semblent donc témoigner de ce que I'autorité royale entend
sexercer a I'échelle du royaume. Ils confirment aussi la réponse positive aux
convocations royales, signe de 'adhésion effective de la noblesse du royaume

aux entreprises de la royauté®.

15 Chezdes auteurs comme Geoffroi de Paris ou Jean de Saint-Victor : voir Isabelle Guyot-Bachy,
« De Bouvines a Roosebecke, le souvenirdes victoires du roi en Flandre dans I’historiographie
du royaume (xme-xve siécle) » dans Anne-Héléne Allirot et al. (dir.), Une histoire pour un
royaume (xi¢-xv* siécle), Paris, Perrin, 2010, p. 51-65.

16 Geoffroi de Paris, Chronique métrique, texte publié avec introduction et glossaire [par]
Armel Diverrés, Paris, Faculté des lettres de I’Université de Strasbourg, 1956, v. 407-418,
mais on retrouve la méme idée aux v. 1117-1121, 2799-2804, 6405-6413. |l faut cependant
reconnaitre que l’on rencontre déja chez Guillaume le Breton cette perception de l'universitas
du royaume, lorsqu’a ’'année 1213, il évoque la convocation de 'ost royal aprés le refus de
Ferrand de venir vers le roi: « Communicato itaque baronum consilio, qui de Francia, de
Britannia, de Burgundia, de Normannia, de Aquitania et de omni provincia regni convenerant,
rex Philippus magnanimus, dimisso proposito eundi in Angliam, cum universo exercitu suo
divertit in Flandriam... » (Euvres de Rigord et de Guillaume Le Breton, éd. cit., t. |, p. 249-
250). Les propos de Geoffroi de Paris sont a rapprocher des listes de convocation JJ 35 et 36,
éditées dans RHGF, t. XXIII, p. 802-804.

17 Chronique latine de Guillaume de Nangis, de 1113 d 1300, avec les continuations de cette
chronique, de 1300 d 1368, éd. Hercule Géraud, Paris, Renouard, SHF, 1843, t. I, p. 321.

18 Sur ce point, Xavier Hélary, L’Armée du roi de France. La guerre de saint Louis a Philippe le
Bel, Paris, Perrin, 2012, p. 239-242.

185

aipue)4 9p S8118NS S8 AHOVE-LOAND ATTAAVSI



186

Lespace géographique est mis en valeur dans une autre circonstance, celle du
voyage dans les régions méridionales effectué par le roi, lorsqu’apres Courtrai
il éprouve le besoin de s'assurer des liens qui 'unissent a ses sujets, jusqu’aux
«derrenieres termes de son royaume » dit 'auteur de la Chronique frangaise
abrégée: a lire le récit de ce voyage, c’est autour de la personne du roi que
s organise I'universitas tant sociale (« tant du menu pueple que des nobles et des
barons ») que spatiale du royaume, établie ou renforcée par un lien d’amour sur
lequel 'auteur insiste fortement®. S’impose alors, 'auteur le dit explicitement
a la fin du passage, une communauté de destin entre le roi et le royaume. Le
continuateur latin de Guillaume de Nangis évoque de la méme maniere les
regni Francorum inimicos tout comme il avait écrit qu'a la nouvelle de Courtrai,
Charles de Valois avait compati au malheur du roi et du royaume?°. Il ajoutait
qu’il entendait rapporter la mort lamentable du comte d’Artois « pour que la
nouvelle en parvienne aI'ensemble du royaume et que tous communient dans un
méme gémissement ». Cette unité du royaume, renforcée par la compassion et
I'amour, peutaller jusqu’a la personnification. Geoffroi affirme solennellement:

Ce poise moi quant je le di,

Mes rien plus que le fa au mi

N’a nul acort ne [a]cordance
N’avra ja Flandres a douce France;

Ancois sera France vangiee (v. 1471-1475).

19 BnF, ms. fr. 10133, fol. 59: « Et enicel an ensement Phelippe li biaus roy de France tout
le tamps dyver visita la region d’Aquitaine et les Provenciaus de Toulouse et d’Aubigois
avironna usques a tant que il venist aus derreniers termes de son royaume et as ses contrees
de Nerbonnois. Et lors les courages de mout, tant du menu pueple que des nobles et des
barons qui ia esmeuz per le conselg des mauvez et par | pou se vouloient de lui deffier,
rafferma en la grace de s’amour et pour ce que il se monstra a tous liberal, large, favorable
et benigne, fu deus grandement et honorablement receu et de moult gens don se il les vout
prendre, remunere et atrait a lui universieulement les cuers de tous. Et adecertes en tant
damour fuerent envers lui affez et atres que il li promissent loiamment de effet fere lui aide
de toute leur vertu et as leurs propres despens envers tous les adversaires du royaume
de France et mesmement contre les Flamens... », passage repris avec quelques variantes
dans Les Grandes Chroniques de France, t. VIII, p. 277. Cette ceuvre amplifie et continue en
plusieurs étapes la Chronique des rois de France de Guillaume de Nangis. La partie considérée
ici a été composée a Saint-Denis au plus tot en 1304, plus vraisemblablement entre 1308 et
1314 : voir Isabelle Guyot-Bachy, « La Chronique abrégée des rois de France de Guillaume
de Nangis: trois étapes de ’histoire d’un texte », dans Sophie Cassagnes-Brouquet et al.,
(dir), Religion et mentalités au Moyen Age. Mélanges en I’honneur d’Hervé Martin, Rennes,
PUR, 2003, p. 39-46. Sur I'amour politique, voir Lydwine Scordia, « L’amour du roi est-il
une composante politique de la “nation France” au xii¢ siécle ? », dans Nation et nations au
Moyen Age. XLIVe Congrés de la SHMESP, Prague, 23-26 mai 2013, Paris, Publications de la
Sorbonne, 2014, p. 217-229.

20 Chronique latine de Guillaume de Nangis, éd. cit., t. |, p. 333.



Et 2 Mons-en-Pévéle, il loue Iattitude du roi désireux de « 'ennor de France
monter » (v. 2923).

Mais elle s'incarne naturellement dans la personne du roi. Les chroniqueurs
soulignent d’abord sa présence personnelle a la téte de I'ost, remarquable parce
que moins fréquente que celle de ses prédécesseurs®. Ils disent ensuite que ce
roi fut mis en péril. Sans doute est-ce 1a un topos attendu des récits de bataille.
Mais ce trait ne renvoie-t-il pas aussi — symboliquement — au péril que vit le
royaume, sous la menace de ses ennemis? Les chroniqueurs insistent sur le
courage déployé par le roi. Le topos est ici de nouveau évident. Pourtant, les
termes ordinaires en sont bouleversés, puisque ce ne sont pas les chevaliers
qui se portent au secours du roi mais lui qui, par son exemple personnel, les
rappelle au combat et suscite leur vaillance. C’est en combattant « ensemble »,
qu’ils remportent la victoire. On ne s’étonnera donc pas de ce que l'auteur de
la continuation de la Chronique abrégée des rois de France titre ainsi le chapitre
qu’il consacre 2 la bataille: « Ci apres povez savoir et escouter la bataille de
Monz en Poivre en Flandres du roy de France Phelippe et de ses Francois contre
les Flamens ».

Dernier trait commun a ces récits de Mons-en-Pévele, 'emploi fréquent du
possessif pour désigner le roi et ses chevaliers. A dire vrai, le procédé a été initié
dés les récits de Courtrai. Yves de Saint-Denis écrit que ce jour-la « les notres
[nostri] et les Flamands, étant sur le point de marcher les uns contre les autres,
nos chevaliers [nostri equites], avec trop d’orgueil et sans ordre de bataille, [...]
se ruant sur les ennemis, furent désarconnés et jetés a terre, et tués en grand
nombre?? ». Jean de Saint-Victor, évoquant dans son Memoriale historiarum,
les conditions du traité d’Athis, dit que les Flamands furent condamnés a payer
une somme de douze mille livres « pour les dépenses occasionnées au roi du
fait de la bataille de Mons-en-Pévele et du guet-apens tendu aux notres [contra
nostros] 3 Bruges® ». Le continuateur latin de Guillaume de Nangis explique
comment a Courtrai, « nos chevaliers [milites nostri] » présumerent de leurs
forces, il évoque un peu plus loin « notre armée [exercitus noster] », plus loin
encore « les notres [nostri] » — il s'agit cette fois de Mons-en-Pévele?. Toutes
ces expressions traduisent ou plutdt trahissent un sentiment de solidarité, la

21 Xavier Hélary, L’Armée du roi de France, op. cit., p. 64.

22 [Yves de Saint-Denis], Pars ultima chronici anno M.CCC.XVII. a Guillelmo Scoto, Sancti
Dionysii monacho, conscripti, éd. Joseph-Daniel Guigniaut et Natalis de Wailly, dans RHGF,
t. XXI, p. 204.

23 Excerpta e Memoriali historiarum, auctore Johanne Parisiensi, Sancti Victoris Parisiensis
canonico regulari: ibid., p. 676.

24 Chronique latine de Guillaume de Nangis, éd. cit., t. |, p. 332-335 (a comparer avec la
premiére continuation donnée au texte de Guillaume, p. 318-320 oli le possessif n’apparait
pas) et p. 343-345.

187

aipue)4 9p S8118NS S8 AHOVE-LOAND ATTAAVSI



188

conscience d’'une communauté d’appartenance entre le roi, le royaume, mais
aussi entre le chroniqueur qui raconte et le public auquel il s’adresse. Leur
répétition d’une chronique a I'autre témoigne du fait que cette perception est
devenue sinon spontanée du moins familiere.

PRISE DE CONSCIENCE D’UNE HISTOIRE CONTINUE ET PARTAGEE PAR LA COMMUNITAS REGNI

Jai dit plus haut que le conflit franco-flamand du régne de Philippe le Bel
avait suscité I'écriture de lhistoire. Plus encore, observe-t-on qu'il la structure.
Dans la version D de la Chronique abrégée des rois de France, le chroniqueur
rythme son récit par 'expression « tiercement; quintement apres le rebellement
de ceux de Flandre » et le conflit sous-tend le plan du récit®. Mais un autre fait
est notable. Plusieurs de ces récits composés sous le regne des derniers Capétiens
ont pour point originel la bataille de Bouvines. La Chronique de Saint-Magloire,
si elle n’a pas pour objet principal de relater les affaires de Flandre, s'ouvre
sur le souvenir de la bataille de 1214 et se clét sur celui de Mons-en-Pévéle;
Guillaume Guiart, qui confie a son lecteur dés 'ouverture de la Branche des
royaux lignages, qU'il a entrepris d’écrire aprés avoir lu une version flamande de
la guerre qui, de son point de vue, déformait la vérité, fait précéder son récit,
qu’il mene jusqu’au lendemain de la victoire de Mons-en-Pévele, d’un court
résumé de histoire des rois de France depuis les origines. Dans ce résumé, il
fait la part belle a Philippe Auguste, disant avoir trouvé dans les ceuvres, qui a
Saint-Denis relataient le régne de ce roi, les origines du conflit qu'il voyait se
dérouler sous ses yeux. Enfin, le travail opéré a Saint-Denis sur la Chronigue
abrégée des rois de France de Guillaume de Nangis est encore plus significatif.
En effet, plusieurs années aprés la mort de Guillaume, vers 1308, les moines
de l'atelier dionysien, reprenant son texte, lui donnent une continuation qui
souvre par le récit de Mons-en-Pévele. En méme temps, ils 'amplifient en y
insérant un certain nombre d’interpolations organisées en chapitres munis de
titres. Cun de ces chapitres interpolés s'intitule « C’est la bataille de Bouvines ».
Bref, I'impression prévaut que les auteurs ont volontairement associé dans un
méme récit et dans une réflexion historique globale la bataille livrée par Philippe
Auguste et celle menée en 1304 par Philippe le Bel.

25 Cette version D (selon la nomenclature de Léopold Delisle, Mémoire sur les ouvrages de
Guillaume de Nangis, Mémoires de I’Institut national de France, 27/2, 1873, p. 287-372)
poursuit le récit jusqu’en mars 1322 et a été achevée vraisemblablement en mai de cette
méme année. Elle fut reprise par Richard Lescot lors de sa révision des Grandes Chroniques
de France: voir Isabelle Guyot-Bachy et Jean-Marie Moeglin, « Comment ont été continuées
Les Grandes Chroniques de France dans la premiére moitié du xive siécle », BEC, 163, 2005,
p. 385-433, ici p. 391-392.



Le souvenir de Bouvines, rappelons-le, avait fait son chemin dans les esprits
tout au long duxir* siecle. Dans le vieux domaine capétien, entre 1226 et 1248,
Nicolas de Bray, sans doute animé par la volonté d’imiter la Philippide, avait
composé un Carmen de gestis Ludovici VIII, qu’il dédiait a I'évéque de Paris,
Guillaume d’Auvergne. Relatant l'expédition de Louis VIII vers La Rochelle
(1224), puis celle vers Avignon deux ans plus tard, il se servait a deux reprises
du souvenir de Bouvines dans des discours fictifs par lesquels le roi exhortait
ses chevaliers a retrouver la vaillance qui leur avait permis autrefois de dompter
les Flamands?®.

Dans les années 1220-1230, les premicres tentatives pour composer des
histoires synthétiques du royaume faisaient systématiquement sa place a
I'événement, a sa date, en quelques mots ou quelques lignes qui disaient la
victoire du roi au « pont de Bouvines ». Entre 1217 et 1230, 'Anonyme de
Chantilly-Vatican réalisait une premiere histoire intégrale du royaume en
langue romane. Il y racontait Bouvines en traduisant la Philippide. En 1274
enfin, Primat offrait & Philippe le Hardi un exemplaire du Roman aux rois. Le
récit de Bouvines tiré de la chronique de Guillaume le Breton, y occupait les
chapitres 10 4 20 du livre IIT du regne de Philippe Auguste®.

Par ailleurs, dans la seconde moitié du siécle, le souvenir de Bouvines avait
d’une certaine maniére suivi 'extension du domaine royal, conséquence de
la victoire de 1214. Dans les années 1260-1270, les récits quasi-officiels de
Guillaume le Breton étaient parvenus a Poitiers, a Limoges, a Clermont en
Auvergne, dans les provinces du centre et du sud du royaume, confiées sous la
forme d’un apanage au frére de Louis IX, Alphonse de Poitiers, avec certes un
peu de retard par rapport aux régions septentrionales, mais efficacement relayés
par les fréres précheurs et peut-étre méme par les moines de Saint-Denis qui
travaillaient de leur c6té a la diffusion des ceuvres de leur maison?2.

26 Gesta Ludovici VIII. Francorum regis, auctore Nicolao de Braia, heroico carmine, éd. Léopold
Delisle, dans RHGF, t. XVII, p. 320, v. 446-456: « Défenseurs de la patrie, dont la vaillance
fait "orgueil de la Gaule, que la triste Normandie vit autrefois victorieux, dont la renommée
publie partout la gloire et chante en tous lieux les louanges, vous que la Flandre, privée de
ses triomphes, a trouvés vengeurs du crime et de la trahison, lorsque ses habitants, que la
France, mére de la guerre, avait protégés dés leurs plus tendres années, se préparaient, selon
leur coutume, a dépouiller 'auteur de nos jours, leur seigneur et leur pére, de son diadéme
sacré, et a me dépouiller aussi, lorsque notre bras, le courage et la loyauté renversérent les
armées ennemies... » Le théme est repris un peu plus loin dans un autre discours fictif attribué
cette fois aux délibérations des Rochelais sur 'opportunité de se rendre (v. 762-769).

27 Isabelle Guyot-Bachy, « Du bon usage de Bouvines dans la construction d’une histoire du
royaume au Moyen Age et jusqu’aux lendemains de la Révolution francaise », dans Bouvines
1214-2014. Un lieu de mémoire, op. cit., p. 85-101, ici p. 86-88.

28 /bid., p. 89; Isabelle Guyot-Bachy, La Flandre et les Flamands au miroir des historiens du
royaume (x*-xv¢ siécle), Villeneuve-d’Ascq, Presses universitaire du Septentrion, 2017,
p.127-155.

189

aipue)4 9p S8118NS S8 AHOVE-LOAND ATTAAVSI



190

Clest également dans cette seconde partie du x111° siecle, nous le savons,
que furent pratiquées, sur les récits circulant, les premiéres « manipulations »
autour du discours de Philippe Auguste avant la bataille®. Le phénomene est
amorcé chez Philippe Mouskes, qui établit un lien de solidarité entre le roi et
la chevalerie, les chevaliers devant garder le corps du roi, entendu comme sa
dignité. Richer de Senones, dans les Vosges, allait plus loin et dans sa chronique,
le roi appelait les chevaliers a conclure avec lui un contrat. Enfin, le Ménestrel de
Reims, vers 1260, imaginait la scéne du partage du hanap, sorte de communion
entre le roi et ses vassaux3.

Bouvines avait donc déja sa place dans I’histoire commune du roi et du
royaume. Mais, dans les années qui suivirent Courtrai, 'épisode fit'objet d’une
réécriture liée au contexte d’un durcissement et de la prolongation jusqu’alors
inimaginable du conflit avec la Flandre.

Composant son Memoriale historiarum entre 1307 et 1322, Jean de Saint-
Victor, délaissant ses sources habituelles — le Speculum historiale de Vincent de
Beauvais ou la chronique latine de Guillaume de Nangis qui lui offraient pourtant
d’honnétes récits de Bouvines — revient aux récits de Guillaume le Breton (la
chronique etla Philippide)3'. Mais il les retouche en plusieurs points. Ainsi lit-on
sous sa plume qu'Eustache de Machelen, qui criait « 2 mort les Frangais », fut
tué par I'un de « nos » compagnons (« @ quodam satellitum nostrorum »), comme
sia pres d’un siecle de distance lui, le Victorin contemporain de Philippe le Bel,
éprouvait une solidarité avec les combattants de I'ost de 121432 Un peu plus
loin, voici les légions des communes qui rejoignent le roi. Jean les insére dans
le récit en suivant en tout point les propos de Guillaume le Breton33. Mais 4 la

différence de sa source, il y associe aussitdt le roi entouré de son ost:

Le roi trés magnanime était alors au milieu de toute 'armée, entouré et protégé
par la fleur de la chevalerie des Francs et dix chevaliers les plus forts et les plus

valeureux, dont les noms suivent, se tenaient de toute leur Ame a ses cotés. 34

29 Georges Duby, Le Dimanche de Bouvines, op. cit., p. 239 et suiv.

30 Surcesréécritures, voir Dominique Barthélemy, La Bataille de Bouvines, op. cit., p. 253-277.

31 Vincent de Beauvais, Speculum historiale (Speculi maioris tomus quartus), Duaci [Douail,
B. Belleri, 1624 (reprint, Graz, Akademische Druck und Verlagsanstalt, 1965), (L. XXX),
ch. 53-60.

32 BnF, ms. lat. 15011, fol. 423v. Ce manuscrit est désormais consultable sur le site Gallica
[http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btvib52501138w.r=latin+15011.langFR].

33 Ibid., fol. 424: « Tunc communiarum legiones de tota Picardia, Viromandia et Francia cum
vexillo sancti dyonisii venerunt ad locum ubi vexillum regis viderunt, quod ferebat illa die
Galo de Montigniaco, et penetrantes cuneos se posuerunt ante regem. » Voir le passage
correspondant dans Chroniques de Rigord et de Guillaume Le Breton, éd. cit., t. I, §191,
p. 281-282.

34 Ibid., fol. 424r-v: « Erat autem rex magnanimus in medio tocius exercitus, flore milicie
circumdatus Francorum et vallatus ei animamgque lateraliter adherebant .X. fortissimi et
probites milites quorum hec nomina sunt... »



Suit alors une liste de noms de chevaliers que Guillaume le Breton présentait, lui,
au tout début du récit de la bataille35. Enfin, pour dire le triomphe du roi et de
son ost, Jean s’ écarte encore plus nettement des propos du chapelain-biographe
de Philippe Auguste: il emprunte cette fois au Ménestrel de Reims I'anecdote
des Flamands liés avec les propres cordes qu’ils avaient eu soin d’apporter « ad
ligandum Francos »3. Puis, sur le chemin vers Paris, c’est la gens Francorum dans
son ensemble, sans distinction d’4ge ou de sexe, qui se réjouit du triomphe du
roi. Qu'entend Jean de Saint-Victor par gens Francorum? S agit-il encore pour
lui des seuls habitants de la « Francia stricta sumpta »? On ne peut s empécher de
penser que dans 'esprit d’un chroniqueur parisien des années 1307-1322, qui
sait que ['ost royal regroupe des chevaliers venus des quatre coins du royaume,
les limites de cette Francia rejoignent désormais les limites du royaume. ..

Le second exemple de la relecture de Bouvines dans ces mémes années ot le
conflit avec les Flamands s'installe dans la durée est dt aux auteurs anonymes
qui, a Saint-Denis, entreprennent de prolonger et d’interpoler la Chronique
abrégée des rois de France laissée par Guillaume de Nangis. Ils insérerent, je I'ai
dit plus haut, un chapitre consacré a Bouvines. La base du récit, fournie par
la chronique latine du Guillaume de Nangis, qui proposait une version trés
résumée de I'épisode, fut enrichie d’un certain nombre d’expressions, d’images
propres au continuateur ou empruntés & d’autres (Ménestrel de Reims)37. Tous
ces ajouts tendent & désigner Ferrand comme I'ennemi du roi et du royaume,
a exalter la vaillance chevaleresque du roi dans la bataille, mais plus encore
a souligner, autour du souverain, désigné a sept reprises comme « nostre
roi », la cohésion de « nostre gent franchoise, de « nos frangois » combattant
« ensemble » pour défendre, comme le roi les y avait diligemment admonestés,
la « courone du roiaume ».

Les événements du régne de Philippe le Bel ont incontestablement réactivé
la mémoire de Bouvines, qui parut alors comme la référence indépassable de
Iaction légitime du roi a I'égard du comté rebelle. Bouvines justifiait Mons-en-
Pévele et toutes les interventions du roi et de ses successeurs en Flandre. 11 fallait

donc donner de Bouvines une nouvelle lecture qui deviendrait le « canevas du

35 (Euvres de Rigord et de Guillaume Le Breton, éd. cit., t. |, § 184, p. 272.

36 BnF.ms. lat. 15011, fol. 426: «[...] alii sunt adducti in quadrigis et funibus propriis ligati :
adduxerant enim predicti Ferrandus et Reginaldus et Otho quadrigas cum funibus ad
ligandum Francos... » Voir Récits d’un ménestrel de Reims au treiziéme siécle, éd. Natalis de
Wailly, Paris, Renouard, SHF, 1876, § 284.

37 Je me permets de renvoyer ici a I'édition analytique que j’ai donnée de ce passage d’aprés
le manuscrit BnF fr. 10133, fol. 29v-30v, dans « De Bouvines a Roosebecke, le souvenir
des victoires du roi en Flandres », art. cit., p. 64-65. Se reporter également au passage
correspondant de la chronique latine de Guillaume de Nangis : Chronique latine de Guillaume
de Nangis, éd. cit., p. 146-149.

=
O
=

aipue)4 9p S8118NS S8 AHOVE-LOAND ATTAAVSI



192

bon récit de victoire », répondant a son pendant négatif, le « canevas du bon récit
de défaite » qui s’était mis en place de Mansourah a Courtrai3®. Ce canevas se
forge a partir de Mons-en-Pévele et est parfaitement opérationnel lorsque vers
1339, le chroniqueur parisien anonyme entreprend de faire le récit de Cassel.
I lui suffit alors de décalquer de maniére étonnante le récit que les moines de

Saint-Denis avaient donné de Mons-en-Pévele39.

Mons-en-Pévele dans la Chronique francaise abrégée,
reprise par Les Grandes Chroniques de France, t. VIII,
p. 240-242

Cassel dans la  Chronique parisienne anonyme,
éd. Amédée Hellot, Nogent-le-Rotrou, Société de
Phistoire de Paris, 1884, § 181, p. 118-122

Adonc le roy ainsi noblement soy contenant,
Frangois yce apercevans, qui ja aussi comme d’une
paour se vouloient dessambler et departir, pour le roy
secourre isnelment se hastoient, et du tout en tout a
la bataille sabandonnoient, et crioient ensemble: « Le
roy se combat!» Et ainsi la bataille constraingnant
et efforcant, de toutes pars croissant, Charles conte de
Valois, Loys conte d’Evreux, freres Phelippe le roy
de France, Gui conte de Saint Pol, Jehan conte de
Dammartin, nobles chevaliers et autres grans maistres,
princes, pluseurs contes, dux et barons et chevaliers,
avec les autres nobles compaignies i pié et & cheval, es
Flamens, lors isnelment se plungierent et embatirent,
et vers le roy se traistrent [Fr. 10133, fol. 60: qui
vertueusement et noblement se combatoit]. Lors
adonc yceulz nobles, avec leur noble et forte compaignie
a pié et & cheval, la bataille entre eulz merveilleusement
forte et aspre fu faite. Mais les Flamens, du tout en tout
furent obruez et acraventez, et de eulz fu faite grant
occision et mortalité, et si grant abateis quil ne porent
plus arrester; [...] Et ainsi, Phelippe le Biau, roy de
France, en I'an de son regne XVIII, & Mons en Pevre
en Flandres, usé de ['aide de Diew, de ces Flamens, [non
pas] sanz grant peril de li meismes, loable victoire en
raporta; et & Paris, environ la saint Denis, 2 grant joie
et inestimable revin.

Et lors le roy a grant multitude et compagnie de
chevaliers ainssi vers lez Flamens aller lez Franchoiz
yee apperchevans, pour roy aidier et lonneur du
royaulme de France & ycelle journée deffendre,
isnellement se hasterent, et [de] leurs armez, si comme
chacun povait, sappareillierent, et a4 ce du tout
sabandonnerent, disans et crians ensemble d ceux
de leur ost qui senfuyoient: « Retournez! le roy a
aujourduy victoire! » Et ainssi la bataille contraignant
et de toutez pars croissant, Charlez le conte d’Alengon,
frere du roy de France, Philippe le roy de Navarre et
conte d’Evreus, son cousin, Louys duc de Bourbon, le
duc de Bourgogne, Artus le duc de Bretaigne, Robert
d’Artoiz conte de Beaumont, le daulphin de Vienne,
le conte de Bar, noblez chevaliers, et aultrez grans
maistrez, plusieurs princes, contes, barons et chevaliers,
avec les aultrez noblez compagnies i pié et i cheval, és
Flamens lotis isnellement se plingerent, et contre eux
asprement se combatirent lors iceux noblez, avec leur
noble et forte compagnie & pié et i cheval. Entre eux
merveilleuse, aspre et aigre, fut faicte la bataille, car lez
Flamens furent du tout en tout acraventez et de eux
furent faicte grant occision et mortalité et grant abateiz
[...] Et ainssi Philippe de Valoys roy de France, au
val dessoulz Cassel en Flandres, usé de l'aide de Dieu,
de ces Flamens, non pas sans grant peril de luy mesmes,
louable victoire en rapporta, et en France & grant joye
inestimable sen revint. Et & Paris, le jour de feste saint
Michel, - la grant rue d’illec faisant droit chemin
3 leglise Nostre-Dame de Paris, encourtinés, — a
trompes, timbres et nacaires, du peuple de Paris &
grant joie fut recheu.

A contrario, les réécritures de Bouvines ont été I'occasion pour les chroniqueurs
contemporains des derniers Capétiens de transposer de maniere rétroactive au
creux du récit de cet épisode la perception qui était désormais la leur d’'un
royaume comme communauté.

38 Xavier Hélary, Courtrai, 11 juillet 1302, Paris, Tallandier, 2012, p. 120-125 et id., « “Vous étes
du poil du loup!”: genése du récit de défaite, de Mansourah (8 février 1250) a Courtrai
(11 juillet 1302) », dans Dominique Barthélemy et Jean-Claude Cheynet (dir.), Guerre et
société au Moyen Age, Byzance-Occident, vie-xie siécle, Paris, ACHCByz, 2010, p. 185-200.
39 Les passages proches sont misici en italiques.



Soyons juste: si les guerres flamandes de Philippe le Bel révélerent en plein
jour une conscience de la communitas regni chez les chroniqueurs, elles ne la
firent pas naitre ex nihilo. Il y a, nous I'avons vu, ce long cheminement entamé
apres Bouvines. Il y a aussi le poids des circonstances extérieures a ce conflit.
Prenons le cas de la représentation du royaume a la fois comme ensemble
territorial clos et comme communauté d’appartenance: la querelle avec le pape
Boniface VIII, contemporain de la premiére partie du conflit avec les Flamands,
y contribua sans aucun doute. En 1302, les chroniqueurs parisiens avaient vu
de leurs yeux la « communauté du royaume », assemblée dans la cathédrale
Notre-Dame le 10 avril. Devant cette assemblée, Pierre Flote avait annoncé
que le roi se préparait  prendre les mesures les plus efficaces pour préserver
les franchises et 'intégrité du royaume: le continuateur de la chronique latine
a bien noté I'interdiction faite que 'or et Pargent passassent « extra regni
limites®® ». Devant cette méme assemblée de Notre-Dame, Pierre Flote avait
aussi ébauché les formes et les conditions d’une Eglise gallicane. En obéissant
au roi et en consentant quelques mois plus tard a ne pas paraitre 3 Rome, les
sujets clercs du roi gagnaient a étre désormais désignés par leur appartenance
premiere au royaume, ils étaient devenus « prelati regni Franciae® ».

On pourrait sans doute remonter encore de quelques années la perception des
premiers signes d’une communitas regni chez nos chroniqueurs. Parcourons les
Gesta sancte memorie Ludovici que Guillaume de Nangis composa avant 1286 et
relisons les pages qui précedent I'épisode de Taillebourg. Lors de 'adoubement
de Robert et son investiture de I'apanage d’Artois en 1238, Guillaume avait
noté que « la quasi-totalité de la noblesse du royaume de France, de l'un et
lautre sexe, y fut présente, a la demande pressante du roi%? »; en 1241, pour
'adoubement de son frére Alphonse de Poitiers, Louis IX convoqua a Saumur

les archevéques, évéques et de nombreux abbés mais aussi « toute la chevalerie

40 Chronique latine de Guillaume de Nangis, éd. cit., t. |, p. 321. Le méme auteur revient un peu
plus loin sur le sujet, affirmant (p. 330) que le roi fait garder les « regni passus ad cautelam
regni sui majoram ». Voir Jean Favier, Philippe le Bel, Paris, Fayard, 1978, p. 320-322.

41 Chronique latine de Guillaume de Nangis, éd. cit., t. |, p. p. 325. Sur lavolonté des conseillers
de Philippe le Bel, Guillaume de Nogaret et Guillaume Plaisians, de présenter les diverses
assemblées convoquées par le roi entre 1303 et 1314, comme amples, inclusives et
représentatives du royaume, voir Elizabeth A.R. Brown, « Les assemblées de Philippe le
Bel. La promotion de I'image d’un gouvernement consultatif et consensuel », dans Jean-
Philippe Genet, Dominique Le Page et Olivier Mattéoni (dir.), Consensus et représentation :
le pouvoir symbolique en Occident (1300-1640), Paris/Rome, Publications de la Sorbonne/
Ecole francaise de Rome, 2017, p. 61-94.

42 Gesta sanctae memoriae Ludovici regis Franciae, auctore Guillelmo de Nangiaco, éd. Pierre-
Claude-Francois Daunou et Joseph Naudet, dans RHGF, t. XX, p. 324 « Ibi fuit fere tota regni
Franciae utriusque sexus, mandato regio perurgente, nobilitas congregata. » Traduction
en frangais, p. 325: « A la chevalerie du nouviau chevalier, Robert conte d’Artois, fu a
Compiengne, du commandement le roy, si comme tout le barnage de France ».

[N
O
w

aipue)4 9p S8118NS S8 AHOVE-LOAND ATTAAVSI



194

de son royaume ». C’est encore « toute la chevalerie de son royaume » qu’il
convoqua 'année suivante contre Hugues de Lusignan, comte de la Marche*.
Il semble méme qu'une dizaine d’années plus tard, la perception se soit affinée
au gré de la traduction des Gesra. A Fontenay, le roi fait des prisonniers qu’il
ordonne, d’apres le texte latin, de faire garder a Paris et dans divers autres lieux.
Mais en francais, Guillaume écrit: « Grant partie des prisonniers fit li roys
envoier a Paris et en autres lieus parmi son royaume* ». Plus loin, voici que le
roi se dirige vers Taillebourg, mais cherche a éviter 'ost des Anglais. Richard
de Cornouailles, frére d’Henri III, roi d’Angleterre, apercevant I'ost royal qui
passait outre, cherche a joindre le comte d’Artois: dans la version latine, il se
hate en direction des Frangais (« versus Francos accelerans »), tandis que dans la
version frangaise, « il mit ses armes jus et courut tantost vers 70s Frangois »%5.
Une enquéte plus approfondie permettrait vraisemblablement de relever
d’autres traces de la prise de conscience d’une communitas regni tout au long du
X11I¢ siécle, et se densifiant dans les années 1280-1300. Mais elles demeurent
diffuses et n’ont aucun caractére systématique : Guillaume de Nangis ne
transfere dans sa chronique latine, a laquelle il travaille jusqu’a sa mort en 1300,
aucun des indices que nous avons relevés dans les Gesza et dans leur traduction
francaise*®. Au début du conflit entre le comte et Philippe le Bel, il n’y a encore
aucune nécessité de lui faire place. Il est significatif que le récit de Furnes n'en
porte pas la moindre trace, alors méme que cette bataille victorieuse bénéficiait
de la présence exceptionnelle du roi a la téte de 'ost. Mais un mouvement
est amorcé, auquel les matines de Bruges et surtout le désastre de Courtrai
vont donner sa force et qui se prolongera bien au-dela. C’est tout de suite
apreés Courtrai que le continuateur de la Chronique abrégée des rois de France de
Guillaume de Nangis place cette quéte d’amour entreprise par le roi auprés des
habitants des parties méridionales du royaume*’. Mais Jean de Saint-Victor,
a 'année 1322, se souvient encore de la trahison faite & Bruges « contre les
notres »*8. Pour dire cette communitas regni balbutiante, les mots manquaient

43 Ibid., p.334: «[...Jtotam regni sui militiam adversus eum circa anni principium congregavit ».
Traduction en frangais, p. 336: « assembla ’'annee aprés au nouvel temps grant ost de par
tout son royaume ».

44 Ibid., p. 336-337.

45 Ibid., p.336-339.

46 Pour ne prendre qu’un exemple, ’hommage de Renaud de Pons se fait « publice
coram baronibus regis » dans les Gesta sancte memorie Ludovici (RHGF, t. XX, p. 338),
« communalment devant tous » dans la traduction francaise (p. 339). Ce passage n’est
pas repris dans la chronique latine (cf. Chronique latine de Guillaume de Nangis..., éd. cit.,
t. I, p. 194-195), mais il I'est pour continuer le Roman aus rois de Primat: ’lhommage est
désormais prété « devant les barons de France » (Les Grandes Chroniques de France, t. VII,
p.98).

47 Voir.supran. 8.

48 Voirsupran. 12.



encore aux chroniqueurs. Sans doute voyaient-ils dans le roi son axe fondateur,
autour duquel les vassaux formaient, naturellement, le premier cercle, mais
dont les contours, sous le coup des circonstances, tendaient de maniére diffuse
as'élargir.

Sicest bien dans les récits de victoire que s’exprima le sentiment nouveau d’'une
communitas regni, ce fut pourtant dans la tragédie de Courtrai qu’il se forgea.
Ce faisant, 'expression informelle d’une communitas regni par les chroniqueurs
répondait a la volonté du roi aprés Courtrai de donner un sens au conflit avec la
Flandre qui s'installait alors dans la durée et dans lequel lui, le roi, avait connu
une terrible défaite. Dés les lendemains du désastre, le souvenir de Bouvines
fut effectivement convoqué dans la campagne de pri¢res ordonnées par le roi
pour préparer les esprits a la revanche. Songeons aussi a la multiplication des
pelerinages et des dons aux églises & laquelle se livre le roi aprés Mons-en-Pévele,
tant il lui importait que chacun dans le royaume sache qu’il s’était battu en
personne et que Dieu, la Vierge et saint Denis avaient protégé la couronne du
royaume de France qu’il portait#. Cette lecture rencontra donc une véritable
adhésion chez les chroniqueurs. La guerre du roi contre les Flamands rebelles
est juste (« bellandi justa causa », dit Bernard Gui a propos de 'expédition
de 1315), ratifiée par la victoire et le triomphe donnés par Dieu au roi et au
royaume contre leurs ennemis communs a Bouvines, 8 Mons-en-Pévéele et a
Cassel (« dono Dei obtinuit victoriam et triumphum », écrit encore Bernard Gui).
Cette affirmation est enfin replacée au coeur d’une histoire continue et partagée

qu'exprime en toute conscience vers 1339 le chroniqueur parisien anonyme:

Et pour la victoire que nostre roy de France Philippe, par I'aide de Dieu, avoit
ainssi eue au val dessouz Cassel, fut a luy soubmise toute la terre de Flandrez
comme nous avons dist, aprez C. XIIII [ans] que le grant "Philippe, jadiz roy
de France, eust victoire jadis au pont de Bouvines contre le conte Ferrant de
Flandrez, XXVII ans aprez occision faicte de nostre gent franchoise a Brugez,
XXVI ans aprez la mortalité et trebucheure du conte d’Artoiz Robert et dez
Franchoiz faicte en la bataille de Courtray, I ans devant la bataille de Mont-en-

Pevre en Flandrez faicte du roy de France Philippe le Bel contre lez Flamens>°.

Pour conclure, revenons aux tableaux de la galerie des Batailles et constatons
que les historiens qui conseillerent Louis-Philippe eurent, par-dela des
arguments qui correspondaient aux préoccupations politiques de leur époque,
une intuition assez juste de ce « moment » ou1, dans les années qui précéderent

49 Xavier Hélary, Courtrai, 11 juillet 1302, op. cit., p. 242. Sur la couronne de France, voir
Chronique latine de Guillaume de Nangis, éd. cit., t. I, p. 344.

50 Chronique parisienne anonyme du xi# siécle, éd. Amédée Hellot, Nogent-le-Rotrou, Société
de I’histoire de Paris, 1884, § 181, p. 121-122.

Ey
O
(%,

aipue)4 9p S8118NS S8 AHOVE-LOAND ATTAAVSI



196

le grand conflit franco-anglais, émergea la conscience d’une communitas regni.
Ce n’était pas leur propos, mais pour mieux rendre compte de ce phénomene
politique majeur, ils auraient dfi conseiller a Louis-Philippe d’ajouter encore
deux tableaux dans la Galerie: celui de Courtrai (mais comment faire figurer une
défaite dans ce lieu destiné a dire la gloire de la nation), et celui de Roosebeke,
dont'absence est plus étonnante, car les récits de la victoire du jeune Charles VI
contre les Flamands portent a la fin du x1ve siecle a leur perfection — parce
que mris au creux du long conflit avec les Anglais — les balbutiements des
chroniqueurs du début du méme siecle.



COMMUNITAS REGNTET « RELATIONS INTERNATIONALES »
(XIe-XIII¢ STECLE)

Jean-Marie Moeglin
Sorbonne Université Lettres,
Centre Roland Mousnier (UMR 8596) / EPHE, Saprat (EA 4116)

Parler de « relations internationales » au Moyen Age est incontestablement
anachronique. Elles ne sont pas véritablement séparables du champ immense
des relations entre puissants et de la résolution de leurs conflits. Ceci étant,
au plus tard depuis le premier quart du x° siécle, des royaumes existent avec
une identité et des frontiéres reconnues®. Leurs souverains entretiennent des
relations en tant que souverains de pays indépendants.

Les actes essentiels de ces relations sont les rencontres des souverains et la
conclusion, a la faveur de ces rencontres, de pactes d’amitié et d’accords de
mariage. Il s’agit donc de relations personnelles, qui débouchent sur des traités
d’amicitia et des mariages entre personnes, mais il est clair qu’ils engagent aussi
les royaumes a la téte desquels ces princes se trouvent.

Le but de ce chapitre est par conséquent de s'interroger sur la tension qui
existe entre ces deux aspects : dans quelle mesure, suivant quelles modalités, avec
quelles conséquences la communitas regni se trouve-t-elle associée et engagée
dans ces actes qui relévent au prime abord des relations personnelles, d’homme
a homme, de deux princes, mais qui engagent aussi leurs royaume?

Je me concentrerai sur 'examen des relations entre les rois de France
et les souverains allemands d’un c6té, les rois de France et les souverains
anglais de l'autre, ceci dans la période large allant du début du x1¢ a la fin du
X111 siecle, en prenant en compte évidemment la chronologie différenciée de
ces rencontres.

1 Voir Hagen Keller, « Démonstrations de puissance et diplomatie au x¢ siécle : observations
surla formation des royaumes européens au Moyen Age central », dans[coll.], Les Relations
diplomatiques au Moyen Age. Formes et enjeux, Paris, Publications de la Sorbonne, 2011,
p. 31-46.

ey
O
~N

OTOT e dNS e INDHY SVLINNWIWOD



198

L’ASSOCIATION DE LA COMMUNITAS REGNI AUX RENCONTRES PRINCIERES

Lassociation de la « communauté du royaume » a ces rencontres princiéres
est mise en évidence par les chroniqueurs lorsqu’ils insistent sur la présence des
grands laics et ecclésiastiques lors de leur déroulement.

S’agissant des rencontres entre souverains « frangais » et « allemands »2, la
premiére a lieu en 1006 entre le roi Robert le Pieux et 'empereur Henri IT sur la
Meuse, sans doute a ou a c6té de Mouzon ; nous n’avons d’information sur elle
que grice a une notice lacunaire3, mais la rencontre ayant été immédiatement
suivie du siege de Valenciennes — un échec au demeurant — par une coalition
composée de 'empereur, du roi des Franci de'Ouest et méme du duc Richard IT
de Normandie, il parait assuré que de nombreux Grands des deux royaumes
participaient a 'entrevue®. Les 10-11 ao(it 1023 a lieu une nouvelle rencontre
entre Robert le Pieux et Henri II. Elle a lieu certainement au méme endroit,
entre Ivois (Carignan) sur la rive droite de la Meuse, ott 'empereur s'est établi,
et Mouzon, sur la rive gauche ot s’est établi Robert le Pieux®. Les quelques
sources qui évoquent cette rencontre insistent cette fois explicitement et méme
lourdement sur la présence massive des Grands au coté de 'un et de I'autre
prince. Le récit des Gesta des évéques de Cambrai est particuliérement explicite;
il évoque l'afflux en nombre des « diversarum nationum duces ac satrapae, ubi
summorum et illustrium virorum, tam episcoporum videlicet quam et abbatum
[...] personae. Ad hoc autem plurimi convenerunt, ut dignitatem imperatoriam
mirarentur, quam tantopere fama laudabat », et il signale le fait que I'empereur
n’a pas seulement comblé le roi de cadeaux mais aussi « omnes tam episcopos
quam abbates, sed et maiores » qui I'accompagnaient®.

Les chroniques ne donnent que de breves informations sur la rencontre
suivante, entre 'empereur Conrad Il et le roi Henri I de France, qui se déroule
entre le 18 mai et le 20 juin 1033 a Deville sur la Meuse’. Mais le fait que cette
rencontre ait été 'occasion de la rédaction d’une notice sur un échange entre
les monasteres de Stavelot et de Deutz permet d’apprendre que non seulement
les abbés de ces deux monasteres, mais aussi plusieurs Grands lotharingiens

2 Sur ces derniéres, voir d’un point de vue général Ingrid Voss, Herrschertreffen im friihen
und hohen Mittelalter. Untersuchungen zu den Begegnungen der ostfrdnkischen und
westfrdnkischen Herrscherim 9. und 10. Jahrhundert sowie der deutschen und franzésischen
Kdnige vom 11. bis 13. Jahrhundert, K6ln, Bohlau, 1987.

3 Walter Kienast, Deutschland und Frankreich in der Kaiserzeit (9oo-1270). Weltkaiser und
Einzelkonige, Stuttgart, Hiersemann, 1974-1975, 3 vol., t. I, p. 138.

4 LesGestades évéques de Cambraidonnent la liste des participants, MGH SS, 7, 1846, p. 451-

452.

Walter Kienast, Deutschland und Frankreich in der Kaiserzeit, op. cit., t. |, p. 146

MGHSS, 7, p. 480.

7 Walter Kienast, Deutschland und Frankreich in der Kaiserzeit, op. cit., t. |, p. 155.

o wn



étaient présents®. La rencontre de la seconde moitié d’avril 1043, 2 nouveau
a Ivois, entre "'empereur Henri I1I et Henri I de France, n’a pas non plus
laissé de traces suffisantes pour que I'on puisse apprécier qui était présent®. Et
il en est de méme avec la rencontre de la mi-octobre 1048, toujours a Ivois,
uniquement attestée par quelques bréves notices de chroniqueurs®, mais elle
a lieu & un moment ott Henri I semblait proche de lancer une expédition
contre 'Empire avec 'appui de nombreux Grands qui I'avaient rejoint a Senlis
pour la Pentecote 1048. Lon peut donc penser que ces mémes princes, en
tout cas certains d’entre eux, participaient a cette rencontre. Le 27 mai 1056
a lieu une nouvelle entrevue a Ivois sur la Chiers entre Henri III et Henri I¢,
'un et autre certainement accompagnés des Grands de leurs royaumes. Les
sources chronistiques s’accordent sur le fait que la rencontre s’est terminée
par un terrible éclat: défié par le roi allemand, le roi francais aurait, selon les
chroniqueurs allemands, honteusement pris la fuite dans la nuit™.

Par la suite, les rencontres entre souverains frangais et allemands s’ interrompent
pour une durée de plus d’un siecle. Un « creux » que l'on peut assez facilement
expliquer. D’une part, le mouvement séculaire qui portait les deux royaumes
héritiers de la construction carolingienne a devenir totalement indépendants
I'un de l'autre est arrivé a son point d’achevement. D’autre part et surtout,
le pouvoir des rois de France peine a s'imposer véritablement en dehors d’un
domaine royal assez restreint et a donc assez peu de raisons d’entrer en relations,
amicales ou conflictuelles, avec le voisin de 'Est. Quant a 'empereur, il est
trés vite trop absorbé, a partir des années 1070, par sa grande querelle avec la
papauté pour pouvoir mener une politique active en direction du royaume de
I'Ouest. Il est significatif que ce soit seulement apres la fin de la phase active de
cette querelle grégorienne (« concordat » de Worms en 1122) que se produise
le seul épisode marquant des relations entre les deux royaumes, la célebre
tentative, vite avortée au demeurant, d’« invasion » du royaume de France par
Henri V en 1124. Par la suite, le royaume d’Allemagne est 4 nouveau fragilisé
par laffrontement entre un parti salien-staufen et un parti saxono-welf pour
s'intéresser aux relations avec 'Ouest. En revanche, a partir des années 1150,
d’un c6té, dans le royaume de France sous Louis VII, la capacité accrue du
pouvoir royal d’intervention en dehors de son domaine, d’un autre c6té, dans
I’Empire, le raffermissement significatif du pouvoir royal et impérial a partir de
Iaccession au pouvoir de Barberousse créent les conditions favorables pour une
reprise des relations entre les deux souverains.

8 MGHDD, 4,1909,n°189, p. 251-252.

9 Walter Kienast, Deutschland und Frankreich in der Kaiserzeit, op. cit., t. |, p. 164.
10 /bid., p.168.

11 /bid., p.175.

199

« $3]RUOIIRUIRIUI SUOIIR|3I » 18 JubaJ SDYUNWWO) NITOIOW ATdVIN-NVE [



200

Il faut de fait attendre 1157 pour entendre & nouveau parler d’'un projet de
rencontre entre 'empereur Frédéric Barberousse et le roi de France Louis VII,
cette fois-ci sur la Sadéne. Selon le biographe de Barberousse, Rahewin,
Louis VII craignait beaucoup I'entrevue et comptait s’y rendre accompagné non
seulement de plusieurs évéques, mais méme d’une véritable armée. La rencontre
n’aura finalement pas lieu mais, a I'évidence, méme si ¢’était pour des raisons de
sécurité, le roi ne comptait pas venir seul™.

La rencontre prévue sur un pont a Saint-Jean-de-Losne en aofit 1162 n’aura
pas lieu non plus, mais elle est évoquée dans un trés grand nombre de sources
et beaucoup d’entre elles insistent sur le fait que les deux souverains devaient
s’y rendre entourés des Grands de leurs royaumes. Le cardinal Boson écrit
par exemple dans le Liber pontificalis que les deux souverains se rendaient au
lieu fixé, lempereur « cum universa multitudine principum suorum ac militum
armatorum », le roi « cum primatibus et episcopis atque baronibus suis »*. 11 est
vrai qu'il s'agissait de déterminer quel était, des deux prétendants au trone de
saint Pierre, le vrai pape; les deux souverains pontifes concurrents auraient da
étre présents lors de la rencontre et il semble bien que 'empereur avait voulu lui
donner 'apparence d’un véritable concile, un « concilium generale », écrivait-il
aux grands de son royaume, capable de trancher la question de la Iégitimité
entre les deux papes qui s'affrontaient. Il y a donc une ambiguité sur le statut
de cette rencontre que Barberousse affectait de considérer comme la réunion
d’un concile apportant une solution aux problémes de 'Eglise et de I'Etat d’une
maniére pré-grégorienne, et non comme une rencontre de souverains.

Les relations ne tardérent pas en tout cas a saméliorer entre 'empereur et le
souverain francais et, en 1171, une rencontre a bien lieu a Vaucouleurs entre
Louis VII et Frédéric Barberousse. Il s’agissait de prendre des mesures contre
le fléau des Brabancons. Barberousse faisait a cette occasion savoir a tous que
lui et son trés cher ami, Louis roi des Francais s’étaient rencontrés entre Toul
et Vaucouleurs « ubi ex utraque parte habuimus magnam baronum copiam® ».

Le 17 mai 1187, un traité fut conclu entre Barberousse et Philippe Auguste;;
il fut ratifié 2 Toul par Barberousse avec une bulle d’or, mais sans qu'une
rencontre ait pu avoir lieu, sans doute parce que le roi frangais avait annulé sa
venue au dernier moment. Cette rencontre eut lieu quelques mois plus tard en
décembre®. Les Annales de Mouzon qui I'évoquent insistent sur le nombre de

12 [bid., p.202-203.

13 /bid., p. 205-209 et t. lIl, p. 669-673.

14 Louis Duchesne (éd.), Le Liber Pontificalis, texte, édition et commentaire, Paris, Ernest
Thorin, 1892, t. Il, p. 406.

15 MGH DD, 10, 3¢ partie, 1985, p. 47.

16 Walter Kienast, Deutschland und Frankreich in der Kaiserzeit, op. cit., t. |, p. 236.



barons qui accompagnaient les souverains: « Eodem quoque anno Philippus rex
Francorum et Fredericus imperator cum plurimis baronum suorum mense Decembri
Mosomi sollempne colloquium habuerunt* ». Gislebert de Mons, qui rapporte
également I'événement, signale que 'un et 'autre souverain avaient convoqué
le comte de Hainaut a la rencontre, le roi de France le premier, 'empereur le
second. Le comte naurait pas été obligé d’optempérer, souligne Gislebert, car
il n’était lié a aucun des deux souverains par un lien d’hommage ; mais, comme
il était « de PEmpire », il s’y rendit tout de méme et se joignit a la suite de
Pempereur: « quia de imperio erat, ad dominum imperatorem transivit et cum eo
in colloguio illo fuir*® ».

Il faut attendre le 19 novembre 1212, aprés plusieurs projets restés sans
suite, pour retrouver une rencontre entre un Staufen et un Capétien; il s’agit
de la rencontre de Vaucouleurs entre le futur Louis VIII et Frédéric 11, le
19 novembre 1212. Il aurait di s'agir d’une rencontre entre Philippe Auguste
lui-méme et Frédéric 11, mais Philippe, alors qu'’il se dirigeait vers la Meuse,
fit demi-tour & Chélons-sur-Marne et chargea son fils de conduire I'entrevue.
Cest en tout cas ce quaffirme ’Anonyme de Laon en méme temps qu'il signale
que le roi et son fils étaient accompagnés de nombreux Grands du royaume?,
ce que confirment les Annales de Saint-Jacques de Liége de Renier de Liege,
qui précisent que les deux princes étaient accompagnés de la « trés grande
foule des princes et chevaliers® », tandis que Guillaume le Breton présente
le jeune Louis venu « cum magnatibus regni » conclure un traité et rénover de

perpétuelles amitiés®'.

17 MGHSS, 3, 1839, p. 163.

18 La Chronique de Gislebert de Mons, éd. Léon Vanderkindere, Bruxelles, Kiessling, 1904,
p. 201: « in adventu vero Domini, colloquium Frederici imperatoris Romanorum et
regis Francorum Philippi, inter Ivois et Mosun constitutum fuit; cui colloquio, ut comes
Hanoniensis interesset cum eo, dominus rex Francorum primo mandavit ipsi comiti; dominus
vero imperator similiter mandavit comiti Hanoniensi, ut cum eo ad colloquium illud veniret.
Dominus autem comes licet nemini illorum hominii fidelitate obligatus esset, tamen, quia de
imperio erat, ad dominum imperatorem transivit et cum eo in colloquio illo fuit, et inter ipsos
dominos, scilicet imperatorem Romanorum et regem Francorum, summus fuit consiliarius. »

19 « Post paululum vero temporis festinavit rex Francorum ei apud Vallem-coloris super
Mosam situm occurrere ; sed a Cathalauno revertens, filium suum Ludovicum cum multis
regni proceribus, ut ei confederaretur, transmisit; ubi confederacio inter eos iuramento est
confirmata » (MGH SS, 26, 1882, p. 454).

20 « Inter Fredericum regem Apulie et regem Francie ad colloquium conveniunt in loco qui dicitur
Vallis - color in octavis sancti Martini, maxima turba principum et militum comitati » (MGH
SS, 16,1859, p. 665).

21 « Eodem anno, celebratum est colloquium inter eumdem Fredericum et Philippum
magnanimum regem Francorum apud Vallem-Coloris, Metensi episcopo mediante ; cui
tamen non interfuit ipse rex, sed Ludovicus filius ejus primogenitus cum magnatibus regni,
et percusserunt fedus inter se et renovaverunt amicitias perpetuas, sicut fuerant inter eorum
predecessores » (Euvres de Rigord et Guillaume le Breton, historiens de Philippe Auguste,
éd. Henri-Francois Delaborde, Paris, Renouard, SHF, 1882-1885, 2 vol,, t. |, p. 240).

N
(=}
-

« $3]RUOIIRUIRIUI SUOIIR|3I » 18 JubaJ SDYUNWWO) NITOIOW ATdVIN-NVE [



202

Ennovembre 1224, apréslaconclusion du traité de Catanele 23 novembre 1223,
eut lieu la rencontre de Vaucouleurs entre Henri (VII) et Louis VIII. Méme s’il
laisse entendre, contrairement a d’autres sources, que la rencontre directe des
deux princes n'a pas eu lieu et que seuls leurs conseillers se sont rencontrés,
sans parvenir a s’entendre véritablement, Aubri de Troisfontaines signale tout
de méme que I'un et autre étaient accompagnés de nombreux Grands de
leurs royaumes. Il rapporte que le légat pontifical était venu a Toul « avec les
archevéques de Cologne et Mayence et avec le fils de 'empereur Henri et les
grands d’Allemagne », tandis que le roi de France se tenait a proximité « avec
son entourage et son conseil »*2. Lon sait, de fait, que de nombreux Grands du
royaume d’Allemagne étaient 13, puisque le 17 novembre 1224 les archevéques
Thierry II de Treéves, de Mayence et de Besancon, les évéques de Strasbourg,
Spire, Liege, Metz, Cambrai et Toul, I'abbé de Murbach, le duc de Brabant et
son fils, le duc Mathieu de Lorraine, le duc Waleran du Limbourg et encore
un certain nombre d’autres seigneurs laics étaient présents a Toul pour étre les
témoins d’un privilége accordé par Henri (VII) a 'abbaye de Gembloux3.

Il n’y aura plus ensuite, pendant plusieurs décennies, de rencontre entre
souverains allemand et frangais. Néanmoins, le 25 avril 1235, pour dissiper
les inquiétudes de saint Louis devant le mariage entre Frédéric II et la sceur du
roi d’Angleterre, Henri III, 'empereur avait proposé au roi francais de venir
« avec toute I'assistance de ses princes » le rencontrer afin de renouveler I'antique
union et amitié des souverains francais et allemands4.

Il faut attendre 1299 pour que se déroule une nouvelle rencontre entre un
souverain francais, Philippe le Bel, et un souverain allemand, Albert " d’Autriche

22 « Domnus cardinalis Conradus, a Roma regressus et per imperium Alemannie constitutus
legatus, Leodium venit ibique Vallem Benedictam ordinis Cisterciensis de novo fundatam
circa pentecosten consecravit, deinde Tullum venit in octavis beati Martini cum Coloniensi et
Moguntinensi archiepiscopis et cum imperatoris filio rege Henrico et maioribus Alemannie.
Rex quoque Francie Ludovicus cum suo colloquio et consilio fuit in eodem confinio, apud
castrum Valliscoloris, et sequenti die utriusque regni consiliatores in unum convenientes
congruum colloquium ad invicem habuerunt » (MGH SS, 23, 1874, p. 914).

23 Voir Paul Brewer Pixton, The German Episcopacy and the Implementation of the Decrees of
the Fourth Lateran Council, 1216-1245. Watchmen on the Tower, Leiden, Brill, 1995, p. 331.

24 Lettre de Frédéricllasaint Louis du 25 avril 1235 : « in ea quoque ad vos dilectionis constancia
permanentes, sicut ad invicem a nostris progenitoribus et vestris est conservata dilectio, et
cum avo et patre vestro, inclite recordationis, habuimus amicitiam illibatam, ita felici tempore
nostro vobiscum inconcusse servemus. Quocirca, cum inpresenciarum, ad visendum nostrum
imperium, in Theutoniam gressus nostros feliciter dirigamus, ubi principes nostri pre nostro
adventu convenient in vestra ponimus voldntate si vobis venire placuerit in aliguem certum
et predestinaturn locum, videbimus vos libenter, et cum eorumdem nostrorum asistencia
principum, corroborabimus vobiscum solitam et quasi fundatam a progenitoribus gratiam et
amorem, ut venire vobis non possit in dubium, quod per nos dispendium senciat vel intereat
dilectionis solite firmamentum. Ceterum, quia de felicitate... » (Lettres de rois, reines et
autres personnages des cours de France/...], éd. Jacques Joseph Champollion-Figeac, Paris,
Imprimerie royale, 1839-1847, 2 vol., t. II, p. 51).



— la derniére de la période capétienne —, & nouveau a Vaucouleurs. La encore,
'un et 'autre souverain semblent bien avoir été accompagnés d’'une grande suite
de Grands de leurs royaumes. Guillaume de Nangis I'atteste indirectement pour
la partie allemande en écrivant, il est vrai de maniére parfaitement fantaisiste,
que les Grands du royaume d’Allemagne ont accepté que le royaume de France
étende sa fronti¢re jusqu'au Rhin? tandis que 'auteur des annales viennoises
que on appelle la Continuatio Vindobonensis évoque Albert venu a la rencontre
« cum magna pompa militum?® ». De fait, il est possible qu’Albert, lorsqu’il
arrive 2 Toul 4 la fin du mois de novembre 1299, ait été accompagné par les
archevéques de Mayence et Cologne, le comte palatin du Rhin, le duc Rodolphe
de Saxe-Wittenberg ainsi que le duc de Lorraine.

Venons-en a présent aux rencontres entre souverains francais et anglais. Elles
présentent évidemment une chronologie quelque peu différente: dans la période
1066-1154, on ne recense que quelque cing rencontres parfaitement attestées
(1079, 1109, 1113, 1120, 1137) et, en tout état de cause, méme si I'on ajoute
a ce chiffre quelques rencontres probables, leur nombre ne devrait pas avoir
été supérieur a huit. En revanche, 'on en compte plus de soixante entre 1154
et 120428, Ce changement refléte incontestablement une évolution politique
de grande ampleur, la constitution de I'empire Plantagenét, le renforcement
du pouvoir royal dans les deux royaumes... Les relations entre les deux rois et
royaumes s intensifient par conséquent, mais la multiplication des rencontres
entre les mémes princes signifie surtout la fragilité d’une relation d’amitié, sans
cesse remise en cause, sans cesse a réaffirmer. Si les rencontres deviennent tres
nombreuses, c’est sans doute parce qu Henri croit pouvoir circonvenir son
interlocuteur grice a son habileté rhétorique®, mais C’est aussi parce que la
confrontation, la rivalité et la compétition entre les deux princes sont latentes,

qu’il faut souvent prévenir la rupture de la paix, ou rétablir la paix apres

25« Circa festum sancti Andrae Alberlus rex Romanorum et Philippus rex Franciae, pro pace
utriusque regni et foedere confirmando, apud Vallera Coloris convenerunt. Ubi, annuente
rege Alberto, praelatis et baronibus Allemanniae, concessum fuisse dicitur quod regnum
Franciae potestatis sue terminos, qui solum usque ad Mosam fluvium se extendunt, usque
ad fluenta Rheni fluminis dilataret » (Chronique latine de Guillaume de Nangis, de 1113 d
1300, avec les continuations de cette chronique de 1300 d 1368, éd. Hercule Géraud, Paris,
Renouard, SHF, 1847-1848, 2 vol., t. |, p. 308).

26 MGHSS, 9,1851, p. 721.

27 Voir Alfred Hessel, Jahrbiicher des deutschen Reichs unter Kénig Albrecht I. von
Habsburg, herausgegeben durch die historische Kommission bei der Bayer. Akademie der
Wissenschaften, Miinchen, Duncker und Humblot, 1931, p. 82.

28 Voir John B. Gillingham, « The meetings of the kings of France and England, 1066-1204 »,
dans David Crouch et Kathleen Thompson (dir.), Normandy and its Neighbours, 9o0-1250,
Turnhout, Brepols, 2011, p. 17-42.

29 /bid.

203

« $3]RUOIIRUIRIUI SUOIIR|3I » 18 JubaJ SDYUNWWO) NITOIOW ATdVIN-NVE [



204

qu’elle a été brisée, renouveler les gestes et les rites de 'amitié. Les rencontres
sinterrompent bien stir brutalement en 1202. Elles reprennent  la faveur du
réchauffement des relations entre les deux beaux-freres, saint Louis et Henri I1I,
puis de la paix de 1258-1259. Elles ont méme lieu & un rythme assez soutenu
entre saint Louis et Henri ITI, pour devenir & nouveau rares sous Edouard I et
Philippe le Bel avant de connaitre une petite reprise entre Edouard IT et Philippe
le Bel.

Nous avons peu de renseignements sur les premiéres rencontres entre les rois
de France et les rois d’Angleterre, ducs de Normandie. Ainsi, pour la rencontre
de Gerberoy entre Guillaume le Conquérant et Philippe I, seul le sceau de
Guillaume sur une charte du roi de France en faveur de I'église de Saint-Quentin
atteste cette rencontre. Philippe était en tout cas entouré des grands officiers
de la couronne dont les noms apparaissent sur la charte. Quant & Guillaume,
il était au moins accompagné du célebre abbé Anselme du Bec?. Lors de la
rencontre, qui est un échec, entre Louis VI et Henri I Beauclerc a Planches-de-
Néaufles (au sud de Gisors) sur la riviere de 'Epte en 1109, les deux rois étaient
accompagnés de leurs barons puisque la rencontre a failli donner lieu a une
bataille rangée, mais 'on n’en sait pas plus sur les personnes présentes. Lon sait
également trés peu sur la rencontre qui a eu lieu en 1113 autour de « 'Ormeteau
Ferré », pres de Gisors, entre Louis VI et Henri I d’Angleterre, mais 'ampleur
des concessions faites par le roi francais fait penser qu’il n’avait pas dii venir
seul3". Il devrait en avoir été de méme pour le nouveau traité de paix conclu le
18 avril 1120, toujours pres de Gisors, entre les deux rois3.

Les trés nombreuses rencontres entre Henri II puis ses fils avec Louis VII et
Philippe Auguste sont en revanche beaucoup mieux documentées.

A nouveau, comme pour les rencontres entre souverains allemands et
souverains francais, I'on note I'insistance des chroniqueurs sur la présence
de nombreux Grands dans la suite des deux rois. La continuation du Bec de
la chronique de Robert de Torigny (écrite vers 1160) rapporte que les deux
rois se sont rencontrés au début de 'année 1158 prés de Gisors, 'un et 'autre
accompagnés des barons et prélats de leurs pays, « cum prelatis sanctae ecclesiae
et baronibus utriusque provinciae », et ils ont convenu d’un mariage entre le fils
d’Henri II et une fille de Louis33. Lorsque Henri II était venu chercher a Paris
en 1158 sa future bru, il avait été regu, écrit Robert de Torigny lui-méme, avec

30 David Bates, Regesta regum Anglo-Normannorum —the Acta of William I (1066-1087), Oxford,
Clarendon Press, 1998, n® 28, p. 179-182.

31 Voir Achille Luchaire, Louis VI le Gros. Annales de sa vie et de son régne (1081-1137), avec
une introduction historique, Paris, Alphonse Picard, 1890, n°158.

32 Voir Eric Bournazel, Louis VI le Gros, Paris, Fayard, 2007, p. 150.

33 Continuatio Beccensis, dans Chronicles of the Reigns of Stephen, Henry Il, and Richard |,
éd. Richard Howlett, RS, 1884-1889, 4 vol., t. IV, p. 318-319.



de grandes démonstrations d’amitié « par le roi Louis et la reine Constance et
les Grands du royaume »34. La rencontre du 4 juin 1167 est en revanche un
échec, par la faute, écrit Robert de Torigny, des Grands du royaume de France
qui excitaient leur roi, « primoribus regni Francorum exacerbantibus lenitatem
regis Ludovici®® ». En 1170, Louis VII rencontre Henri II a Fréteval pour tenter
d’arranger une paix entre Thomas Becket et le souverain anglais. Selon le
biographe de Thomas, Guernes de Pont-Sainte-Maxence, les deux souverains
sont accompagnés de nombreux Grands laics et ecclésiastiques: « E li reis
Loéwis od mult grant baronie, / E li reis d’Engleterre od riche conpaignie, /
Arcevesque e evesque e clerc de grant clergie, / pour faire cele pais, se Deus 'ad
establie3® ». En 1173, une rencontre est organisée entre Louis VII et Henri I ; il
s'agit de tenter de négocier la paix entre Henri II, le roi Louis VII et les fils
d’'Henri II; la chronique de Roger de Howden précise que les deux souverains
étaient accompagnés de tous les Grands, laics et ecclésiastiques, de leurs deux
royaumes3. A la date de 1177, la chronique de Robert de Torigny rapporte
que Cest apres avoir rassemblé ses barons qu'Henri II, accompagné de ses fils,
rencontre Louis VII au Gué-Saint-Rémi3®. Cette présence des Grands de 'un et
lautre royaume est confirmée par les Gesta regis de Roger de Howden, qui écrit
que les deux rois sont venus au lieu de la rencontre « cum principibus et majoribus

regni sui», et qUils y ont conclu le traité dit d’Ivry3°. Lorsque, trois ans plus

34 « Mortuo Gaufrido comite Nannetensi, fratre Henrici regis Angliae, mense Julio,Henricus
rex mense Augusto transfretavit in Normantiiam, et locutus cum rege Francorum Ludovico
super Ettam fluvium de pace et de matrimonio contrahendo inter filium suum Henricum
et filiam regis Francorum Margaritam, et prestitis hinc inde sacramentis, rex Angliae venit
Argentomagum [...]. Exinde rex evocatus a rege Francorum, cum paucis venit Parisius, et
inestimabili honore a rege Ludovico et a Constancia regina et a proceribus regni exceptus est,
gaudentibus Francis et de pace duorum regum et de adventu tanti hospitis tripudiantibus »
(ibid., p.196).

35 Ibid., p. 231.

36 Guernes de Pont-Sainte-Maxence, La Vie de saint Thomas le martyr, éd. Emanuel Walberg,
Paris, Champion, 1964 [1° éd. Lund, 1922], v. 4316-4323.

37 « Convenerunt ergo ad ultimum inter Gisortium et Trie, Lodowicus rex Francorum cum
archiepiscopis, épiscopis, comitibus et baronibus regni sui; adducens secum Henricum
et Ricardum et Gaufridum, filios Henrici regis Angliae ; et Henricus rex Angliae pater cum
archiepiscopis, episcopis, comitibus et baronibus terrae suae. Et habitum est ibi colloquium
de pace facienda inter ipsum et filios suos, vii kalendas Octobris, feria tertia. In quo
colloquio » (Chronica magistri Rogeri de Houedene, éd. Williams Stubbs, RS, 1868-1871,
4 vol.,t. 1l,p.53).

38 Chronicles of the Reigns of Stephen..., éd. cit., t. IV, p. 273-274.

39 The Chronicle of the Reigns of Henry Il and Richard | known commonly under the Name of
Benedict of Peterborough [= Gesta regis de Roger de Howden], éd. William Stubbs, RS,
1867, 2 vol., t. |, p. 191. Voir aussi le texte de la Chronica du méme auteur: « Quod cum regi
Angliae constaret, appellavit ad praesentiam domini papape, pro seipso et pro terris suis, et
mox tranfretavit de Anglia in Normanniam, et habito colloquio inter ipsum et regem Franciae
apud Yveri, undecimo kalendas Octobris, coram praedicto cardinali et magnatibus utriusque
regni, rex Anglie pater per suos fidem dedit, et in animam suam jurare fecit, quod Ricardus
filius ejus, comes Pictaviae, praedictam Alais in uxorem duceret si rex Francie, pater puellae,

205

« $3]RUOIIRUIRIUI SUOIIR|3I » 18 JubaJ SDYUNWWO) NITOIOW ATdVIN-NVE [



206

tard, Philippe Auguste et Henri II renouvellent le traité, ils rappellent, selon
les Gesta regis de Howden, que ce dernier avait été conclu « in praesentia Petri
tituli Sancti Chrysogoni, presbyteri cardinalis, apostolicae sedis legati, et Ricardi
Wintoniensis episcopi, et aliorum plurimorum episcoporum, comitum et baronum
qui aderant*® ». En 1183, la question du douaire de Marguerite, demi-sceur de
Philippe Auguste et veuve du roi Henri le Jeune, suscite 4 nouveau un violent
différend entre les deux rois; il faut le régler au cours d’une entrevue des deux
souverains organisée au lieu traditionnel entre Gisors et Trie. Ils sy rendent
escortés 'un et 'autre, toujours selon les Gesta regis de Roger de Howden, de
nombreux Grands de leurs deux royaumes: « dominus rex Angliae et Philippus
rex Franciae, cum episcopis et comitibus et baronibus et majoribus terrae suae,
convenerunt ad colloguium de pace facienda* ». Lorsque les deux souverains
se rencontrent le 28 aoGt 1187, Gervais de Canterbury rapporte comment
les Grands des deux royaumes se hatent de venir (« Convenerant autem regiae
ditionis proceres plurimi, occasione colloquii quod erant inter duos reges habituri
apud Alencun v* kalendas Septembris*? »). En novembre 1188, la rencontre de
Bonsmoulins manque de dégénérer en pugilat. Gervais rapporte que les deux
rois, le comte Richard et I'archevéque de Reims menaient leurs discussions
au milieu d’un cercle d’un peuple immense: « Stabat autem in girum populus
innumerabilis, amboque reges in medio, comesque Ricardus et archiepiscopus
Remensis® ». A nouveau le 21 janvier 1188, les deux rois se rencontrent prés de
Gisors, aupres de « 'Ormeteau Ferré », lieu de tant de leurs rencontres, pour
tenter d’apaiser le violent différend qu’ils ont au sujet de la forteresse de Gisors.
Les Gesta regis de Roger de Howden ne manquent pas de préciser qu’ils y sont
I'un et lautre accompagnés des Grands laics et ecclésiastiques de leurs royaumes
(« convenerunt illuc cum archiepiscopis et episcopis et comitibus et baronibus
regnorum suorum* »). Pour la rencontre de 1189 pres de La Ferté-Bernard au
cours de laquelle Henri II refuse d’accéder aux demandes de Philippe et de

Richard, les Gesta regis de Roger de Howden donnent une longue liste des

dederit praefato Ricardo comiti Pictavie civitatem Bituricensem, cum pertinenciis suis, in
maritagium cum filia sua, sicut conventio inter illos inde facta exigit, et Henrico regi filio suo
totum Vougesin Francigenum, videlicet, totam terram quae est inter Gisors et Punteise, quam
ipse promiserat se daturum illi in maritagium cum filia sua. Sed quia rex Franciae haec dare
noluit, rex Angliae non permisit Ricardum filium suum praedictam Alais in uxorem ducere.
Tamen in eodem colloquio, consilio cardinalis et principum utriusque regni, facta est amicitia
et finalis concordia inter regem Franciae et regem Angliae in hunc modum... » (Chronica
magistri Rogeri de Houedene, éd. cit., t. Il, p. 143).

40 Roger de Howden, Gesta regis, éd. cit., t. |, p. 247-249.

41 Ibid., p. 304-306.

42 The Historical Works of Gervase of Canterbury, éd. William Stubbs, RS, 1879-1880, 2 vol., t. |,
p. 380.

43 Ibid., p. 434-435.

44 Rogerde Howden, Gesta regis, éd. cit., t. I, p. 29-30.



Grands des deux royaumes qui étaient présents*. Un peu plus tard, lorsque
les deux rois se retrouvent au Mans, en juin 1189, ils viennent, écrit Gervais
de Canterbury, « cum innumera multitudine nobilium*® ». Lors de 'ultime
rencontre d’un Henri I presque mourant avec Philippe Auguste escorté de
Richard, le fils rebelle, les deux rois, écrit Roger de Howden, sont accompagnés
des grands de leurs royaumes: « Convenerunt igitur praedicti rex Franciae et rex
Angliae, et Ricardus comes Pictaviae, cum archiepiscopis et episcopis, comitibus
et baronibus suis, circa festum apostolorum Petri et Pauli ad colloquium inter
Turonim et Azaise® ... »

La présence des Grands est toujours bien attestée lors des rencontres
ultérieures entre Richard puis Jean et Philippe Auguste;; ainsi, en janvier 1196,
Richard et Philippe se rencontrent « cum magna nobilium frequentia in terrarum
confiniis*® ». En septembre 1197, aprés une nouvelle guerre, les deux rois
concluent difficilement des tréves au cours d’une rencontre « solennelle » a
laquelle ils sont venus fort bien accompagnés; « cum optimatibus suis atque omni
[frequentia subditorum ad solemne in terminis colloquium convenerunt », écrit
Guillaume de Newburgh. Il en est ainsi jusqu’a la convocation du roi anglais
devant la cour du roi a Paris a laquelle Jean aurait répondu, selon Raoul de
Coggeshall, que les rois anglais et ducs de Normandie n'avaient a rencontrer
le roi de France que sur la frontiére3°, chacun entouré, peut-on compléter, des
Grands de son royaume.

Henri III et saint Louis ne vont plus se rencontrer sur la fronti¢re, mais adopter
un type de visites rappelant celles que de vrais amis se rendent régulierement
pour raviver 'amitié et 'amour. Mais cela n’empéche pas le retour de 'ancienne
pratique de venir accompagné des Grands de son royaume. Ainsi, lorsque
Henri Il vient & Paris en 1259 pour sceller solennellement le traité de paix avec
le roi de France, il le fait en compagnie d’un nombre exceptionnellement élevé
de barons anglais*.

A Pévidence, un souverain se déplace pour aller rencontrer un souverain
« étranger » avec ceux qui représentent la communitas regni et celle-ci participe
alarencontre. Les chroniqueurs ne jugent pas ce fait insignifiant; au contraire,
ils insistent souvent sur la présence des Grands du royaume.

45 Ibid., p. 66.

46 The Historical Works of Gervase of Canterbury, éd. cit., t. I, p. 447.

47 Chronica magistri Rogeri de Houedene, éd. cit., t. Il, p. 365.

48 Historia rerum Anglicarum Willelmi Parvi [= Guillaume de Newburgh], éd. Hans Claude
Hamilton, London, English Historical Society, 1856, 2 vol., t. Il, p. 170.

49 Ibid., p.205.

50 Chronicon Anglicanum, éd. Joseph Stevenson, RS, 1875, p. 135-136.

51 Voir David Carpenter, « The meetings of kings Henry Ill and Louis IX », dans Michael Prestwich,
Richard Britnell et Robin Frame (dir.), Thirteenth-Century England X. Proceedings of the
Durham Conference 2003, Woodbridge, Boydell Press, 2005, p. 1-30.

207

« $3]RUOIIRUIRIUI SUOIIR|3I » 18 JubaJ SDYUNWWO) NITOIOW ATdVIN-NVE [



208

COMMENT INTERPRETER LA PRESENCE DE LA COMMUNITAS REGNI?

Reste 4 interpréter la présence de cette communitas regni. Les Grands qui
participent a la rencontre représentent-ils simplement leurs propres intéréts
qu’ils veulent voir pris en compte lors de 'accord, voire méme se réservent-
ils le droit d’y souscrire? S’agit-il d’une représentation collective affirmant les
droits collectifs de la communitas regni aupres du souverain, jouant a la fois
un role de conseil avant les engagements et de garantie de leur respect par la
communitas regni aprés qu'ils ont été pris? ou bien encore s’agit-il simplement
de démontrer que le souverain incarne la communitas regni, que celle-ci répond
a ses convocations et est unie derriére lui, qu’il peut s’engager librement en
son nom?

A dire vrai, ce serait une erreur de vouloir opposer et méme distinguer
ces différents aspects. Ils jouent tous un réle plus ou moins marqué selon la
conjoncture politique, selon la force ou la faiblesse du souverain qui est en cause.

La présence des Grands du royaume s’explique d’abord par leur devoir d’aide
et de conseil vis-a-vis du souverain. Les rencontres princieres devaient permettre
de passer de la haine a 'amitié et 'amour, de la guerre a la paix. Mais le résultat
pouvait étre I'inverse de celui qui était recherché et la rencontre tourner au
pugilat, voire méme 2 la bataille rangée, ainsi lorsque Suger rapporte I'échec
de l'entrevue entre Louis VI et Henri I sur la riviere de 'Epte a Planches-de-
Néaufles en 110952, et 'on pourrait citer bien d’autres exemples. Rien que
pour cette seule raison, il était donc important que le roi puisse compter sur la
présence et I'aide des Grands du royaume.

Leur réle, voire leur devoir de conseil est également clairement souligné a
différentes occasions. Roger de Howden écrit dans sa chronique que la paix
d’Ivry en 1177 a été conclue par le conseil du cardinal 1égat et des princes de
P'un et lautre pays: « Tamen in eodem colloquio, consilio cardinalis et principum
utriusque regni, facta est amicitia et finalis concordia inter regem Franciae et regem
Angliaes® ». En 1187, ce n'est qu'apres avoir longuement conféré avec les Grands
de son royaume que Philippe Auguste se résigne a souscrire aux tréves proposées
par Henri II, aux dires de Gervais de Canterbury®4. En 1195, Richard Ceeur de
Lion et Philippe se sont rencontrés a plusieurs reprises. Cune de ces rencontres
donne lieu a un éclat: selon le récit de la chronique de Roger de Howden,
Richard avait voulu aller trouver le roi, mais 'archevéque de Reims s'était
avancé vers lui pour lui signaler que ¢’était prématuré car Philippe était encore

52 Suger, Vie de Louis VI le Gros, éd. et trad. Henri Waquet, Paris, Champion, coll. « Les
classiques de Ihistoire de France au Moyen Age », 1929, p. 104-111. Voir Eric Bournazel, Louis
VI le Gros, op. cit., p. 103-105.

53 Chronica magistri Rogeri de Houedene, éd. cit., t. I, p. 143.

54 The Historical Works of Gervase of Canterbury, éd. cit., t. |, p. 370-73.



en discussion avec son conseil. Mais lorsque Richard revint plus tard, I'évéque
de Beauvais, en présence de Philippe, I'interpella rudement, lui reprochant de
ne pas avoir honoré sa promesse de venir trouver le roi frangais 4 la troisieme
heure; pour cette raison, le roi francais le défiait5s.

Les Grands qui assistent a la rencontre peuvent aussi officier comme médiateurs
entre les parties. Ainsi lorsque Richard vient lever le si¢ge d’Issoudun et que
Philippe, effrayé, selon Roger de Howden, demande une rencontre pour rétablir
la paix, ce sont alors les Grands qui formulent les conditions de cette paix:
« mediantibus archiepiscopis et episcopis, et viris utriusque partis quampluribuss®».
Eta nouveau en janvier 1196, Cest « consilio hominum suorum » que les deux rois
parviennent a un accord”.

Ce role d’aide et de conseil est donc un devoir et il justifie que le roi
convoque ses fideles et plus largement les membres de la communitas regni aux
rencontres qu'il doit avoir avec un autre souverain. D’une certaine maniere, le
souverain sattribue ainsi le pouvoir de décider qui fait partie activement de la
communauté du royaume. Gislebert rapporte, je I'ai évoqué plus haut, que les
deux rois, Louis VII et Frédéric Barberousse, avaient tous les deux convoqué le
comte de Hainaut a la rencontre qu’ils devaient avoir. Selon Gislebert, le comte,
n’ayant prété hommage ni a 'un ni a lautre, n'avait pas & obtempérer — il donne
ainsi une interprétation restrictive du devoir d’aide et de conseil des barons du
royaume — mais, comme il était de imperio, il accepta malgré tout de se joindre
ala suite du souverain allemand pour y jouer d’ailleurs, selon Gislebert, un réle
remarquable de médiateur et conseiller des deux souverains. Les souverains
attachent a 'évidence de 'importance a ce que les Grands respectent leur devoir
de participer aux rencontres qu’ils ont avec un autre prince. C’est ainsi que,
en 1200, Jean sans Terre convoque 'archevéque d’York, Geoffrey, un fils batard
d’Henri II, pour qu’il vienne expliquer pourquoi il n’a pas accompagné le roi
lorsque ce dernier est venu faire la paix avec le roi de France;; il avait pourtant été
convoqués®. Certes, il existait bien d’autres points de conflit, probablement plus
décisifs, entre le remuant et belliqueux archevéque et son demi-frere Jean — il
avait notamment refusé la levée du carucage sur ses terres. Mais il est intéressant
de noter que Roger de Howden place ce refus d’obtempérer a une convocation
royale comme premier motif de la dispute a régler.

La présence des Grands du royaume et leur rdle d’aide et de conseil peuvent
donc étre considérées comme une obligation qu’ils ont & honorer. Mais

55 Chronica magistri Rogeri de Houedene, éd. cit., t. Ill, p. 304.

56 Ibid., p. 305.

57 Ibid., t. IV, p.1.

58 «Ad monstrandum quare non transfretavit cum illo ad faciendum pacem cum rege Franciae,
quando summonitus erat » (ibid., p. 140).

209

« $3]RUOIIRUIRIUI SUOIIR|3I » 18 JubaJ SDYUNWWO) NITOIOW ATdVIN-NVE [



210

réciproquement, C’est aussi un droit qu’ils revendiquent. Ils attendent du
souverain qu’ils ne concluent pas sans leur aval un traité avec un autre roi.
Parfois, ils se sont fait confirmer explicitement ce droit. Ainsi, selon Robert
de Torigny, un accord n’a pas été possible en juillet 1168 entre Louis VII et
Henri II, car les Bretons et les Poitevins avaient donné des otages au roi de
France et les Bretons avaient obtenu en contrepartie que Louis ne conclurait pas
sans eux un pacte de concorde avec le roi anglais; les Bretons avaient d’ailleurs
tenu 4 participer a la rencontre.

Enallant un peu plus loin, les Grands du royaume peuvent considérer que les
décisions prises par les deux souverains lors de leurs rencontres ne les engagent
que dans la mesure ot ils ont donné leur accord implicite — en étant présents —,
mais aussi explicite, en co-scellant I'acte, voire en faisant établir a leur nom un
acte séparé.

La rencontre entre Barberousse et Louis VII destinée a lutter contre les
Brabanc¢ons a débouché sur un engagement commun des deux rois dont
Barberousse précise qu'il a été juré par les Grands qui étaient présents, et
postérieurement par ceux qui n'avaient pas pu étre la: « Ser archiepiscopi et
episcopi et ceteri barones, qui affuerunt, quisque pro se hoc fiduciaverunt, et a
reliquis archiepiscopis, episcopis et laicis infra prescriptos terminos constitutis
qui tunc non affuerunt, eandem accepimus securitatem®. .. » Lon retrouve cet
aspect lors de la rencontre de Messine des rois Philippe Auguste et Richard en
octobre 1190. Les Gesta regis de Roger de Howden rapportent que les Grands
doivent la jurer apres que les deux rois 'ont préalablement jurée: « octavo die
octobris, rex Franciae [et rex Angliae] coram comitibus et baronibus suis et clero
et populo, juraverunt quod alter alterum in exercitu ejus in peregrinatione illa
in eundo et redeundo bona fide custodirent. Comites vero et barones hoc idem
Juraverunt se firmiter et inconcusse servaturos®* ».

Plus caractéristique encore est a cet égard la rencontre de 1259 entre
Henri III et saint Louis a 'occasion de la conclusion de la paix de Paris
qui reégle le vieux conflit des souverains anglais et francais et rétablit la paix
entre eux. Guillaume de Nangis, vers 1297, reprenant les Gesta Ludovici
regis de Primat, rapporte 'adhésion explicite a la paix du frere du roi et des
Grands du royaume®?. Le traité a été effectivement confirmé par de nombreux

59 Chronicles of the Reigns of Stephen..., éd. cit., t. IV, p. 236, 237-238.

60 MGH DD, 10, 3¢ partie, éd. cit., p. 47.

61 Rogerde Howden, Gesta regis, éd. cit., t. Il, p. 129.

62 « Henricus rex Angliae, cum Rogero comite Glocestriae et multis regni sui militibus et
praelatis veniens in Franciam, cum rege Franciae Ludovico pacificatur. Quittavit enim regibus
Franciae, de expressa voluntate fratris sui Richardi regis Alemanniae, et consilio principum
ac praelatorum Angliae, quicdquid juris requirebat in ducatu Normanniae et comitatibus
Andegaviae, Cenomanise, Pictaviae, Turoniae ac in eorum feodis. Rex vero Fraticiae



Grands, laics et prélats®3. De fait, pour nombre d’anciens barons normands, la
question des terres qui leur avaient été confisquées en 1204 des deux cotés de la
Manche restait cruciale®. Selon Matthieu Paris, la comtesse de Leicester, sceur
d’'Henri III et épouse de Simon de Montfort, avait d’ailleurs, dans un premier
temps, mis son veto a la conclusion du traité de Paris en raison de ses droits sur
le duché de Normandie®, et il faudra attendre le 4 décembre 1259 pour quelle
et son époux, Simon, s'associent explicitement au traité®®.

Du devoir de conseil a un droit d’approuver, ou de ne pas approuver, le pacte
que le souverain entend conclure avec un autre souverain, le pas est vite franchi
et conduit jusqu’a la prétention a faire valoir ses propres droits et prérogatives
dans la relation a l'autre souverain. La communitas regni présente lors de la
rencontre des princes court alors le risque de se réduire & un conglomérat
d’individus a la cohérence fort précaire et ot chacun entend agir au noms de
ses propres intéréts et droits.

Les relations de souverain a souverain mettent a I'épreuve la communitas
regni et leurs péripéties peuvent conduire a en souligner la fragilité, I'existence
de forces centrifuges qui la remettent en question. Lors des rencontres, les
frontiéres se brouillent et il n’est plus possible de distinguer clairement les deux
communautés du royaume qui se rencontrent dans la suite de deux souverains.
Louis VII et Philippe Auguste exploitent, comme l'on sait, les divisions a
lintérieur de famille des Plantagenéts, jouent les fils contre le pére ou un frére
contre un autre frere. Les rencontres entre les rois francais et le roi anglais ne
permettent plus d’identifier précisément les frontieres de chaque communitas

Ludovicus, dans eidem ingentem summam pecunise, assignavit sibi et suis successoribus
magnam terram in Lemovicensi, Petragoricensi, Xanctonensi et Agenensi episcopatibus; tali
conditione quod illam terram et Burdegnlam atque Baionam cum tota Gasconia in feodum de
regibus Franciae teneret, et in numero baronum Franciae adscriptus, tanquam dux Aquitaniae
esset de caetero unus de Franciae paribus appelatus. De quibus tunc rex Angliae faciens
homagium regi Franciae, coram baronibus et praelatis utriusque regni, cum juramento, in
Angliam reversus est » (Chronique latine de Guillaume de Nangis, éd. cit., t. |, p. 220-221).
Voir aussi Daniel Power, « The Treaty of Paris (1259) and the aristocracy of England and
Normandy », dans Janet Burton, Frédérique Lachaud, Phillipp Schofield, Karen Stober et Bjorn
Weiler (dir.), Thirteenth-Century England Xlll. Proceedings of the Paris Conference 2009,
Woodbridge, Boydell Press, 2011, p. 141-157, ici p. 141.

63 Voir les documents reproduits dans Alexandre Teulet, Joseph De Laborde, Elie Berger,
Henri-Francois Delaborde (éd.), Layettes du trésor des chartes, Paris, Plon, coll. « Archives
nationales. Inventaires et documents », 1863-1909, 5 vol., t. Ill/2, n° 4555, p. 490.

64 VoirDaniel Power, « The Treaty of Paris (1259) and the aristocracy of England and Normandy »,
art. cit.

65 Matthaei Parisiensis, monachi Sancti Albani, Chronica maiora, éd. Henry Richards Luard,
RS, 1872-1883, 7 vol., t. V, p. 745 : « Pax autem praelocuta inter reges Franciae et Angliae
mediantibus nuntiis solempnibus, magnis et multis quorum nomina praenotantur, cum in
promptu fuisse crederetur, impedimentum cepit inopinatum. Comitissa enim Legrecsetriae
suam partem de Normannia, quam rex Anglie debuit juxta pactum eorum regi Franciae
resignare, nequaquam quietam concessit. »

66 Layettes du trésor des chartes, éd. cit.., t. lll, n° 4565, p. 497.

211

« $3]RUOIIRUIRIUI SUOIIR|3I » 18 JubaJ SDYUNWWO) NITOIOW ATdVIN-NVE [



212

regni lorsque, par exemple, les fils d’Henri II s’y rendent dans la suite du roi
francais. Inversement, en 1180, le parti de la reine-mere Adéle de Champagne
en appelle & Henri II contre son fils Philippe Auguste qui s’appuie sur le comte
de Flandre. Apres la brouille violente entre Philippe Auguste et son ancien
mentor Philippe d’Alsace, comte de Flandre, Philippe en appelle au roi Henri I
et ce dernier sert de médiateur entre le roi frangais et son puissant baron en
organisant des rencontres tripartites, de la méme maniére que Louis VII avait
autrefois servi de médiateur et organisé des rencontres entre le roi Henri I1
et 'archevéque de Canterbury, Thomas Becket, ou entre Henri II et ses fils
rebelles. Dans les Annales breves wormatienses, un texte de la fin du xure siecle,
il est méme écrit que le comte de Flandre Philippe d’Alsace aurait institué un
fils de Barberousse héritier de toutes ses terres®”. Richard Ceeur de Lion obtient
le ralliement d’un certain nombre de vassaux du roi de France®® et ces mémes
vassaux se précipitent aprés sa mort pour refaire & Jean les mémes promesses®.

Il importe par conséquent aux souverains de conserver la maitrise du
déroulement des rencontres. Il leur faut ne pas laisser les Grands présents
lors de leurs rencontres avec un autre souverain faire évoluer leur devoir, mais
aussi leur droit d’aide et de conseil vers un droit d’exiger la prise en compte
de leurs intéréts; ainsi seraient-ils libres de s’associer ou de ne pas sassocier au
engagements pris, voire de se retrancher de la communitas regni en prétendant
ne représenter qu eux-mémes, ou bien méme encore de s'associer a 'autre parti.

Pour un souverain, la présence des Grands de son royaume quand il rencontre
un autre roi a fondamentalement valeur de reconnaissance du fait qu’il est habilité
a sengager au nom de la communitas regni. C'est le sens de la formule coram,
«en présence de », appliquée aux Grands du royaume que I'on retrouve souvent
sous la plume des chroniqueurs lorsqu’ils rapportent les engagements pris par un
prince au cours d’une rencontre. Ainsi la rencontre est-elle aussi le moment ot la
communauté du royaume se constitue performativement en se montrant.

Il reste que, en contrepartie, le roi doit avoir préalablement pris le conseil
des Grands qui vont 'entourer. De plus, cette présence des Grands, si elle
engage la communitas regni, implique aussi que le roi ne pourra plus revenir
sur ses engagements. Elle vaut aussi comme garantie pour l'autre roi que le
traité sera respecté: les barons témoins de la rencontre garantissent que leur
souverain respectera ce qui a été stipulé. Ils agiront pour qu’il en soit ainsi

67 MGHSS, 7, éd. cit., p. 74 : « Eodem tempore et anno comes Flandrie imperatori et Henrico
filio eius in dedicionem coactus subicitur, unumque de filiis imperatoris comes sibi heredem
instituit, si eum discedere contingeret absque liberis vel herede » (la date de 1172 a été mise
alaplace de 1182).

68 Chronica magistri Rogeri de Houedene, éd. cit., t. IV, p. 19.

69 Ibid., p.95-96.



comme ['affirment les barons anglais dans 'acte du 13 octobre 1259 par lequel
ils Sassocient au traité passé par saint Louis et Henri ITI7°. Ils peuvent méme en
certains cas s’engager a refuser d’étre fideles a leur roi si ce dernier ne respecte
pas le traité qu’il a juré de respecter”. Lors de I'affaire de la rencontre manquée
de Saint-Jean de Losne en 1162, il semble ainsi, en tout cas d’apres certains
récits, que plusieurs barons francais avaient garanti le respect d’un traité passé
par le comte de Champagne, au nom de Louis VII, avec Barberousse, et s'étaient
engagés a porter leur hommage a celui-ci si Louis VII ne respectait pas les
clauses du traité et notamment la clause selon laquelle le pape Alexandre III
(qui refusa de venir) devait étre présent. Et il semble que ce soit a cette occasion
que le comte de Champagne a repris en fief de Barberousse un certain nombre
de chiteaux qu’il tenait de 'archevéque de Reims. Michel Bur a montré que
cet hommage aurait été prononcé par le comte pour « racheter sa liberté » a la
suite du fait que les engagements qu’il avait pris au nom de Louis VII n’avaient
pas été respectés; il est vrai que cela ne concernait pour le royaume de France
que deux chiteaux’2.

Il reste que le traité conclu entre les deux rois a 'issue de la rencontre a laquelle
ont participé les Grands engage désormais non seulement le roi, mais aussi la
communauté du royaume: Louis IX interdit a ses fid¢les en janvier 1233 de
porter secours a 'évéque de Metz, attaqué sur 'ordre d'Henri (VII) par le comte
de Bar. Il se réfere au traité qui le lie a Pempereur (« guia igitur predicto regi stricto
pacis et amicitie federe tenemur astricti’ »).

Ceux qui refusent d’étre engagés par le traité n'ont donc plus d’autre solution
que de quitter la rencontre, comme le fait en janvier 1196 archevéque
de Rouen?4, ou de ne pas y participer, comme le font les archevéques de
Mayence et Cologne a Vaucouleurs en 1299, qui désertent le camp du roi peu
avant qu’il ne rencontre le souverain frangais?s.

70 Layettes du trésor des chartes, éd. cit., t. 1ll/2, n° 4555 : « e que a bone foi traveillerons e
porchacerons que nostre sires[...] laelment acompliront e garderont ».

71 A Messine en 1190, selon le récit du chroniqueur Rigord, Philippe Auguste veut contraindre
les barons de Richard a honorer ’engagement qu’ils ont pris et ceux-ci s’y déclarent préts;
Richard cependant menace de les déshériter (Euvres de Rigord et Guillaume le Breton,
éd. cit., p. 107-108; je remercie Michel Lederman qui a attiré mon attention sur ce texte).

72 Michel Bur, La Formation du comté de Champagne : v. 950-v. 1150, Nancy, Université de
Nancy-Il, coll. « Mémoires des Annales de ’Est », 1977, p. 405-406.

73 Jean-Louis-Alphonse Huillard-Bréholles, Historia diplomatica Friderica Secundi, Parisiis,
ex. H. Plon, 1852-1861, 6 t. en 11vol., t. IV/2, p. 596.

74 1l s’agit de la rencontre en janvier 1196 entre Philippe Auguste et Richard Cceur de Lion:
« Videns igitur Rotomagensis archiepiscopus hoc sibi grave et ignominiosum esse, appellavit
ad dominum papam pro statu ecclesiae suae, et abiit, timens ne dominus suus rex Angliae
ipsum ad hoc faciendum propter favorem regis Franciae cogeret » (Chronica magistri Rogeri
de Houedene, éd. cit., t. IV, p. 1).

75 Voirle récit de la Continuatio Vindobonensis : « 1299. Albertus rex Romanorum et rex Francie
Philippus cum magna pompa militum apud Baclior amicabiliter convenerunt. Ubi predictus

213

« $3]RUOIIRUIRIUI SUOIIR|3I » 18 JubaJ SDYUNWWO) NITOIOW ATdVIN-NVE [



214

A travers la présence des grands du royaume dans la rencontre des rois, c’est
donc la communitas regni qui se montre, se constitue, s'éprouve, tout a la fois

saffirme, se met en péril et se renforce.

TRAITES ENTRE ROIS OU TRAITES ENTRE ROYAUMES ?

Reste 4 examiner un dernier point, celui de la nature des pactes et traités
conclus au cours de ces rencontres. La participation des Grands du royaume, en
tant que représentants de la communitas regni, aux actes importants des relations
internationales a-t-elle des implications sur le contenu des traités conclus? Si
la participation des Grands a la rencontre et leur présence lors de la conclusion
du pacte d’amitié entre les deux princes a valeur d’adhésion de la communizas
regni aux accords conclus, ne faut-il pas s’attendre a ce que le contenu des traités
évolue? Ces traités peuvent-ils rester des traités simplement passés entre deux
princes? Ne doivent-ils pas devenir des traités entre deux royaumes?

Le contenu exact des traités ne nous est connu qu’assez tardivement; il faut
attendre le traité d’Ivry en 1177 entre Louis VII et Henri II, pour disposer d’une
version écrite d’un traité « franco-anglais » et il faut attendre 1187 pour avoir la
version écrite d’un traité « franco-allemand ».

Ces premiers traités apparaissent tres classiquement dans leur contenu comme
des traités conclus a titre personnel entre rois et prince. Pendant longtemps,
la formule employée pour la conclusion d’un traité entre deux rois reste celle
d’un traité d’amitié entre deux princes, un « foedus perpetuae amicitiae », une
« amicitia specialis » qui rendait les deux princes 'un envers autre « verus et
fidelis amicus », le tout étant assorti de 'engagement plus ou moins précis et
contraignant de se porter aide mutuelle et en tout cas de ne pas se nuire et de
naider en aucune facon les ennemis de l'autre.

Le formulaire n’évoluera que lentement, du x111¢ au x1ve siecle, plus vite pour
les traités de paix (Richard Ceeur de Lion, comme I'écrivait Henri VI a Philippe
Auguste en 1192, était « inimicus imperii nostri, et turbator regni tui’® ») que
pour les traités d’alliance pour lesquels il faut attendre le milieu du x1ve siecle

rex Francie sororem suam dominam Blancam filio regis Romanorum Rudolfo copulavit
in uxorem, in die conceptionis beate Marie virginis. Hec facta sunt termino supradicto in
confinio regnorum, scilicet regis Romanorum et regis Francie, in prato infra Toi et Baclior.
Que desponsatio archiepiscopis Alamanie, scilicet Maguntinensi et Coloniensi, qui cum
rege Romanorum illic venerant, minus placuit, et huius desponsacionis copule interesse
noluerunt. Sed deinceps metu sue possibilitatis Romanorum regem Albertum exosum
habuerunt » (MGH SS, 9, 1851, p. 229).

76 Thomas Rymer, Foedera, conventiones, litterae et cujuscumque generis acta publica inter
reges Angliae et alios quosvis imperatores, reges, pontifices, principes vel communitates,
4¢ éd. par Adam Clarke et F. Holbrooke, London, s. n., 1816-1869, 4 t. en 7 vol., t. |, p. 55.



pour que, sur ces clauses d’amitié personnelle entre deux princes, se greffent
quasi systématiquement des clauses d’amitié entre leurs sujets et leurs royaumes.

Le formulaire et le contenu des traités n’évoluent donc que trés lentement,
mais tres vite I'idée se fait jour que ces traités qui ne contiennent « priori que
des engagements personnels entre deux princes sont plus que de simples traités
entre deux princes. Ils sont déja des traités de paix et d’alliance entre deux rois
et deux regna, des traités de royaume a royaume. Cette idée que 'amitié ou la
haine qui réunit ou oppose des princes réunit ou oppose leurs royaumes eux-
mémes apparait des le x1° siecle.

Ainsi, 2 la mi-février 1162, Barberousse aurait envoyé une lettre au chancelier
de Louis VII, Hugues de Soissons, le mettant en garde contre 'accueil
d’Alexandre 11177 « Tantum enim ac tale odium inter nostrum imperium et
suum regnum exinde posset oriri, quod non de facili compescere possemus aut
sedare™ ». La lettre souligne clairement que ’Empire et le royaume sont
engagés par les relations entre les deux souverains. Un peu plus tard Frédéric
Barberousse écrivait directement a Louis VII pour 'inviter a régler I'affaire
du schisme: « ut inter nos tanquam consanguineos et inter cognata regna nostra,
deterso tocius rancoris nebulo, sincere dilectionis splendor refulgeat et fedus amicicie,
quod facit utraque unum, indissolubilem semper conservet amorem’ ». Ala méme
époque, Roger de Howden déclare que Richard I et Philippe Auguste ont
conclu le 18 janvier 1190 « une paix solide entre eux et leurs royaumes®® ».
Cette paix est particulierement importante car elle doit régler la paix entre les
royaumes en I'absence des deux rois partis a la croisade. S’il est par consequent
explicitement demandé aux barons de la jurer, c’est parce qu’ils doivent
s'engager 4 ne pas profiter de 'absence des souverains pour se soustraire a la
fidélité, constitutive de la communitas regni, qu’ils doivent a leur roi, ceci en
salliant avec I'autre royaume. En méme temps, s'il est possible de la désigner
comme une paix « inter regna », Cest parce que tous les Grands 'ont jurée,
pas seulement les rois®. En 1224, larchevéque de Cologne était parvenu a

77 Voir,endernierlieu, Johannes Laudage, Alexander Ill. und Friedrich Barbarossa, Kéln, Bohlau,
coll. « Forschungen zur Kaiser- und Papstgeschichte des Mittelalters » 1997, p. 129.

78 RHGF,t. XVI, n°10, p. 202.

79 MGH Const., 1,1893, n°207, p. 289.

80 « Et post Natale Domini praedictus rex Ricardus habuit colloquium cum Philippo rege
Franciae ad vadum Sancti Remigii, ubi pacem firmam statuerunt inter se et regna sua. Et
ipsi eam scriptis commendatam sacramento et sigillis suis confirmaverunt in festo sancti
Hilarii. Et archiepiscopi et episcopi utriusque regni in verbo veritatis, et comites et barones
regnorum praestito sacramento juraverunt quod ipsi pacem illam fideliter tenerent et
servarent illibatam. Erat autem haec forma pacis... » (Roger de Howden, Gesta regis, éd. cit.,
t. I, p. 104-105).

81 Une lettre de Pierre de Blois datée de 1177 et adressée a Henri |l évoque la querelle des rois de
Castille et de Navarre pour laquelle Henri a rendu un spectaculaire arbitrage : « applicuerunt
praeterea in magno comitatu nuncii requm Hispaniae, deferentes ad vos illam antiquam,

215

« $3]RUOIIRUIRIUI SUOIIR|3I » 18 JubaJ SDYUNWWO) NITOIOW ATdVIN-NVE [



216

faire échouer une rencontre des souverains allemand et francais et un projet de
mariage entre une princesse francaise et le jeune roi des Romains Henri (VII).
D’apres une lettre adressée le 8 février 1225 4 Henri III par ses envoyés en
Allemagne, 'archevéque leur aurait dit que le roi de France avait adressé ses
ambassadeurs au pape et a 'empereur pour se plaindre que lui, 'archevéque,
avait empéché la « confédération entre son fils et 'empereur » prévue par le
pape et dont 'empereur avait spécialement ordonné la mise en ceuvre. Les
ambassadeurs anglais I'avaient chaleureusement remercié pour son action en
faveur du roi d’Angleterre ; ce qu’il avait fait échouer n’était rien moins qu'une
« confédération [...] entre 'empire et le royaume des Francais » (« confederatio
[...] inter imperium et regnum Francorum®® »). Pour le traité de Paris en 1258-
1259, Matthieu Paris laisse aussi entendre qu'il s'agit d’un traité conclu entre
les regna. 1l écrit que des ambassadeurs ont été envoyés en France « pro pluribus
ardibus negotiis, regna Franciae et Angliae contingentibus », emportant avec eux
une charte du roi anglais sur la renonciation 4 la Normandie ainsi que des lettres
de créance « ad componendum cum rege Franciae et ejus consilio super negotiis
inter eosdem reges et eorum regna jam diu agitatis »3. 11 est vrai que cette décision
d’envoyer des ambassadeurs était bien, comme I'écrit Matthieu Paris, une
décision due au roi et aux barons. Les ambassadeurs étaient d’ailleurs les plus
importants seigneurs du royaume. Et, en 1299, dans la prairie de Quatrevaux
entre Vaucouleurs et Toul, ¢’était bien, selon Guillaume de Nangis, une paix
et un traité entre les deux royaumes qui avait été conclue. Avec 'accord des
Grands allemands, elle aurait permis de reculer la fronti¢re du royaume de
France jusqu’au Rhin®.

D’une certaine maniére 'on peut dire que dans une rencontre de rois, les
destinées de la communitas regni sont incarnées par le prince qui s’engage en
présence (coram) des Grands du royaume. Mais il existe toujours des possibilités
de disjonction, de tension et de conflit. Le consensus des Grands du royaume,
implicite ou explicite, celui de la communitas regni n’est jamais acquis une fois
pour toutes. Il fait 'objet d’une négociation permanente et les termes de cette
négociation dépendent bien stir beaucoup de la position plus ou moins forte
des souverains qui la ménent. Mais si cette négociation se déroule avec succes,
ce sont alors bien les regna qui s’engagent et pas seulement leurs souverains.

et utinam antiquatam, regnorum controversiam, quae tot civitatum populos traxit in
exterminium et ruinam » (Thomas Rymer, Foedera..., éd. cit., t. I, p. 33).

82 Jean-Louis-Alphonse Huillard-Bréholles, Historia diplomatica Friderici secundi, éd. cit., t. 11/ 2,
p. 836.

83 Matthaei Parisiensis [...], Chronica majora, éd. cit., t. V, p. 741.

84 Voirsupra, n. 25.



TROISIEME PARTIE

La communauté réalisée






LCARMORIAL WIJNBERGEN EST-IL UN REFLET
DE LA COMMUNAUTE DU ROYAUME DE FRANCE?

Jean-Christophe Blanchard
Université de Lorraine, CRULH (EA 3945)

Larmorial Wijnbergen peut-il refléter la communauté du royaume de France?
Poser cette question, C’est aussi s'interroger sur la valeur historique de ce type de
document. Comment ces recueils d’armoiries?, parfois offerts au prince, plus
rarement conservés dans les bibliothéques nobles et patriciennes, la plupart
du temps manuels pratiques et concrets du héraut d’armes, peuvent-il rendre
compte d’une réalité sociale, voire d’une notion politico-juridique et théorique ?

Michel Pastoureau a clairement répondu a cette interrogation par I'affirmative
et donné les clés méthodologiques de la lecture qui peut étre faite d’un armorial
du point de vue de histoire sociale et politique. En effet, selon lui:

[les armoriaux] sont beaucoup plus que de simples listes ou compilations.
Ce sont de véritables ordines, qui nous donnent une image de tel ou tel pan
de la société a I'époque ot ils ont été mis en forme. Cette image est toujours
fortement idéologique et militante. Elle reflete les valeurs, les croyances, les
savoirs et les aspirations des auteurs qui ont rassemblés ces armoiries. D’ot,
une fois encore, I'importance extréme de I'étude des structures internes de tout
ensemble d’armoiries, de son organisation en séquence, des rapprochements qui
sy opérent, des répétitions, des variantes, des interpolations, des sélections, des
absences. D’ol1 aussi 'importance de la langue du blason, toujours fortement
structurantes, ou du « style » héraldique retenu pour peindre ou modeler des
armoiries. Cune et lautre n'apporte pas seulement des éléments de datation, de
localisation ou d’attribution. Ce sont des vecteurs idéologiques qui, par telle
ou telle mise en scene des armoiries plutdt que par telle autre, nous disent un

certain nombre de choses sur I'état du monde et de la société. La société telle

1 Michel Pastoureau, Traité d’héraldique, Paris, Picard, 1¢ éd., 1979, 4° éd., 2003, p. 223-230.
Les différentes sortes d’armoriaux sont définies; la recherche des auteurs, les problémes de
datation et d’éditions sont envisagés, mais la question du public et de U'interprétation sociale
de ces documents n’est pas abordée.

219

OTOT e dNS e INDHY SVLINNWIWOD



220

quelle est, bien stir, mais aussi et surtout la société telle qu’elle devrait étre. Tout

armorial est un programme, une proclamation?®.

Les travaux précurseurs de Werner Paravicini, ma lecture de 'armorial d’André
de Rineck et plus récemment un article de Torsten Hiltmann sur 'apport
documentaire des armoriaux dans 'étude du rang et de la hiérarchie princiére
et nobiliaire valident l'affirmation de Michel Pastoureau3. Il est donc légitime
de s’interroger sur un possible jeu de miroir entre la notion de communitas
regni et un document héraldique qui pourrait en étre une affirmation.

Mais Wijnbergen est-il approprié pour tenter cette lecture socio-politique ?
Il est bien stir difficile de I'affirmer car pour le faire, I'idéal aurait été de pouvoir
confronter et comparer plusieurs de ces documents. Or, contrairement aux
royaumes d’Angleterre, dans la seconde moitié du x1re siecle et au début du
x1v* siecle, le royaume de France a peu produit d’armoriaux®. Le plus ancien est
le role d’armes Bigot (125 4), mais il concerne la campagne de Charles d’Anjou
en Hainaut et ne contient que 302 entrées’; 'armorial Le Breton en comprend
quant 2 lui environ 906, mais seulement 580 d’entre elles sont de la fin du
xur siecle (1292-1295). Il est de plus difficile de comprendre 'organisation
de cet ensemble « grossierement classé en grands ensembles territoriaux, ne
formant pas véritablement des marches d’armes » ; le désordre du manuscrit
n’est pas di au relieur du xvir siecle, mais existait des le xve siecle, comme
le montre 'analyse codicologique qui témoigne du changement de statut
du document: livre de la pratique au Moyen Age et au début du xvr© siecle,
I'armorial devient au xvir° siecle un « objet bibliophilique »¢. Emmanuel de
Boos voit cependant quatre entités — Normandie, Bourgogne, Flandre-Brabant

2 Louis Holtz, Héléne Loyau et Michel Pastoureau (dir.), Les Armoriaux médiévaux, Paris,
Le Léopard d’or, 1998, p. 18.

3 Werner Paravicini, « Heraldische Quellen zur Geschichte der Preu3enreisen im
14. Jahrhundert », dans Zenon Hubert Nowak (dir.), Werkstatt des Historikers der
mittelalterlichen Ritterorden. Quellenkundliche Probleme und Forschungsmethoden, Torun,
Uniwersytet Mikolaja Kopernika, 1987, p. 111-134; Jean-Christophe Blanchard, L’Armorial
d’André de Rineck (Vienne, Osterreichische Nationalbibliothek, Cod. 3336), Paris, Le
Léopard d’or, 2008; Torsten Hiltmann, « Potentialities and limitations of medieval armorials
as historical source. The representation of hierarchy and princely rank in late medieval
collections of arms in France and Germany », dans Thomas Huthwelker, J6rg Peltzer et
Maximilian Wemhéner (dir.), Princely Rank in Late Medieval Europe. Trodden Paths and
Promising Avenues, Ostfildern, Thorbeke, 2011, p. 157-198.

4 Pour la bibliographie concernant ces documents: Michel Pastoureau, Traité d’héraldique,
op. cit., p. 223-230 et 338-339.

5 Paul Adam-Even, « Un armorial francais du milieu du xie siécle : le “Rdle d’armes Bigot”
(1254) », Archives héraldiques suisses, 1949, p. 15-22, 68-75, 115-121; Robert Nussard,
Le Réle d’armes Bigot, Paris, Le Léopard d’Or, 1985.

6 Emmanuel de Boos, L’Armorial Le Breton, Paris, Somogy, 2004. Voir la présentation par
Emmanuel de Boos p. 15-16 et [’analyse codicologique de Marie-Frangoise Damongeot,
p.27-30.



et Poitou-Berry — se dégager d’un ensemble indifférencié mélant: France,
Picardie, Artois, Vermandois, Champagne, Hainaut et Lorraine. Carmorial
Wijnbergen, plus ancien, plus complet et plus cohérent, parait dés lors étre le
meilleur objet d’étude.

L’ARMORIAL WIJNBERGEN, PRESENTATION

Le manuscrit, propriété de la famille van Wijnbergen, a longtemps été déposé
dans les fonds de I’Association royale néerlandaise de généalogie et d’héraldique
a La Haye avant d’étre repris par le baron van Wijnbergen. Ce dernier est
décédé en 2006 et 'armorial est actuellement la propriété de ses descendants’.
Le document a été présenté en France en 1950 lors de 'exposition des Archives
nationales de France « Lart et la vie au Moyen Age A travers les blasons et les
sceaux »®. Larmorial été édité dans les Archives héraldiques suisses par Paul
Adam-Even et Léon Jéquier de 1951 2 19549. Cest a partir de leur présentation
qu’est réalisée cette étude.

Du point de vue codicologique, la description est minimale, mais on apprend
que le manuscrit, peint sur parchemin, mesure 286 4 288 mm de hauteur sur
197 mm de largeur. Il est vraisemblablement composé de 36 feuillets; I'édition
ne mentionne que les feuillets enluminés. Les auteurs sont en revanche plus
diserts sur la composition et la datation de 'armorial.

Ce dernier est composé de deux parties distinctes a la mise en page différente.
La premiére est un « réle » contenant 256 armoiries de vassaux de I'Tle-de-
France. Ces derniéres occupent les huit premiers feuillets a raison de 16 écus
par page soit quatre rangées de quatre écus (fol. 1 r°-8 v°). La seconde partie,
courant sur 28 feuillets, est un armorial universel*® de 1 056 entrées réparties
dans 14 marches d’armes (fol. 9 r°-34 1°) et se terminant par les armoiries de

7 Cesrenseignements m’ont été communiqués en juin 2007 par Arnold Vredenberg. Le baron
Swedervan Wijnbergen m’a confirmé que le manuscrit était bien actuellement en possession
de sa famille (email du 19 juin 2015).

8 L’Artetlavie au Moyen-dge a travers les blasons et les sceaux, avant-propos de Charles
Braibant. Exposition internationale... Palais Soubise, Paris, Impr. Union, 1950, p. 44.

9 PaulAdam-EvenetLéon)équier, « Unarmorial francais du xie siécle : 'armorial Wijnbergen »,
Archives héraldiques suisses, 1951, p. 49-62, 101-110; 1952, p. 28-36, 64-68, 103-111, 1954,
p. 55-80. Cette édition reproduit 18 feuillets de ’'armorial: 3 1°, 12 1°, 2 1°, 5 1°, 9 v°, 11 v°,
1421°,1721°,191°,241°,28Vv°, 30r° et 35 1°.

10 Les armoriaux généraux tentent de recenser toutes les armoiries des princes, barons et
chevaliers originaires d’une aire géographique plus ou moins vaste : un ensemble de comtés,
souvent un royaume, parfois tout I’Occident chrétien. Ces armoriaux sont dits universels,
lorsqu’en plus des armoiries véritables, ils donnent les armes de personnages légendaires
ou vivant aux temps préhéraldiques (Michel Pastoureau, Traité d’héraldique, op. cit.,
p. 224-225).

N
N
=

uasiaqulip jerowle,] QIVHONVIL FHIOLSTIHO-NVA[



222

différents rois réels et imaginaires (fol. 35 r°-36 r°). Chaque page contient
25 entrées réparties sur sept lignes ot alternent quatre et trois écus (4/3/4/3/4)™.

En ce qui concerne la datation de la premiére partie, Adam-Even et Jéquier
proposent une fourchette allant de 1265 a 1270. Ils émettent notamment
I'hypothese que le role aurait pu étre composé en 1267 lors de la réunion des
vassaux directs de la couronne a 'occasion du renouvellement de leur serment
a Louis IX avant son départ pour la huiti¢eme croisade™.

Compte tenu des résultats de 'examen détaillé du contenu de chacune des
marches qui composent la seconde partie, Adam-Even et Jéquier la définissent
comme un « Armorial des Marches de la France du Nord, des Pays-Bas et
de I'Allemagne sous Philippe III le Hardi ». La premiére marche est a juste
titre interprétée comme un complément du « role d’armes des vassaux de
I'Tle-de-France » (fol. 9 r°-10 1°). Selon leur analyse, la marche de Normandie
(fol. 11 1°-14 v°) a été composée entre 1284 et 1293 ; celle de Poitou et d’Anjou
(fol. 15 v°) est antérieure 4 1285 ; celle de Lorraine (fol. 16 r°-17 1°) est
rassemblée entre 1281 et 1288 ; celle d’Allemagne (fol. 18 r°-21 1°) est antérieure
2 1296 voire 4 1292; celle d’Artois (fol. 22 r°-23 1°) a été réalisée avant 1291,
celle de Champagne (fol. 24 r° et v°), comme celle de Vermandois (fol. 25 r°
et v°), entre 1278 et 1280; celles de Bretagne (fol. 26 r°-27 v°) et de Beauvaisis
(fol. 28 1°-29 r°), contemporaines des précédentes, sont cependant difficiles
a dater avec précision; celle de Bourgogne (fol. 29 v°-31 1°) est congue entre
1279 et 1302, celle de Brabant (fol. 32 r° et v°), avant 1283 ; celle de Hainaut
(fol. 33 1° et v°) est a peu pres contemporaine de la précédente et enfin celle de
Flandre (fol. 34 r°) est antérieure a 1306.

Les auteurs en concluent que ces marches ajoutées au « role » initial ont
été rassemblées durant le régne de Philippe III (1270-1285)*. Malgré une
chronologie plus large que celle du régne de ce roi, les auteurs n’envisagent
pas d’étendre la période de réalisation de 'armorial au régne de Philippe IV
(1285-1314). Selon eux, seuls les derniers écus de la marche allemande
pourraient sortir du cadre chronologique du régne de Philippe II1. Is justifient
ces écarts de dates par le rythme des déplacements de 'auteur du document.
Il s’agirait de « quelque héraut du roi de France [qui] aura noté les armes des
seigneurs rencontrés au cours de ses voyages... » Les pérégrinations de ce
héraut d’armes expliquent « 'abondance de certaines marches et la pauvreté
d’autres ». La genése du document serait donc le fruit du hasard et de la nécessité
plutot que celui d’une réflexion et d’'une composition soigneusement pensée

11 /bid., 1951, p. 49-50.

12 /bid., 1951, p. 50; Jean Richard, Saint Louis, Paris, Fayard, 1983, p. 531-533.

13 PaulAdam-Even et Léon Jéquier, « Unarmorial frangais du xiie siécle : 'armorial Wijnbergen »,
art. cit., 1951, p. 50-55.



et orchestrée. La politique de Philippe le Hardi, tournée vers les marges de
est du royaume, et sa candidature 4 'Empire en 1272 suffisent a expliquer,
pour Adam-Even et Jéquier, 'abondance d’armoiries lorraines et allemandes*.
Il convient cependant de rappeler que 'avant-derniere marche de 'armorial
concerne la Flandre, que la victoire de Mons-en-Pévele de 1304 contribue
a remettre dans l'orbite francaise.

Cette constatation me parait de nature a remettre en cause le coté hasardeux
de la réalisation d’un armorial compilé au gré des déplacements d’un héraut
d’armes. Mais avant d’essayer de prouver le contraire en analysant plus finement
sa composition, il est nécessaire de revenir sur sa datation et plus particulierement
sur celle du « role » des vassaux de I'Tle-de-France. Pour la dater, Adam-Even et
Jéquier se réferent a quatre entrées particuliéres. Elles concernent: Guillaume
de Gisors (n° 42), majeur en 1232, qui teste en 1267 et meurt avant 1271
Gautier III, seigneur de Nemours (n°18), maréchal de France dés 1260, qui
meurt & Tunis en 1270; Guy de Montfort-I’Amaury (n°91), ainé de sa maison
depuis 1265, qui en porte les armes pleines et son cousin, Philippe Il (n°92), qui
meurt en septembre 1270%. Ces derniers fournissant les termini a quo et ad guem
de 1265 et 1270. Mais toutes les identifications proposées par les éditeurs ne
sont pas si évidentes. Ainsi, selon Adam-Even et Jéquier, les armoiries d’Ansel
et Jehan de I'Isle-Adam (n°9: « d’argent a la fasce de gueules, accompagnée
de 7 merlettes du méme » et n°10: « de méme, au lambel de quatre pendants
d’azur ») sont celles d’Anseau de Llsle-Adam, seigneur de Boury (T 1285) et
d’un certain Jean de I'lsle-Adam, documenté de 1275 a 1288. Max Prinet
attribue ces mémes armoiries a Anseau IV de I'Isle-Adam, dont les armoiries
sont connues par deux sceaux de 1279 et 1282, qui fut marié a Isabelle de
Moreuil, et a Jean de I'Isle-Adam, seigneur de Boury, fils d’Anseau, seigneur de
Boury (t 1285), et documenté de 1290 2 1314. Le lambel brisant les armoiries
de Jean accrédite les identifications de Max Prinet qui donne les armes pleines
au descendant de la branche ainée. Mais, en 1303, Jean, seigneur de Boury,
porte les armoiries brisées d’un lambel, surbrisées d’un lion rampant posé
a dextre sur la fasce, il apparait donc peu probable que ce soit ses armoiries qui
apparaissent dans Wijnbergen®. Il serait tentant d’attribuer ces deux armoiries

14 Ibid., 1951, p. 52 et 54-55.

15 Les dates de Guillaume de Gisors et de Philippe Il de Montfort-’Amaury sont confirmées
par Nicolas Civel, La Fleur de France. Les seigneurs d’lle-de-France au xi¢ siécle, Turnhout,
Brepols, 2006, p. 438 et 450-451.

16 Max Prinet, « Armorial de France composé a la fin du xii® siécle ou au commencement du
xive siécle », Le Moyen Age, 22,1920, p. 1-49, ici p. 9, n. 4 et p. 10, n. 1.

17 Louis Douét-d’Arcq, Collection de sceaux, Paris, Henri Plon, coll. « Inventaires et documents »,
1863, t. |, p. 621, n°2458.

223

uasiaqulip jerowle,] QIVHONVIL FHIOLSTIHO-NVA[



224

a Anseau III ( 1253) et son fils Jean ( 1275)*, mais Anseau I1I ne vivait plus
entre 1265 et 1270. Ces constatations ne remettent pas globalement en cause
la proposition de datation des éditeurs de Wijnbergen, mais elles invitent a
examiner le document, ou plutét son édition des années 1950, avec une certaine
prudence. Il serait nécessaire de lever au maximum les doutes qui pésent sur les
identifications des familles les plus importantes. Les généalogies devraient, dans
la mesure du possible, étre mieux assurées et surtout mises en perspectives avec
des recherches sigillographiques approfondies car ce sont surtout les sceaux qui
permettent de dater I'évolution des armoiries d’une famille et/ou d’un individu.
Bref, une nouvelle édition de 'armorial Wijnbergen serait sans doute nécessaire.

COMMENT INTERPRETER L’ARMORIAL WIJNBERGEN ?

Malgré cette réserve, il est possible d’explorer la composition de I'armorial
en suivant les voies tracées par Michel Pastoureau. Lauteur de 'armorial,
possiblement un héraut d’armes au service du roi de France, propose a travers
ce document une « vision » frangaise des données qu’il a rassemblées. Reste a
donner un sens 2 cette vision, a percer les grandes idées qui ont présidées a sa
mise en ordre.

Précisons d’abord que si les armoriaux répondent 4 des normes de plus en
plus strictes au gré de I'institutionnalisation de la profession, la grammaire
normative a laquelle les hérauts d’armes doivent se conformer ne fige, ni ne
standardise les documents qu’ils produisent. Chacun d’entre eux peut et doit
donc étre « lu » comme « un programme, une proclamation ». §’il existe un
idéal, notamment défini par le héraut Berry au milieu du xve siecle®?, cet idéal
est un modeéle parmi d’autres qui ne prétend pas conserver la mémoire de
traditions plus anciennes, ni ne souhaite simposer dans 'avenir. La plupart
des armoriaux ont leur propre structure et établir des stemma codicum est
toujours particulierement délicat; comme tout auteur médiéval, le héraut
compile et copie, mais reste éminemment libre dans 'organisation de son
propos. Il ”empéche que le modeéle exposé par Berry a le mérite de souligner
les particularismes du monde des hérauts et les structures souples que doivent
malgré tout respecter leurs travaux. Pour eux, il convient de ranger les armoiries
des vassaux d’un prince au sein de marches d’armes. Ces derniéres sont des
circonscriptions féodo-géographiques, vraisemblablement héritées des premiers
temps des tournois?®. Voila comment elles sont congues par les hérauts d’armes

18 Nicolas Civel, La Fleur de France, op. cit., p. 439.

19 Michel Pastoureau, Traité d’héraldique, op. cit., p. 61-62.

20 Emmanuel de Boos, Armorial de Gilles Le Bouvier, Héraut Berry, d’aprés le manuscrit conservé
a la Bibliothéque nationale de France (ms fr. 4985), Paris, Le Léopard d’or, 1995.



au milieu du xv* si¢cle et notamment par Gilles Le Bouvier, héraut Berry, dans
la préface de son armorial® (carte 1).

& y R
- r Lfne‘w‘ = \
Royauté d'armes de Ponthieu, Artois, Corbie etVerma‘pgsiois (I O "7“; A o
P oM
3 Oo @ ° DEUTS
2, | { Rouen e
- L o Reims \
' ] # haan Royauté d’armes des Frangais (1) Mtz T g
Duché d'armes de Normandie (IV) e Nancy «Hautes e;ﬁasses Allemagne» (IX)
o4 Paris @ . J
) Strasbourg {
Royauté d'armes de Bretagne (VIII) p)
Rennes [
Orléans J

P

Loie. Royauté d'armes de Champagne (V1) &L,-,ﬂ»v“ s ,N%
w

e, O Y
AW ® ? o
e p
1 © Nantes aint Martin de Candé @ @ y ~

Rhéne, f SUIISS[E
Vienne p

- ] L

s H ) — R

~ “ ) A (A

N\ ¢ Clermont- Y o~t D
Limoges Ferrand i

= & o [, Lyony G
Royauté d'armes de Berry et de Touraine (Il) \ .
Grenoble ’©

[ Bordeaux )

S5 Ifu;hé dAnjou : Maine et Vendomois (V) .

/ Garonne
[

/Royauté d'armes de Guyenne (VII)

60 mi

f Nimese
< e /
— ; Toulouse@ Montpelliers, _
S_— Pau Aa_ ~
Biscaye ? P 2 |
A Narbonne {1
° j
e Pe “
: The
g 0
8 100 km
=== /L
g ES| St
E — = LA
°

Et le premier Chapitre et du Roy nostre souverain seigneur et d’aucuns des prochains de son sang et
des principaulx chiefs de guerre de son royaulme et des armes des nobles de la Royauté d’armes des Fran-
Gois...

Le second chappitre est des nobles seigneurs barons et autres de la Royaulté d’armes de Berry et de
Touraine depuis Saint Martin de Candé ou tumbe Vienne en Loire jusques a la riviere du Rosne et au long de
la mer jusques a Narbonne et tout Languedog jusques a la riviére de la Garonne.

Le tiers chappitre contient les Royaultés d’armes de Ponthieu, Artois, Corbyas et Vermendoys.

Le llI™ chappitre contient la duchié d’armes de Normandie qui contient ladite Duchié seulement.

Le V™ chappitre est la duchié d’Anjou qui contient le Maine [et] le pays de Vendomoys.

Le VI™ chappitre contient et est la Royaulté d’armes de Champaigne, la Duchié de Bar, la Duchié et
Conté de Bourgoigne, Nivernoys, Beaugeloys, Savoye, Daulphiné et Prouvence et tous le pays jusques au
Rosne et jusques en Pimont c'est assavoir 'entrée de Lombardie.

Le VII™ chappitre est la Royaulté d’armes de Guyenne qui contient depuis la riviére de Loire jusques
au pays de Bisscaye qui est I'entrée du Royaume d’Espaigne et de la mer de Bourdeaulx jusques a Thouloze.

Le VIII™ chappitre est la Royaulté d’armes de Bretaigne qui contient toute la dicte duchié.

LelxMe chappitre contient les haultes et basses Almaignes.

®@ © @00

Carte 1. Les circonscriptions héraldiques du royaume de France
selon Gilles le Bouvier, héraut Berry

Dans les années 1454-1457, le propos de Gilles Le Bouvier n’est pas de
cartographier le royaume de France dans sa réalité politique, mais de couvrir

21 [bid., p.18-19.



226

notamment I'espace héraldique « frangais », un espace qui dépasse le royaume
au sens strict. On remarque pourtant que ce propos héraldique n’est pas dénué
d’intentions politiques.

Larmorial commence par la royauté d’armes des Francais (carte 2).

Cette marche comprend six comtés et sept « pays®? ». Le comté de Chartres
appartient au domaine royal depuis sa vente en 1286 par Jeanne de Blois-
Chatillon, celui du Perche depuis la mort de Guillaume du Perche, évéque de
Chalons, en 1226. Le comté de Dreux est aux mains de la maison d’Albret au
moment de la composition de Berry, celui de Montfort(-I'’Amaury) appartient
aux ducs de Bretagne, celui de Valois est alors un apanage des ducs d’Orléans et
celui de Dammartin(-en-Goéle), confisqué par les Anglais, vient d’étre rendu
aux Nanteuil descendants en ligne féminine des comtes de Dammartin. Cette
royauté d’armes comprend également la Beauce, le Gatinais, la Puisaye, le
Hurepoix, la France, la Brie et le Vexin frangais.

La deuxiéme position de la royauté d’armes de Berry peut s’expliquer par le fait
quelle est sous la responsabilité de Gilles le Bouvier, mais cette place témoigne
aussi du retour relativement récent du duché de Berry au domaine royal (1416).

Les territoires inclus dans la royauté d’armes de Ponthieu, Artois, Corbie
et Vermandois gravitent bien dans I'orbite royale, tout comme le duché de
Normandie récemment réintégré.

En revanche, le duché d’Anjou, constitué en apanage, est toujours aux mains
de la seconde maison d’Anjou et de son représentant, le roi René, beau-frere
du roi.

La royauté d’armes de Champagne rassemble un vaste ensemble de territoires
aux statuts variés. Le comté de Champagne est rattaché au royaume depuis
le mariage de Jeanne de Navarre avec Philippe IV en 1284. Le duché de Bar,
principauté d’Empire, mais dont les territoires situés a 'ouest de la Meuse
sont mouvants du royaume de France, est aux mains des princes de la seconde
maison d’Anjou depuis 1419. Les duché et comté de Bourgogne forment un
apanage des Valois, mais le comté est un fief ’Empire. Le comté de Nevers
appartient a la maison de Bourgogne, mais la baronnie de Beaujeu 2 celle de
Bourbon. Le duché de Savoie reléve de 'Empire. Le Dauphiné appartient au
royaume depuis 1349 et le comté de Provence a la maison d’Anjou, mais reléve
en théorie de 'Empire.

Apres cette royauté d’armes composite qu'il est difficile d’analyser en
termes politiques, prend place la royauté d’armes de Guyenne. La présence

22 « Toute division territoriale constitutive du royaume (province, circonscription féodale,
ecclésiastique, administrative...), ou division comparable hors du royaume » (Dictionnaire du
Moyen Frangais[DMF 2012], http://www.atilf.fr/dmf, ATILF— CNRS & Université de Lorraine).



£ = =
g 50 km 2 5
g i
| [e——— Abbeville f
£ 30 mi 1 "
) P
RA
& Rt
- Amiens St-Quentin (
E i Charleville- [ 2_~
Méziéres ¢ B
; Y
Le Havre i
s Beauvais
" Aisne
— Compiégne  soissons
i Reims
. R falois (5) o
Vexin frangais (13) @ senlis . )
. France (11 Dammartin (6) Chélons-en-
Evreux Meaux Champagne
Montfort (4) s
./umni lese
Dreux (3 . i
6 Brie (12) St-Dizier
Alengon Chartres (1) Mo
= Perche (2)
Hurepoix (10) |:|
Le Mans ¢ D Beauce (7)
Orléans Gatinais (8)
Puisaye (9)
Auxerre d
Dijon

Et le premier Chapitre et du Roy nostre souverain seigneur et d’aucuns des prochains de son sang et des
principaulx chiefs de guerre de son royaulme et des armes des nobles de la Royauté d’armes des Francois qui
contient depuis la riviere de Loire compris la cité d’Orléans jusques a la riviére d’Ayne compris la Cité de Soissons
et en sont les comtez de Chartres, du Perche, de Dreux, de Monfort, de Valoys, de Dampmartin et les pays de
Beausse, Gastinoys, Pyroie, Urepois, France, Brye, Veuquecin le Francois, la Cité de Sanlis, jusques a la riviere d'’Ayne

etd'Oyse.
. Comté D Pays

® Ville

Carte 2. La Royauté d’armes des Frangais selon Gilles Le Bouvier, héraut Berry

de cette derniére me semble bien plus parlante dans les années ot fut réalisé
'armorial. La reconquéte de la Guyenne est en effet définitive apres la bataille
de Castillon (1453). Cest Charles de France, fils de Charles VII et de Marie
d’Anjou, qui est duc de Guyenne et ouvre la marche d’armes dans 'armorial
de Berry?3, marquant ainsi le retour de la Guyenne dans le royaume. Dans
I'armorial d'Urfé, composé vers 1380-1400, la méme marche commence par
les armoiries du prince de Galles?4.

Le duché de Bretagne, contenu dans la royauté d’armes du méme nom, n’est
pas dans le royaume de France, mais en 1450 Pierre II avait rendu ’hommage
au roi pour le duché.

23 Emmanuel de Boos, Armorial de Gilles Le Bouvier, Héraut Berry, éd. cit., p. 110.
24 Paris, BnF, ms. fr. 32753, p. 25.



228

Suivent les « haultes et basses Almaignes » qui contiennent alors le duché
de Lorraine®.

Dans le développement de son armorial, Berry semble suivre le plan
théorique énoncé dans ses propos liminaires, mais s'en détache quelque peu.
On constate 'incorporation d’une marche du pays d’Auvergne et Bourbonnais
et I'éclatement de la royauté d’armes de Champagne?¢. Il n’est en revanche
pas vraiment possible d’analyser la structure interne de ces différentes marches
d’armes car Gilles Le Bouvier avoue lui-méme ne pas avoir rangé les armoiries
dans un ordre particulier en leur sein, il les y a insérées au fur et @ mesure. Il n'y
aurait donc pas de hiérarchie spécifique a y chercher?.

Larmorial de Gilles Le Bouvier est produit dans un contexte radicalement
différent de celui de 'armorial Wijnbergen. Il est donc inconcevable de comparer
point par point la conception et la composition de ces deux documents.
Cependant la structuration de 'espace héraldique dans Berry peut étre utile
a l'analyse de celle de Wijnbergen. Ce dernier est un jalon, dans un temps ol
les prémisses de cette répartition par marches d’armes commencent a prendre
forme, o le travail du héraut, spécialiste des armoiries, mais aussi officier du
prince, renseigne et hiérarchise la noblesse et ou, plus largement, la conception
du pouvoir du roi se théorise et se renforce, non sans s'appuyer sur le systeme
féodal dont les armoriaux sont la mise en images par excellence®.

Un armorial, plus particulierement un armorial général®®, donne une image
d’un ou plusieurs royaumes, voire de I'Occident. Mais, dans les premiers
temps du moins, cette image ne concerne que la noblesse laique (seules
exceptions dans Wijnbergen, les trois électeurs ecclésiastiques de 'empereur).

25 |lconvientde signaler que ’'armorial ne s’achéve pas avec les « haultes et basses Almaignes »,
suivent en effet, les « Espaignes », la « Royaulté d’Escosse », le « royaulme de Sicille et toutes
les Ytallis depuis la pointe de Calabre jusques aux montaignes de Savoye, d’Alemaigne ou
Daulphiné et de Prouvence » et enfin le « Royaulme d’Angleterre et les pays de Galles, de
Cornouaille et de Nort ».

26 Il est probable que les incohérences entre le plan annoncé et la succession des marches
d’armes dans ’armorial soient le fait d’un relieur moderne. Un armorial proche de Berry
permet de rétablir 'ordre initial (Berlin, Kupferstichkabinett 77 A10) : les Francais, les « pays »
de Berry..., de Ponthieu..., d’Auvergne et Bourbonnais, de Normandie, d’Anjou, Maine et
Touraine, de Bourgogne, de Bar, de Champagne, d’Aquitaine, de Bretagne, du Dauphiné, de
Savoie et Piémont, de Lorraine, d’Allemagne, de Hainaut, de Castille, de Portugal, d’ltalie et
Sicile (les Ecossais et les Anglais présents dans Berry sont absents de cet armorial).

27 Emmanuelde Boos, Armorial de Gilles Le Bouvier, Héraut Berry, éd. cit., p. 18 : « Et se lesdites
armes ne sont mises selon les degrez des seigneurs ou nobles qui les portent, ne desplaire
anul carje men rapporte a un chacun de desbatre mon fait car je n’en vueil avoir amour ne
ayne car la charge me seroit trop grande. Mais pour hoster les debbats, je les ay mises en ce
livre ainsi qu’elles m’ont été baillées et fait a fait que je les ay trouvées. »

28 Sur « 'usage royal du systéme féodal », voir Jacques Le Goff, Saint Louis, Paris, Gallimard,
1996, p. 674-704.

29 Voirsupra, n. 10.



On peut cependant estimer que chaque armoirie pleine, c’est-a-dire non
brisée, désignant le chef de nom et d’armes, est une métaphore du lignage ot
sentremélent ascendants et descendants, collatéraux et alliés, hommes, femmes,
ecclésiastiques et laics, mais aussi les non nobles qui sont les sujets dépendants
de ce lignage. Dans ce cas, la partie valant pour le tout, c’est une bonne part de la
population du royaume qui serait concernée et donc une communitas regni plus
englobante qui serait mise en avant. Dans le royaume d’Angleterre, durant tout
le x111¢ siecle, la communitas regni s’exprime par la voix des barons, c’est-a-dire
de la haute noblesse. Mais, dés le milieu du siécle, apparait sous la plume d’'un
chroniqueur I'expression « communitas bachelerie Anglie », celle-ci s opposant
aux barons rebelles au roi. Cette « communitas bachelerie Anglie » pourrait
étre composée de nobles de rang inférieur qui auraient tout a attendre du roi3.

Larmorial Wijnbergen fait largement la place a cette noblesse de rang
inférieur, certes dépendante des grands barons mais également dépendante du
roi. Sans étre identique, la situation du royaume de France a quelques points
communs avec celle de 'Angleterre. Louis IX est effectivement souvent aux
prises avec les barons frangais, mais il parvient durant son régne a imposer son
autorité, celle du roi, a 'ensemble de la société. Le proceés d’Enguerrand de
Coucy est a ce titre exemplaire3'. Carmorial Wijnbergen aurait donc le mérite
de réunir la communitas regni, dans son sens le plus étroit, celui des origines
anglaises ot la voix de la communitas regni est celle de la haute noblesse, et la
communitas bachelerie (ici Francie). Mais I'armorial Wijnbergen concerne-t-il
bien le royaume de France?

Une premicére remarque, le document doit étre analysé globalement. La
premiére partie (le role des vassaux d’Ile-de-France) ne peut étre interprétée
seule. En effet, les chevaliers qui y sont recensés, fussent-ils la « fleur de France »,
ne représentent pas pour autant le royaume de France dans son ensemble. Il
faut recourir aux marches ajoutées sous le régne de Philippe III. Des lors le
document rest plus un simple role des vassaux de Louis IX en Ile-de-France, il
devient un armorial universel3? et propose une vision géographiquement plus
large, peut-étre trop (carte 3).

30 Christopher Fletcher, « De la communauté du royaume au common weal: les requétes
anglaises et leurs stratégies au xive siécle », Revue frangaise d’histoire des idées politiques,
32, 2010, p. 359-372; David Rollinson, A Commonwealth of the People. Popular Politics and
England’s Long Social Revolution, 1066-1649, Cambridge, Cambridge University Press, 2010,
p. 86-87.

31 Jacques Le Goff, Saint Louis, op. cit., p. 99-112, 646-647 ; Jean Richard, Saint Louis, op. cit.,
p. 62-74,372-383.

32 Voirsupra,n. 10.

229

uasiaqulip jerowle,] QIVHONVIL FHIOLSTIHO-NVA[



(Flandre) (14)

Les Artésiens (6)O

(Vermandois) (8);
(Beauvaisis) (10), O

(© (Hainaut) (13) Les Allemands (5)

-

Les Normands (2) es|Lorrains (4)

Les Champenois
(50 entrées) (7)

Les Frangais (1)

(Duché et comté de Bourgogne) (11) ]

Les Poitevins et Angevins (3)0

ROYAUME DE FRANCE EMPIRE
Les Francais : 256 + 62 entrées (Vermandois) : 47 entrées
Les Normands : 176 entrées (Bretagne) : 100 entrées
Les Poitevins et Angevins : 22 entrées (Beauvaisis) : 62 entrées
Les Lorrains (dont des Barrois et des Luxembourgeois) : 75 entrées  (Duché et comté de Bourgogne) : 87 entrées
Les Allemands : 168 entrées (Brabant) : 35 entrées
Les Artésiens : 64 entrées Hainaut : 27 entrées

Les Champenois : 50 entrées

300 Domaine royal
250

200
150 - PR
100 Principauté alliée
50 au royaumel
0
A R P S R R N TP TR S )

< @'fb\qé\‘ & @“’oé\ < Q"’QS & e""og o %’QS & rb\(@((\m“b ¢ Empire

SRS N0 (@ S &P X

CEFE VY S T F

‘?S\\

Carte 3. Les marches d’armes dans 'armorial Wijnbergen

De prime abord, une impression d’incohérence de 'ensemble se dégage.
Et 'on pourrait adhérer & 'opinion d’Adam-Even et Jéquier selon laquelle
I'armorial serait une accumulation de notes récoltées au cours des voyages d’un
héraut d’armes. Mais ils admettent pourtant que ce héraut aurait « remis ses
notes a transcrire 2 un bon dessinateur, se réservant d’inscrire lui-méme les
noms ». Il s’agit donc d’une mise au propre, d’un travail abouti, qui devait
faire sens. Avant d’essayer de comprendre ce sens, il faut admettre que, faute



d’une étude codicologique approfondie, il n'est pas possible d’affirmer que le
manuscrit nous est parvenu dans son état originel. Mais aucune rupture au coeur
d’une marche d’armes ne permet de supposer un bouleversement important
du document.

Lordre initial des marches parait logique. La premiére est constituée par
le « role d’armes des vassaux de I'Ile-de-France » (256 entrées) augmenté de
62 armoiries33. Le roi de France y est suivi par les comtes de Dammartin et
de Dreux. Le comte de Dammartin est alors Mathieu de Trie (T 1272) dont
les armes familiales suivent (n° 4). Robert IV, comte de Dreux ( 1282), était
également comte de Montfort(-’Amaury) par son mariage en 1260 avec
Béatrice de Montfort. Ces comtés sont donc intégrés dés la fin du x1mr° siecle a
I’espace royal. Berry garde donc la trace d’une situation ancienne.

La marche normande, avec ses 176 entrées, est la deuxiéme apres celle de France
tant en terme de position qu'en terme de quantité. Le duché de Normandie fait
partie du royaume depuis 1204. En ce qui concerne le chef de la marche, 'auteur
de'armorial précise: « ce fu le conte d’Alengon or est le conte de Valois ». Pierre
de France (T 1284), fils de Louis IX, était comte apanagé d’Alencon et du
Perche; il fut également par mariage comte de Blois et de Chartres. Charles de
France (f 1325), comte de Valois, fils de Philippe I1I, devint comte d’Alengon
en 1291 et comte du Perche en 129334, A la fin du xmrr siécle, cette proximité
des deux premicres marches est donc parfaitement justifiée.

Tout comme la présence a leur suite de la marche d’Anjou (22 entrées) qui
commence par les armoiries du prince de Salerne, c’est-a-dire par celles de
Charles IT d’Anjou (T 1309), un autre prince des lys, qui porte ce titre jusqu’au
déces de Charles I en 1285.

En revanche, dans ce contexte, la quatriéeme marche d’armes peut surprendre.
Elle comprend, en effet, 75 entrées concernant le duché de Lorraine et les
comtés de Bar et Luxembourg. Le duc de Lorraine est alors Ferry I1I (1251-f
1303), le comte de Bar est Thiébaut II (1240-T 1291) et celui de Luxembourg,
Henri VI (1281-1 1288). Ce rapprochement d’une marche orientale du
royaume dont les princes sont naturellement des vassaux de 'Empire s’explique
par I'alliance du duc de Lorraine avec Marguerite de Champagne en 125 5. Cette
alliance donnait une nouvelle orientation a la politique ducale sans faire pour
autant du duché de Lorraine une principauté du royaume. Nous sortons donc
des principautés qui en dépendent directement et plus largement du domaine
royal lui-méme. Cela se confirme avec la marche suivante consacrée a 'Empire.

33 PaulAdam-Even et Léon)équier, « Unarmorial frangais du xue siécle : 'armorial Wijnbergen »,
art. cit., 1951, p. 52.
34 Joseph Petit, Charles de Valois (1270-1325), Paris, Picard, 1900, p. 265.

N
w
-

uasiaqulip jerowle,] QIVHONVIL FHIOLSTIHO-NVA[



232

Une marche déroutante dans son ensemble mais dont la place et 'importance
(168 entrées) ont été justifiées par Adam-Even et Jéquier quiy ont vu l'influence
de la politique de Philippe III et sa candidature a 'Empire. Si le souvenir de la
candidature de 1272, peu documentée, est discutable, 'argument de I'intérét
pour les principautés du nord-est du royaume est plus recevable. Voisins de la
Champagne, le duché de Lorraine et le comté de Bar étaient 'objet d’attentions
particulieres des souverains francais3s.

Le retour au domaine royal se fait par 'Artois (64 entrées). Les armoiries du
chef de la marche sont celles de Robert II d’Artois (1250-1 1302), cousin de
Philippe I1I3°.

Nous restons ensuite dans I'orbite capétienne avec la marche champenoise
(50 entrées). Le comté de Champagne est alors placé sous la tutelle ’Edmond
Plantagenét, comte de Chester, régent durant la minorité de sa belle-fille Jeanne
de Navarre, comtesse de Champagne, de 1275 2 1284. Jeanne épouse le 16 aolit
1284 le futur Philippe IV; cette alliance unit alors le comté de Champagne au
royaume de France.

La marche suivante concerne le Vermandois (47 entrées) qui appartient au
domaine royal depuis 1213.

Les Bretons (100 entrées) sont menés par Jean I (T 1286) ou par son fils
Jean II (f1305), ducs de Bretagne issus de la maison capétienne de Dreux.
Malgré de bonnes relations avec I’Angleterre, ils sont tous deux fideles au roi
de France.

Concernant le Beauvaisis (62 entrées), c’est Robert de France (1256-1318),
fils de Louis IX, qui ouvre la marche en tant que comte apanagé de
Clermont(-en-Beauvaisis).

Vient ensuite une marche bourguignonne (87 entrées) ; plus complexe,
elle englobe deux fiefs liés a des princes différents d’un co6té celui du duc de
Bourgogne, vassal du roi de France, et de 'autre celui du comte palatin de
Bourgogne, vassal de 'empereur. Robert II, duc de Bourgogne (1272-1306),
est suivi par Othon V, comte palatin de Bourgogne (1266-1303). Robert avait
épousé en 1279 une fille de Louis IX, Agnés de France. Othon, quant a lui,
s était rapproché de la monarchie capétienne dés les années 1260 comme le

35 LouisIXintervient parexemple en Lorraine en 1266 comme arbitre dans l’affaire de Ligny-en-
Barrois (Jean Richard, Saint Louis, op. cit., p. 343-345). Sur 'attitude des ducs de Lorraine
face au roi de France. Voir Georges Poull, La Maison ducale de Lorraine, Nancy, Presses
universitaires de Nancy, 1991, p. 75 et 88. Voir également Michel Margue, « Le duché de
Lorraine sous Ferry Ill. Nouvelles questions de recherche », dans Christelle Balouzat-Loubet
et Isabelle Guyot-Bachy (dir.), « Autour de Ferry Ill, duc de Lorraine (1251-1303) », Annales
de I’Est, numéro thématique, 2015, p. 133-139.

36 PaulAdam-Even et Léon Jéquier, « Unarmorial frangais du i siécle : 'armorial Wijnbergen »,
art. cit., 1954, p. 55, n° 760, le font mourir en 1304.



signale le changement de ses armoiries. Il abandonna effectivement aigle
d’argent sur un champ de gueules, porté par les comtes palatins de Bourgogne,
pour I'écu « d’azur semé de billettes d’or, au lion du méme » présent dans
'armorial Wijnbergen?’.

Nous restons ensuite en terre d’Empire avec les armoiries des Brabangons
(35 entrées) et notamment celles de Jean I, duc de Brabant (f 1294). Ce dernier
fut marié une premiére fois, en 1269, 3 Marguerite de France ( 1272), fille de
Louis IX, puis, en 1273, 4 la fille du comte de Flandre, Marguerite.

Suivent les Hennuyers (27 entrées) menés par Jean II d’Avesnes, comte de
Hainaut (1280-1304), neveu et rival de Gui de Dampierre, comte de Flandre
(1280-1305%).

Larmorial Wijnbergen s’acheve précisément sur la marche des Flamands
(25 entrées). Le comté de Flandre, mouvant du royaume de France, est au

caeur des préoccupations frangaises au moment de la confection du manuscrit.

Apres cette description, deux faits semblent remarquables. D’abord I'absence
totale de marche concernant le sud du royaume. L'absence du duché de
Guyenne, alors possession anglaise, est compréhensible, mais celle du comté
de Toulouse intégré au royaume en 1271, 'est moins. On notera cependant
que dans l'organisation de 'espace héraldique décrite par le héraut Berry, le
comté de Toulouse est inclus dans la royauté d’armes de Guyenne. Second
fait remarquable, 'importance donnée aux marches de Lorraine et d’Empire.
Importance numérique puisque réunies, ces deux marches représentent 18,5 %
de 'ensemble (a titre de comparaison, les entrées cumulées des deux ensembles
concernant I'Tle-de-France en représentent 24,2 %) et importance symbolique
car ces deux marches, occupant les feuillets 18 4 21, sont littéralement au cceur
de l'ouvrage.

Compte tenu de ces deux remarques, il me semble que I'armorial Wijnbergen
peut étre considéré comme un reflet de la communauté du royaume de France &
la fin duxir® siecle. Mais un reflet tronqué car privé des possessions méridionales
du royaume. Cette vision d’une communitas regni étroite, recentrée, pourrait
étre interprétée comme une mise en image, par le biais d’un armorial, d’'un
programme politique de Philippe III. Ce programme mettant au cceur de ses

préoccupations 'Empire et les principautés sises au nord-est du royaume aurait

37 Jean-Bernard de Vaivre, « La probable signification politique du changement d’armes des
comtes de Bourgogne a la fin du xue siécle », dans Recueil du 11¢ congrés international
des sciences généalogique et héraldique, Bruxelles, Office généalogique et héraldique
de Belgique, 1973, p. 499-506; Katharina Koller-Weiss, « Vom Adler zum Léwen: des
Wappenwechsel des Pfalzgrafen Othon IV Von Burgund. Neu interpretiert », Cahiers
Lausannois d’Histoire Médiévale, 27, « Pierre de Savoie, le “Petit Charlemagne” (t 1268) »,
2000, p. 369-414.

233

uasiaqulip jerowle,] QIVHONVIL FHIOLSTIHO-NVA[



234

eu pour but de renforcer les positions frangaises sur ces frontiéres. Les résultats
de cette politique, ici affirmée par I'image, sont tangibles. En 1284, le comté
de Champagne est rattaché au royaume par le mariage de Jeanne avec le futur
Philippe IV. Lemprise du royaume sur le comté de Bourgogne (terre d’Empire)
est renforcée en 1285 par le mariage d’Othon IV et de Mahaut d’Artois. Les
relations plus difficiles des rois de France avec le comte de Bar aboutissent
néanmoins en 1301 au traité de Bruges qui marque une nouvelle avancée
francaise dans la région puisque le comte de Bar doit désormais ’hommage au
roi de France pour le Barrois mouvant. Enfin, le fils de Ferry III, Thiébaut II
de Lorraine, duc a partir de 1303, reste fidéle a la politique pro-francaise de
son pére et ¢ est ainsi que nous le retrouvons aux cdtés du roi a Mons-en-Pevele
en 1304.



LA BRETAGNE ET LA COMMUNITAS REGNIT SOUS LE REGNE
DE PIERRE DE DREUX (1213-1237)

Laurence Moal
Université de Bretagne occidentale

Lassassinat d’Arthur Plantagenét (qui régne en Bretagne sous le nom
d’Arthur I) par Jean sans Terre le 3 avril 1203 donne & Philippe Auguste
occasion de capter la Bretagne dans le giron capétien®. En 1213, il choisit de
donner en mariage Alix, la demi-sceur d’Arthur et Uhéritiére du duché, a Pierre
de Dreux, 'un de ses cousins éloignés, arriere-petit-fils de Louis VI le Gros, fils
cadet du comte Robert de Dreux, c’est-a-dire la maison capétienne la plus proche
de la branche ainée. Pierre a été élevé a la cour de France, aux cotés de Louis de
France, le futur Louis VIIL. Le roi peut donc espérer une totale soumission?.
Par la désignation de Pierre de Dreux, il recherche une allégeance plus complete
de la Bretagne et le développement a terme d’un processus d’identification au
royaume. Par ce coup de force, il installe une dynastie capétienne en Bretagne
qui précede ainsi les régions voisines sur la voie du ralliement au Capétien apres
la mainmise des Plantagenéts de 1166 a 12013. Le candidat francais est Iégitimé
par son mariage avec Alix (1201-1221), de laquelle il tient ses droits. Mandaté
par le roi, il gouverne jusqu’a la majorité de son fils Jean en 1237. Il faut tenir
compte du statut particulier de la Bretagne qui n’est pas un apanage né du
démembrement du domaine royal, mais une principauté, avec a sa téte un
Capétien qui fonde la branche des Capétiens bretons: les Dreux.

La notion de communitas regni peut-elle étre utilisée lors de la mise en place
par le roi de Pierre de Dreux en Bretagne#? Larrivée d’un prince capétien pose

1 John W. Baldwin, The Government of Philip Augustus. Foundations of French Royal Power in
the Middle Ages, Berkeley, University of California Press, 1986, trad. Philippe Auguste et son
gouvernement. Les fondations du pouvoir royal en France au Moyen Age, Paris, Fayard, 1991,
chap. 5.

2 Jean-Pierre Leguay et Hervé Martin, Fastes et malheurs de la Bretagne ducale, 1213-1532,

Rennes, Ouest-France, 1982, p. 15.

Jean-Christophe Cassard, L’Age d’or capétien (1180-1328), Paris, Belin, 2010, p. 36.

4 Surlerégne de Pierre de Dreux, la meilleure étude reste celle de Sidney Painter, The Scourge
of the Clergy. Peter of Dreux, Duke of Brittany, Baltimore, The Johns Hopkins Press, 1937. Voir
aussi Jacques Levron, Pierre Mauclerc, duc de Bretagne, Paris, Félix Alcan, 1935 ; Jean-Loup
Montigny (Essai sur les institutions du duché de Bretagne a I’époque de Pierre Mauclerc et

w

235

OTOT e dNS e INDHY SVLINNWIWOD



236

le probléme des relations féodales avec le royaume de France, mais aussi avec
le royaume d’Angleterre, du fait des liens tres étroits entre la Bretagne et les
Plantagenéts ainsi que de I’honneur de Richemont possédé par les ducs de
Bretagne. Elle pose aussi la question de I'acceptation du nouveau venu dans
le duché et de ses relations avec la puissante féodalité bretonne, laique et
ecclésiastique, qui en appela au roi de France pour régler ses différends avec
le duc.

LA FIDELITE AU ROI ET AU ROYAUME CAPETIEN

La question de l'allégeance au roi est primordiale. Elle apparait comme un
élément essentiel de la construction de la communitas regni.

L’hommage au roi de France

La coutume bretonne admet la transmission de la dignité ducale par les
femmes et reconnait la capacité de celles-ci a la succession. Philippe Auguste
en profite pour installer un émissaire francais a la téte du duché et consolider
sa position apres avoir chassé les Plantagenéts®. Redoutant esprit traditionnel
d’indépendance des Penthiévre, le roi vient régler la question du mariage de
I'héritiere du duché dans une Bretagne divisée et affaiblie®. Avant la cérémonie,
Pierre de Dreux doit respecter plusieurs engagements, en particulier 'hommage-
lige, précaution prise par le roi pour 'empécher d’étre une menace pour la
couronne. La question de ’hommage-lige au roi ne pose pas de probleme en
soi. D’une part, Pierre est un Capétien, et, d’autre part, ses prédécesseurs,

sur la politique de ce prince [1213-1237], Paris, La Nef de Paris, 1961) a, quant a lui, « parfois
plagié sans référence ses sources principales comme Levron » (Michael Jones, « Compte
rendu bibliographique des Actes de Pierre de Dreux, duc de Bretagne[1213-1237], édités par
Marjolaine Lémeillat », Mémoires de la Société d’histoire et d’archéologie de Bretagne, 92,
2014, p. 355). Depuis ces travaux, citons: John Larcher, Une analyse du développement du
pouvoir des ducs de Bretagne aupreés de leurs vassaux (1203-1305), mémoire de maitrise,
Rennes, 1996 ; Caroline Delangle, La Symbolique des ducs de la maison de Dreux, mémoire
de maitrise, Brest, 2002 ; Isabelle Ancher, Pierre de Dreux (1190-1250), mémoire de maitrise
sous la direction d’Yves Coativy, Brest, 2004 ; Rozenn Beilloeil, Les Ducs de la maison de
Dreux a la cour du roi de France, mémoire de maitrise sous la dir. d’Yves Coativy, Brest,
2004 ; Yves Coativy, Servir le duc de Bretagne (1213-1341), Mémoire d’habilitation a diriger
des recherches, Université de Bretagne occidentale, Brest, 2012 ; Marjolaine Léimeillat,
Les Actes de Pierre de Dreux, duc de Bretagne (1213-1237), Rennes, PUR, 2013.

5 Marcel Planiol, Histoire des institutions de la Bretagne, nouvelle éd. par Jacques Bréjon de
Lavergnée, Mayenne, 1981, 3 vol., t. IIl, p. 20; Martin Aurell et Noél-Yves Tonnerre (dir.),
Plantagenéts et Capétiens : confrontations et héritages, Turnhout, Brepols, 2006.

6 Guy-Alexis Lobineau, Histoire de Bretagne, Paris, F. Muguet, 1707, 2 vol., rééd. 1973, t. |,
p.187; Arthur de La Borderie, Histoire de Bretagne (continuée par Barthélemy Pocquet),
Rennes, Plihon, 1896-1914, 6 vol., rééd. Mayenne, 1972, t. Ill, p. 297.



Arthur I en 1202 et Gui de Thouars en 1206 ont rempli la méme formalité’.
En novembre 1212, Pierre s'engage donc solennellement vis-a-vis du roi, assigne
en garantie tous ses biens patrimoniaux et fournit comme cautions son pere et
le frére de ce dernier:

Si je ne respectais pas ces accords, je consens et concéde que le seigneur roi
puisse saisir tous les biens que je détiens, ol qu'ils soient, et les conserver en son
pouvoir tant que réparation ne lui aura pas été faite suivant sa volonté. Pour cela,
jai aussi désigné comme caution vis-a-vis du seigneur roi, mon seigneur et pére

Robert, comte de Dreux, et monseigneur 'évéque de Beauvais, mon oncle®.

Ces conditions seraient le gage de cette communitas regni imposée par le
haut. Philippe Auguste prend des précautions envers Pierre de Dreux. Pour
I'empécher d’étre une menace pour la Couronne, il fait tout pour 'empécher
d’accroitre son autorité ducale aux dépens des barons bretons, en particulier les
chefs du parti francophile Alain de Tréguier et de Lamballe, ainsi qu’André II
de Vitré9. A Henri de Tréguier et de Lamballe, il promet de veiller 4 ce qu'il
dispose librement jusqu’a sa majorité de toutes les terres et privileges détenus
par son pere et confirme le choix d’Alain d’accorder la garde de son fils 8 Conan
de Léon, 'oncle de I'enfant récemment dépouillé de ses droits au titre ducal®.
Lhommage de 1212 comprend le serment d’observer tous les accords faits par
le roi avec Guy de Thouars et ses barons, et de ne priver aucun baron de ses
terres ou de ses privileges sans une décision de la cour a Paris. De son c6té,
Philippe Auguste accorde qu’il n'acceptera les hommages des barons bretons
qu’en cas de manquement du duc a un de ses devoirs envers le roi. Dans ce
cas, les seigneurs bretons soutiendraient le roi contre le duc tant que ce dernier
n'aurait pas donné satisfaction a son suzerain:

Moi, Pierre, fils de Robert, comte de Dreux, fais savoir a tous ceux présents
et A venir que j’ai prété hommage lige & mon seigneur Philippe, illustre roi de
France, contre tous les hommes qui peuvent vivre et mourir, que j’ai juré de
servir fidélement ce méme seigneur durant toute ma vie, et que je n'accepterai
en aucun cas les hommages et la fidélité des Bretons, sinon sauve la fidélité a
mon seigneur le roi de France Philippe, en sorte que si je ne le servais pas bien et

fidelement, et que je n’observais pas les accords que j’ai avec lui, ils viendraient

7 Hyacinthe Morice, Mémoires pour servir de preuves a ’histoire ecclésiastique et civile de
Bretagne, Paris, C. Osmont, 1742-1746, 3 vol., t. |, col. 1612 ; Paul Jeulin, « ’hommage de la
Bretagne en droit et dans les faits », Annales de Bretagne, 91, 1934, p. 380-473.

8 Actes de Pierre de Dreux, n°3, p. 45-46.

9 John Larcher, Une analyse du développement du pouvoir des ducs de Bretagne, op. cit., p. 17.

10 /bid., p.18.

237

JubaJ spjunuwiwiod ) 19 suselaig e] TVOW HONTINVT



238

en aide & mon seigneur contre moi, me seraient opposés et 'assisteraient jusqu’a

ce que réparation soit faite suivant sa volonté*. ..

La cérémonie a lieu & Paris le 27 janvier 1213%. En décembre de la méme
année, Pierre épouse 'héritiere Alix tandis que Guy de Thouars meurt le
13 avril. Il prend en main le duché au nom de sa femme et, apres la mort de
celle-cien 1221, il reconnait étre 'administrateur en titre de son fils*3. Il adopte
la titulature qui va de pair avec sa fonction en s'intitulant dux Britannie des
février 1213, y compris dans des actes rédigés dans le royaume*. Mais la royauté
continue de traiter la Bretagne comme un comté jusqu’en 1297. Clest en effet
a cette date que Jean II recoit le titre de duc quand Philippe le Bel fait de la
Bretagne une pairie®®.

Les obligations féodales

Le devoir de cour, autre volet des obligations vassaliques, conduit Pierre de
Dreux a faire des séjours a Paris et en {le-de-France. En 1216, il fait partie
des personnes chargées de juger laffaire de la succession de Champagne,
revendiquée par Erard de Brienne au nom de son épouse Philippa, occasion
d’apparaitre pour la premiere fois la cour des Pairs?. En 1221, il siege dans
Iaffaire de 'évéque de Paris™. Il assiste au couronnement de Louis VIII le
6 aolit 1223. Il ne néglige pas non plus son devoir de conseil, par exemple
en novembre 1223 quand le roi établit une ordonnance interdisant aux juifs
P'usure et 'usage d’un sceau, ordonnance ensuite observée en Bretagne. Lannée
suivante, il assiste a 'assemblée de Paris, ot il appelle a la guerre contre Henri I11
d’Angleterre. A la fin de cette année, il participe 4 la réunion des vassaux en

11 Actes de Pierre de Dreux, n° 4, p. 47-48.

12 Jacques Levron, Catalogue des actes de Pierre de Dreux, Rennes, Plihon, 1931, n°7, p. 198.

13 Arthurde La Borderie, Recueil d’actes inédits des ducs de Bretagne, xi-xi-xii siécles, Rennes,
impr. Ch. Catel, 1888, p. 425.

14 Yves Coativy, Servir le duc de Bretagne (1213-1341), op. cit., p. 32-33 ; Actes de Pierre de
Dreux, n°3 et 14.

15 Ainsi, dans les actes royaux et les lettres pontificales, Pierre est mentionné comme « comes
Britanniae », par exemple quand il s’adresse a Pierre Tristan, chambellan du roi en mai 1222,
de méme dans un acte daté du 6 mai 1218 a Wesminster. L’acte a sans doute été rédigé
par la Chancellerie anglaise qui reprend a son compte les usages du royaume de France.
Pourtant, la Bretagne ne pouvait pas étre un comté puisque ce territoire comprenait six a
sept comtés (Nantes, Rennes, Vannes, Cornouaille, Léon, Guingamp, Penthiévre et I'ancien
Porhoét) (Marcel Planiol, Histoire des institutions de la Bretagne, op. cit., t. lll, p. 17).

16 [bid., p. 34-35.

17 Charles Samaran (dir.), Recueil des actes de Philippe Auguste, roi de France, t. IV,
éd. Michel Nortier, Paris, Imprimerie nationale, 1979, p. 44-47, n°1436.

18 PaulJeulin, « ’hommage de la Bretagne en droit et dans les faits », art. cit., p. 423.



conseil pour chatier les Poitevins®. Le roi le récompense en lui confiant le
chateau d’Hugues de Lusignan.

Lallégeance au royaume implique sa défense face aux ennemis. Pierre de
Dreux ne déroge pas a cette obligation puisqu’il participe a plusieurs prises
d’armes. Il vainc Jean sans Terre devant Nantes en 1214. La méme année, on le
retrouve aux cdtés du dauphin Louis sur le champ de bataille de La Roche-aux-
Moines pres d’Angers et il contribue avec ses troupes a la victoire frangaise au
moment de la bataille de Bouvines, ce qui renforce son autorité en Bretagne. Il
fait également partie du corps expéditionnaire francais qui débarque en 1216 en
Angleterre. Pendant tout le régne de Louis VIII, il conserve la méme position.
Le roi lui accorde des libéralités pour s'assurer la loyauté de son vassal en I'aidant
a envahir le Poitou en 1224 puis & nouveau en 1226, avant la croisade contre

les Albigeois.
L’affirmation de la parenté avec les Capétiens

Pierre, fils puiné du comte Robert II de Dreux, apporte en Bretagne ses
armes personnelles pour marquer son ascendance prestigieuse : I'échiqueté
d’or et d’azur. En tant que cadet, il y introduit une brisure: le franc quartier
d’hermine®. Mais, en méme temps, il marque son attachement et sa parenté
avec les Capétiens par le choix, comme nécropole, de 'abbaye Saint-Yved de
Braine au détriment de la Bretagne, afin d’exalter la lignée féodale des comtes
de Dreux, ainsi que par 'adoption pour le gisant d’une iconographie parisienne.
En effet, sous ses pieds, un chien incarne la fidélité envers le roi de France?.
Autour est écrite une dédicace qui souligne le lien avec la famille royale:

Pierre, fleur des comtes de Bretagne, ce comte a choisi qu'un monument soit
placé & cdté du monument de ses parents. Grand noble, estimé pour oser de
grandes choses, des grands le premier né d’une souche royale, il est demeuré en
Terre sainte pour servir Dieu. Mourant, enlevé a la vie, il repose ici, enseveli,
se réjouissant d’étre un soldat du Christ; grice & un courage venant du ciel, le

comte obtient avec une trés grande joie d’étre un compagnon de Jésus?3.

19 Jacques Levron, Pierre Mauclerc, duc de Bretagne, op. cit., p. 50.

20 Jean-Pierre Leguay et Hervé Martin, Fastes et malheurs de la Bretagne ducale, op. cit., p. 30.

21 |l apparait sur le sceau équestre pendu a un acte de janvier 1212, ol ’on voit le prince
monté sur un destrier tourné vers la gauche (Emile Lefort des Ylouses, « Sceaux des ducs de
Bretagne », Annales de la Société d’histoire et d’archéologie de Saint-Malo, 1978, p. 101).

22 Jean-Yves Copy, « L'implantation de la maison de Dreux en Haute-Bretagne (1213-1341) »,
dans La Figuration des morts dans la chrétienté médiévale jusqu’a la fin du premier quart
du xi# siécle, [Fontevraud], [Centre culturel de ’Ouest], coll. « Cahier de Fontevraud », 1989,
p. 156-157.

23 « Petrus flos comitum Britonum, comes hic monumentum elegit positum juxta monumenta
parentum; largus, magnanimus, audendo magna probatus, magnatum, primus, regali stirpe
creatus, in sancta regione Deo famulando moratus. Vite sublatus obiens, jacet hic tumulatus,

239

JubaJ spjunuwiwiod ) 19 suselaig e] TVOW HONTINVT



240

Donateur de la cathédrale de Chartres, Pierre de Dreux se fait représenter dans
une des verriéres du croisillon sud aux c6tés du roi et des Grands du royaume?4.
Fideéle au modele capétien, il use de ces vitraux pour exalter le culte de la famille
et la continuité dynastique avec les comtes de Dreux?. Il est la « fleur des
comtes », celui que Philippe Auguste a choisi pour étre son mandataire en
Bretagne. Les Dreux montrent ainsi leurs liens avec la grande féodalité francaise
et le pouvoir parisien?. Le bouclier posé sur I'épée est couvert des armes de
Dreux, échiqueté d’or et d’azur, avec la bordure comme brisure, le quart de
écu étant semé d’hermines.

Cependant, cette communitas regni installée par le roi parait menacée par la
volte-face de Pierre de Dreux, décu dans son projet matrimonial avec héritiere

de Flandres.
La communitas regni menacée par les ligues féodales?

Aussitot apres la mort de Louis VIII, les choses changent. Le véritable tournant
alieu quand le roi de France refuse le mariage de Pierre avec Jeanne de Flandre.
Alix étant morte en 1221, Pierre de Dreux congoit le projet d’épouser en secondes
noces Jeanne, comtesse de Flandre, célibataire depuis 'emprisonnement de son
époux, Ferrand de Portugal, a la suite de sa défaite & Bouvines face a Philippe
Auguste. Jeanne se montre favorable au projet, s'efforcant de faire annuler son
premier mariage pour parenté a un degré interdit®. Louis VIII, toutefois, des
qu’il apprend cette entreprise, met tout en ceuvre pour faire échouer ce projet
d’union de la Bretagne et de la Flandre qui ne manquerait pas de menacer le
royaume. Ferrand de Portugal est donc remis en liberté contre la promesse de
se montrer fidéle et Jeanne est contrainte reprendre son époux légitime. Clest
alors que Pierre entre dans une vaste ligue féodale contre la régente Blanche de
Castille, se gardant bien de préter hommage au jeune roi Louis IX?8.

celi militia gaudens de milite Christi summa letitia comiti comes obtinet Jesu » (pierre tombale
de Pierre de Dreux, duc de Bretagne, a Saint-Yves de Braine, dessin de Roger de Gaigniéres,
Paris, BnF, fonds Gaigniéres 1960, fol. 98). Cette dédicace est également transcrite par
Hyacinthe Morice, Histoire ecclésiastique et civile de Bretagne, Paris, imp. Delaguette,
1750-1756, 2 vol,, t. |, p. 186-187, avec de |égéres variantes : « Petrus flos comitum Britonum
comes hic monumentum elegit positum justa monumenta parentum. Largus, magnanimus,
audendo magna operatus magnatum primus regali stirpe creatus, in sancta regione Deo
famulando moratus vite sublatus rediens jacet hic tumulatus celi milicia gaudens de milite
Christi summa letitia comiti comes obviet isti ».

24 Jeannine Sauvanon, A la découverte des vitraux de Chartres, Chartres, Jean-Michel Garnier,
2004, p. 35.

25 Caroline Delangle, La Symbolique des ducs de la maison de Dreux, op. cit., p. 30-31.

26 Jean-Yves Copy, « L'implantation de la maison de Dreux en Haute-Bretagne (1213-1341) »,
art. cit., p. 152, 156-157.

27 Jean-Loup Montigny, Essai sur les institutions du duché de Bretagne a [’époque de Pierre
Mauclerc, op. cit., p. 144.

28 PaulJeulin, « L’hommage de la Bretagne en droit et dans les faits », art. cit., p. 423.



Entente avec les seigneurs mécontents

Pierre de Dreux rejoint le roi lors de la croisade albigeoise de 122629, mais
il profite du siege d’Avignon pour s’entendre avec deux autres seigneurs
mécontents, Thibaut, comte de Champagne et de Brie, et Hugues de Lusignan,
comte de la Marche. Se promettant alliance mutuelle, ils cherchent un allié
puissant susceptible de les appuyer, en l'occurrence, Henri I11, roi d’Angleterre3°.
Lors du traité de Westminster du 19 octobre 1226, le roi s’engage a épouser
Yolande, fille de Pierre, et conclut une série de conventions relatives a I'aide
qu’il apportera en cas de guerre avec la France. Si le fils ainé du duc meurt
avant Yolande, le duché reviendra a Pierre sa vie durant, mais Henri III se
garde un droit de succession sur la Bretagne. Par ce traité, Pierre renie pour la
premiére fois sa fidélité au roi de France Louis VIII, qui meurt le 8 novembre
suivant. Louis IX étant mineur, c’est sa meére, Blanche de Castille, qui assume la
charge de la régence. Ce relatif affaiblissement du pouvoir royal offre un terrain
favorable aux rébellions. De fait, de 1227 4 1234, Pierre de Dreux participe a
plusieurs rébellions, mais celles-ci s’averent toutes infructueuses.

Sa premicre révolte prend rapidement fin puisque Thibaut de Champagne
abandonne ses alliés au bout de deux mois, dés mars 12273, Le conflit renait
lorsque Pierre reprend les travaux de fortification de la place forte de Belléme,
dansle Perche, au début de 'année 1229. Le dialogue entre le roi et les grands est
alors rompu et le rapport de force avec la royauté conduit a I'alliance anglaise.

Un jeu de bascule complexe avec I’Angleterre

Les liens entre la Bretagne et les Plantagenéts sont en fait tres étroits, pas
seulement pour des raisons géographiques. Le comté de Richemont et d’autres
terres situées en Angleterre, dont les revenus passent pour étre presque aussi
élevés que ceux du duché, conduisent a un jeu complexe3?. Ils constituent
un moyen de pression idéal pour le roi d’Angleterre, la porte ouverte a des
compromissions et des accrocs aux engagements féodaux et a la fidélité au roi de
France33. Jean sans Terre essaie ainsi de séduire Pierre de Dreux par la promesse
de restitution du comté de Richemont, qu’il avait saisi quand Arthur avait
transféré son hommage a la couronne francaise en 1202. Pierre négocie avec le

29 Actes de Pierre de Dreux, n°58, p. 126-127.

30 Les offres d’alliance a Henri Il commencent effectivement avant le décés de Louis VIII: le
roi d’Angleterre s’engage a fournir de I’aide au duc en cas de guerre contre la France, le
19 octobre 1226.

31 Pierre et Hugues donnent licence a Thibaut de conclure avec le roi de France une tréve, une
fois que le roi sera retourné, avec son armée, au-dela de Chartres ou d’Orléans (ibid., n°60,
p.129-130).

32 PaulJeulin, « Un grand “Honneur” anglais, apergus sur le “comté”
de Bretagne, 42,1935, p. 263-304.

33 Jean-Pierre Leguay et Hervé Martin, Fastes et malheurs de la Bretagne ducale, op. cit., p. 31.

de Richmond », Annales

241

JubaJ spjunuwiwiod ) 19 suselaig e] TVOW HONTINVT



242

tuteur d’Henri III entre 1216 et 1218 pour s'assurer de ses revenus importants.
En poursuivant sa politique extérieure, Pierre essaie de tirer autant de profit que
possible de la rivalité des deux rois. Mais le jeu est délicat et finit par présenter
aux barons une occasion de secouer le joug ducal34.

La ligne rouge est franchie quand Pierre préte hommage 4 Henri III
d’Angleterre. Ayant renoué une ligue hostile & Blanche de Castille en 1228,
il négocie I'année suivante avec le roi d’Angleterre qui prépare une armée
d’invasion. Le 9 octobre, il va le trouver a Portsmouth et lui fait hommage lige
pour la Bretagne. Le débarquement d’Henri IIT sur les cotes bretonnes provoque
Ientrée des Frangais en Bretagne. Quand Pierre transporte son hommage du roi
de France au roi d’Angleterre, il adresse & Louis IX un défi, le 20 janvier 1230:

Le comte mande au roi qu’il ne se tient pas davantage pour son homme, au
contraire, qu’il se retire de son hommage et par ce retrait, le comte entend

manifester son défi3s.

La Bretagne devient alors une téte de pont de I'invasion anglaise, avec le
débarquement d’une flotte le 30 avril 12303¢. Le roi de France réplique par
une expédition militaire en Bretagne. Il s'adresse aux barons de Bretagne, leur
exposant le jugement de sa cour concernant Pierre, qui a désormais perdu le
bail de la Bretagne pour félonie envers son souverain, les invite a se joindre a

lui, précisant que:

les barons de Bretagne et les autres qui lui ont prété fidélité et hommage en raison
de ce bail sont enti¢rement déliés et quittes de cette fidélité et de cet hommage,
et ne sont pas tenus de lui obéir ou de faire pour lui quoi que ce soit qui soit
relatif & ce bail. Aussi, vos prédécesseurs, et vous apres eux, ayant toujours été
attachés au royaume de France et ayant toujours été liés & son honneur par un
lien de sincere dilection, nous vous demandons et vous requérons, vous priant,
de plus, comme vous y étes tenus, de nous étre attachés et de faire pour nous ce
que vous devez, étant donné que vous pouvez et devez le faire, puisque, comme
il est dit ci-dessus, vous étes enti¢rement déliés desdits fidélités et hommage,

sachant que, si vous vous conduisez envers nous comme il se doit, et que vous

34 André de Vitré préte hommage a Louis IX dés juin 1230: Layettes du trésor des chartes,
éd. Alexandre Teulet et al., Paris, H. Plon, 1863-1909, 5 vol., t. Il, p. 178; suivi en mars 1231
par Raoul de Fougeéres (ibid., p. 201), et en mai 1231 par Henri d’Avaugour (ibid., p. 208), puis
par Guyomarch de Léon (ibid., p. 209).

35 Actes de Pierre de Dreux, n®65, p. 142-144.

36 Eric Borgnis Desbordes, Pierre I de Bretagne (1213-1237) : un Capétien sur le tréne ducal,
Fouesnant, Yoran embanner, 2013, p. 142-143.



faites pour nous ce que vous devez, nous nous conduirons envers vous de sorte

que vous devrez par la suite vous en réjouir?’.

Cette action exclut Pierre de Dreux de la communitas regni. Se trouvant dans
Iimpossibilité de poursuivre seul la lutte, il finit par se soumettre « haut et bas »
en novembre 1234 et jure obéissance & Louis IX3%. La victoire semblait étre
assurée aux barons qui avaient porté leur fidélité au suzerain capétien pendant
le conflit3. En réalité, Pierre de Dreux conserve le bail du duché et poursuit son
ceuvre de réorganisation administrative qui attise les tensions internes au duché.

Une dualité communitas ducatus/communitas regni

La communitas regni peut-elle se retrouver aIéchelle du duché? Pierre de Dreux
arrive en Bretagne avec une équipe de conseillers frangais et devant eux se dresse
une puissante féodalité laique et ecclésiastique, notamment des grands barons
qui se sont accommodés jusque-1a d’un pouvoir ducal faible#°. La mise en place
d’un pouvoir centralisé est influencée par les institutions francaises et anglaises.
Pierre de Dreux, pour gouverner sur place, cherche a renforcer son pouvoir
grice au soutien des Grands et de « 'opinion ». La notion de communitas regni
pourrait ainsi renvoyer au soutien des barons bretons réunis aupres du duc lors
de la prise de certaines décisions. Cette communitas regni a I'échelle interne, en
contribuant 4 identifier un pouvoir breton, aurait favorisé le renforcement du
lien avec la France dont Pierre est vassal lige. Cette construction est pourtant
remise en cause par les ambitions de Pierre de Dreux et ses difficultés avec le
clergé et les seigneurs bretons.

Un pouvoir ducal renforcé

Pierre porte atteinte aux intéréts temporels du clergé séculier en abolissant
le tiercage et en sSopposant aux restitutions de dimes. Dans sa lutte contre ces
privileges ecclésiastiques, il réunit les Grands et réclame leur soutien, se targuant
de bien public, voire du soutien de 'opinion contre les taxes honnies. Les barons
sont convoqués en assemblée pléniére pour s opposer aux sanctions de I'Eglise
et pour s’engager a tenir pour nulles et non avenues les excommunications a
prévoir. Pierre réalise ainsi & 'intérieur du duché, contre le pouvoir temporel
ecclésiastique, cette ligue qu’a trois reprises il essaie de constituer entre des

37 Actesde Pierre de Dreux, n°72, p. 155-156.

38 Pierre se soumet « haut et bas » a la volonté du roi de France et de la reine, sa mére, jure de
respecter les accords conclus et remet en gage au roi Champtoceaux, Mareuil et Saint-Aubin-
du-Cormier (ibid., n°8s, p. 172-175).

39 John Larcher, Une analyse du développement du pouvoir des ducs de Bretagne, op. cit., p. 42.

40 Jean-Pierre Leguay et Hervé Martin, Fastes et malheurs de la Bretagne ducale, op. cit.,
p. 15-16.

243

JubaJ spjunuwiwiod ) 19 suselaig e] TVOW HONTINVT



244

seigneurs du royaume*'. Cassemblée déclencha les foudres de sept des neuf
évéques bretons#?, qui excommunient le duc ainsi que les prestataires du
serment. Le pape confirme la sentence et y ajoute I'interdit. Laffaire finit par se
régler le 29 juin 12304,

On assiste dans la Bretagne de Pierre de Dreux a un processus de renforcement
du pouvoir assez proche de celui qu'on observe dans le royaume capétien.
Comme Philippe Auguste, Pierre étend le domaine ducal par tous les moyens au
détriment de grands féodaux. Pierre utilise tous les moyens a sa disposition : achats,
échanges, tutelles, confiscations, guerres, saisies pour non-remboursement de
dettes#4. Les vicomtes de Léon se voient ainsi progressivement dépouillés de
leurs terres, d’abord par les Plantagenéts, puis par Pierre de Dreux, une politique
que poursuit ensuite son fils Jean le Roux. Le duc profite également d’une
succession pour confisquer I'apanage de Penthievre. En effet, 'héritier est placé
sous tutelle de son oncle, Conan de Léon, hostile au duc. Entre 1216 et 1222,
sappuyant sur 'usage capétien, Pierre réclame la garde du mineur et se présente
comme le porte-parole de son épouse Alix, issue d’une des branches de la famille
de Penthievre. Devant 'opposition de Conan, il sempare de la majeure partie
de la seigneurie. De la méme maniére, Pierre profite du déces de Maurice de
Craon pour récupérer la chatellenie de Ploérmel. Philippe Auguste fait preuve
de bienveillance et le laisse enfreindre les engagements qu’il avait pris lors de
Pacte ’hommage pour le duché en 1213 puisque sa conduite ne nuit pas aux
intéréts de la monarchie®. Agissant comme un Capétien, Pierre de Dreux exige
le serment de fidélité de ses vassaux, leur interdit de construire des chiteaux ou
de renforcer ceux déja batis sans sa permission expresse, insiste pour que le droit
de bris devienne prérogative ducale, des actions qui provoquent 'indignation
des barons bretons. Rien n’atteste de fagon plus éclatante leur impuissance face
au duc que leur adhésion a la fondation du chateau ducal de Saint-Aubin-du-
Cormier, commencé en 1216%. Il sagit alors de créer un triangle stratégique

41 Barthélémy-Amédée Pocquet du Haut-Jussé, « Pierre Mauclerc et 'esprit du xue siécle »,
Annales de Bretagne, 56, 1949, p. 93-120, ici p. 107.

42 L’évéque de Cornouaille Renaud, chancelier du duc Pierre, n’en fait pas partie, ni celui de
Nantes, pour une raison inconnue: id., Les Papes et les ducs de Bretagne. Essai sur les
rapports du Saint-Siége avec un Etat, Paris, De Boccard, 1928, rééd. Spézet, Coop Breizh,
2000, p. 71.

43 Le comte de Bretagne est absous des sentences d’excommunication lancées contre lui par
les évéques de Rennes, Saint-Mol, Dol, Saint-Brieuc, Vannes, Tréguier et Léon, une fois que
le comte aura restitué les dimes indiiment pergues, offert une compensation pour les dégats
causés aux églises et aux biens ecclésiastiques, abjuré et fait abjurer le serment prété a
Redon (Actes de Pierre de Dreux, n° 70, p. 149-152).

44 Yves Coativy, Servir le duc de Bretagne (1213-1341), op. cit., p. 76.

45 John Larcher, Une analyse du développement du pouvoir des ducs de Bretagne, op. cit., p. 21.

46 Frédéric Morvan, « Pierre de Dreux (1213-1250) et Saint-Aubin-du-Cormier », Bulletin et
mémoires de la Société d’histoire et d’archéologie du pays de Fougéres, 43, 2005, p. 1-19.



de chateaux avec ceux de Rennes et de Combourg, pour menacer les baronnies
de Fougeres et de Vitré et protéger le duché en cas d’invasion frangaise#. Lors
de la bataille de Chateaubriant®, 'autorité de Pierre de Dreux est renforcée
et les vicomtes de Léon fuient le duché. Mais le jeu de balance entre la France
et 'Angleterre présente aux seigneurs bretons une occasion de secouer le
joug ducal.

Rébellions des barons bretons et enquétes royales

La position délicate de Pierre de Dreux face a Louis IX entraine plusieurs
défections, en particulier celles d’André de Vitré, Raoul de Fougeres, Henri
d’Avaugour et Guyomarch de Léon. Lésés dans 'exercice de leurs libertés
traditionnelles, ils s’adressent a Louis IX qui autorise une série d’enquétes,
menées par une commission royale et rédigées vraisemblablement par des
clercs royaux a Saint-Brieuc durant 'été 1235 pour évaluer I'importance des
préjudices subis par les Bretons pendant le gouvernement de Pierre de Dreux.
Lune d’elle résume les résultats d’'une enquéte générale des usurpations du
duc, désignée sous le titre de communes petitiones Britonum. 11 s'agit d’'un
réquisitoire contre le prince accusé d’avoir enfreint le droit féodal. Les autres
sont consacrées aux dommages infligés aux individus laiques et ecclésiastiques.
Pour 'enquéte générale, des témoins sont choisis parmi les vassaux d’Henri
d’Avaugour et des vicomtes de Léon. Parmi les témoignages figurent également
ceux d’Henri d’Avaugour, Guyomarch de Léon, I'évéque de Dol, Jean de Dol,
I'abbé de La Vieuville, André de Vitré, Aliénor, veuve de Jédouin de Dol, et
Alain d’Acigné. Ils permettent une mise en relief des relations avec les barons
depuis le début de la prise de pouvoir du duc, mais il est peu probable que les
enquétes aient eu pour résultat 'affaiblissement de 'autorité ducale. Certes,
elles sont humiliantes pour le duc mais ce dernier conserve ses confiscations
face aux réclamations des seigneurs bretons aupres du roi.

Comme I'a montré Marie Dejoux, les enquétes ordonnées par Loui IX, touten
étant des jalons de I'intégration des provinces nouvellement acquises au royaume,
« ne devaient pas étre pergues comme des empiétements insupportables mais au
contraire comme des mesures de correction et de pacification®® ». C’est le cas
de 'enquéte de Saint-Brieuc. En se soumettant, Pierre se rend définitivement

47 John Larcher, Une analyse du développement du pouvoir des ducs de Bretagne, op. cit., p. 28.

48 Yves Coativy, « La bataille de Chateaubriant (3 mars 1223), un Bouvines breton ? », dans Jean-
Christophe Cassard, Yves Coativy, Alain Gallicé, Dominique Le Page (dir.), Le Prince, l’argent,
les hommes au Moyen Age. Mélanges offerts d Jean Kerhervé, Rennes, PUR, 2008, p. 89-101.

49 Autotal, neufde ces enquétes sont conservées au Trésor des chartes aux Archives nationales
(J240n°36; ) 626 n°148) : Actes de Pierre de Dreux, n°®90-95, p. 180-218.

50 Marie Dejoux, Les Enquétes de saint Louis. Gouverner et sauver son dme, Paris, PUF, 2014,
p. 192, 653.

245

JubaJ spjunuwiwiod ) 19 suselaig e] TVOW HONTINVT



246

et accepte par avance toutes les conditions que lui imposerait le roi. Il garde le
bail, mais perd les biens acquis 4 Venddéme en 1227 et doit jurer fidélité. Il doit
promettre des dédommagements a ses vassaux rebelles et accepte les décisions
de la Couronne au sujet des revendications des barons contre lui. Les vassaux
sont lésés par le duc, qui lui-méme est rappelé a I'ordre par le roi. Le roi est a
la fois souverain et suzerain. Il prend en compte les revendications des vassaux
du dug, il tient compte de 'opinion et ouvre une enquéte, « I'un des modes
de gouvernement caractéristiques des administrations royales et princiéres en
plein essor des x111¢ et X1ve siecles » selon Alexis Charansonnet®*. Pour autant,
la notion de communitas regni peut-elle se retrouver dans ces réclamations?
Lenquéte de Saint-Brieuc pourrait étre le moment ot se reforme la communitas
regni autour du prince en donnant I'occasion de faire le point sur des usages
passés et d’enregistrer les évolutions, comme si un nouveau contrat se définissait
apreés réglement du contentieux. On peut s'interroger sur la préservation d’'un
certain type de relations et de dialogue avec le prince et une certaine conception
de la chose publique. Le bien commun apparait comme un des ciments de la
communauté, de sa justification, de sa continuité et de sa réaffirmation. La
communitas ducatus a pu étre utilisée pour renforcer la communitas regni, ce
qui s'avere finalement une illusion. Les relations entre vassal soumis et suzerain
victorieux continuent de se fonder sur des positions de compromis mutuel, le
roi nayant ni la capacité de faire appliquer le résultat des enquétes ni la volonté
de punir son vassal. Il semble d’ailleurs que ces enquétes n’apportent aucun
changement dans la perception des droits.

Lhistoriographie bretonne, longtemps défavorable a Pierre de Dreux, I'a
accusé d’avoir échoué, mais son ceuvre de centralisation du pouvoir n’est pas
mise en cause a 'intérieur ni discréditée a I'extérieur. Le duché est attaché a la
couronne francaise par des liens féodaux fragiles. En toile de fond, le jeu de
bascule complexe entre 'Angleterre et la France, nécessaire en raison du comté
du comté¢ de Richemont, s’avére dangereux. Mais en fin de compte, méme
lorsqu’il soppose au roi, le duc se maintient dans des logiques capétiennes
d’obéissance. A la majorité de son fils Jean, il conserve un rdle de conseil, puis
participe A la croisade de Louis IX en Egypte. Ses relations avec le roi sont alors
excellentes. Joinville, loyal serviteur du roi de France, parle de Pierre de Dreux

51 Alexis Charansonnet, « Sources administratives et négociation. Les tractations du roi, du
pape et de ’archevéque concernant le rattachement de Lyon a la France (1311-1312) »,
Francia, 39, 2012, P. 439-472. Sur ce sujet, voir aussi Claude Gauvard (dir.), L’Enquéte au
Moyen Age, Rome, Ecole francaise de Rome, 2008; Gilles Pécout (dir.), Quand gouverner
C’est enquéter: les pratiques politiques de I’enquéte princiére (Occident, xie et xi# siécles),
Paris, De Boccard, 2010.



avec admiration dans plusieurs passages de son livre et & aucun moment, il ne
le blame pour son attitude a I'égard du roi d’Angleterre2.

Linstallation de la dynastie capétienne des Dreux constitue bien une période
charniére pour la Bretagne, en particulier en raison du développement de
Pautorité des ducs qui s’effectue au détriment de celle tenue par les barons.
Elle permet I'établissement en Bretagne du pouvoir ducal et d’un Etat princier
véritablement organisé a la fin du x1v® siecle. Ses successeurs poursuivent sa
politique et font preuve de loyauté a I'égard du roi de France.

247

JubaJ spjunuwiwiod ) 19 suselaig e] TVOW HONTINVT

52 Pierre de Dreux est également en bons termes avec la papauté puisque Grégoire IX lui confie
le commandement des troupes a 'occasion d’une croisade (Barthélémy-Amédée Pocquet du
Haut-Jussé, « Pierre Mauclerc et l'esprit du xin© siécle », art. cit., p. 109).






LA COMMUNAUTE SANS ROYAUME
DANS LCISLANDE MEDIEVALE

Grégory Cattaneo
Sorbonne Université Lettres | Université d Islande

Dans I'histoire de 'Europe, I'Islande connut un peuplement tardif, vers 872-
930, essentiellement par des migrants en provenance de Norvege et des iles
Britanniques. Une fois la prise de possession des terres achevée (« landndm »),
les Islandais décidérent de se donner un destin commun. Ils adoptérent une
loi et établirent le syst¢éme des assemblées (« ping ») et celui des chefferies
(« godaveldi »). De 930 4 1264, I'Islande indépendante connaissait un systeme
original de gouvernement, sans figure exécutive ni Etat. La loi fournissait le
cadre de vie nécessaire 4 une communauté qui s’était construite en partie en
réaction au processus d’unification de la Norvege par la monarchie  la fin du
x¢ siecle. SiI'Islande médiévale et ses sagas ont fait I'objet de quelques études
ces derniéres années, le systeme de gouvernement et le cadre législatif servant de
toile de fond a ces récits narratifs demeurent encore obscurs. Nous proposons
ici de revenir sur la fondation et le fonctionnement des premiéres institutions
de I'Islande médiévale.

Il s'agira de présenter, en premier lieu, le fonctionnement, la structure et
Iévolution du systeme des assemblées au cours du x¢ siecle : outre les assemblées
locales, le célebre « alpingi », souvent qualifié de « premier parlement d’Europe »,
fera l'objet ici d’une étude détaillée. On reviendra ensuite sur les membres
participatifs de ces assemblées, a savoir les chefs et leurs hommes d’assemblée,
tout en soulignant la nature du godord, spécificité islandaise, qu’il faudra définir
plus clairement & la lueur du syst¢me des assemblées. Mais avant d’aborder
'organisation de la communauté islandaise médiévale, il est nécessaire de
donner quelque idée des sources disponibles pour cette période, a travers I'étude
des trois genres principaux — la loi, le livre et la saga.

LOG, BOK ET SAGA: L’HISTORIEN FACE AUX SOURCES DE LA COMMUNAUTE

En observant les nombreux travaux historiques portant sur I'Islande médiévale,
on remarque que la partie concernant I'utilisation des sources et I'établissement

249

OTOT e dNS e INDHY SVLINNWIWOD



250

d’une typologie est sinon éludée du moins négligée par les historiens. Llslande
médiévale a produit une quantité de sources narratives et documentaires,
méme si ces derniéres sont bien souvent négligées dans les études au profit des
fameuses « sagas islandaises », dont I'historicité fait toujours couler beaucoup
d’encre. Létude de la communauté sans royaume, comme nous la définissons
dans le cadre de cette étude, mérite que I'on présente rapidement les trois types
de sources qui seront mises & contribution pour I'étude de la société islandaise:
la loi (« log »), le livre [historique] (« bk ») et 'histoire ou « saga ».

Quand on lit dans les sources islandaises I'expression « notre loi » (« vdr lig »),
il faut comprendre I'Islande comme un seul territoire et un seul peuple soumis a
une méme loi. De maniére générale pour les peuples scandinaves, le mot /o7 (/ig)
possede un sens territorial puisqu’il désigne une région soumise a des regles®.
Lexpression issue de la Saga de Njdll le Briilé: « Cest par les lois qu'on édifiera
notre pays, mais ¢ est par I'illégalité qu'on le détruira », témoigne de I'importance
des lois sur I'ile boréale. Pour I'étude des institutions du « pjddveldid » ou
« période de 'indépendance » (930-1264), I'historien est tributaire de la Grdgds,
un recueil de lois qui, selon les spécialistes, se fait 'écho de coutumes en usage
depuis I'établissement de la premiére constitution islandaise vers 930. Les lois
constituant la Grdgds nous sont parvenues a travers deux codices médiévaux:
la Kénungsbok, qui remonte aux alentours de 1250 et est éditée selon la lecon
du manuscrit de la bibliothéque royale de Copenhague (GKS 1157 fol.), et la
Stadarhélsbék, qui est datée des alentours de 1260-1270 et est éditée selon la
lecon d’'un manuscrit de la collection arnamagnéenne (AM 334 fol.) ; ainsi que
plusieurs manuscrits des périodes médiévales et modernes qui, quoique tardifs
pour 'objet de notre étude, possedent des éléments vraisemblablement anciens,
issus de manuscrits médiévaux aujourd’hui perdus3.

1 EnNorvége, on parlera des Lois de l'lassemblée de Gula (GulapingslGg) pour désigner la zone
s’étendant des cdtes occidentales a 'arriére-pays et soumise a ce type de législation, tout
comme des Lois de I’'assemblée de Frosta (Frostupingslég) pour la région du Trondheimsfjord.
La partie orientale et centrale de ’Angleterre, soumise a 'influence des Danois autour de
’an Mil, porte le nom trés significatif de Danelaw: « territoire soumis a la loi des Danois ».

2 Voir Sagas islandaises, ed. et trad. Régis Boyer, Paris, Gallimard, coll. « Bibliothéque de la
Pléiade », 1987, p. 1312; d’aprés le texte de la Brennu-Njdls saga, éd. Einar Ol. Sveinsson,
Reykjavik, Hid islenzka fornritafélag, /slenzk fornrit, 12, 1954, chap. 70, p. 172 : « med I6gum
skal land vart byggja en med 6légum eyda ». Sauf mention contraire, toutes les traductions
des sources norroises, de l'islandais, du norvégien et de I’anglais ont été réalisées par
’auteur. Afin de faciliter la lecture, chaque traduction de source apparaitra dans le corps de
[’article et sera accompagnée d’une note comportant le texte en version originale.

3 Pourla Konungsbdk [abrégée par la suite Grdgds la-b], nous suivons I’édition qui se trouve
dans la Grdgds. Islendernes Lovbog i Fristatens Tid, éd. Vilhjalmur Finsen, Kjgbenhavn,
Berhing, 1852-1870, 4 vol. Pour plus d’information sur la genése de ce recueil, on se
reportera a ’édition du texte en islandais moderne et principalement a 'introduction et a
'appareil critique Gragas. Lagasafn islenska pjodveldisins, éd. Gunnar Karlsson, Kristjan
Sveinsson et Mérdur Arnason, Reykjavik, Mal og menning, 1992, p. IX-XXXIII, 488-514. Pour



Des deux rédactions principales de la Grdgds, la Kénungsbék concerne
directement notre propos puisqu’elle possede trois livres dits « constitutionnels »
qui ne figurent pas dans la Stadarhdlsbék*. Dans son édition du manuscrit, le
savant danois Vilhjalmur Finsen divise le recueil en quatorze livres, comprenant
soit un chapitre (pour les deux plus bréves), soit soixante-six chapitres (pour la
pluslongue). Les trois livres traitant de l'organisation institutionnelle de I'Islande
indépendante sont tout d’abord le deuxi¢me, intitulé Livre des procédures
dassemblée (Pingskapapdttr), divisé en soixante-six chapitres, qui présente a la
fois le fonctionnement et le déroulement des diverses procédures qui ont lieu
devant les divers tribunaux. Vient ensuite le cinquiéme livre, intitulé Livre du
diseur de la loi (Logsogumannpdttr), qui ne se compose que d’un chapitre unique
sur les fonctions et les devoirs du « diseur de la loi » (ou « logsdgumadr »). Ce
magistrat était nommé par les chefs (¢odar) pour une durée de trois ans afin
de lire et d’expliquer la loi une fois par an devant '’Assemblée générale. Et
enfin le sixieme livre, intitulé Livre du comité législatif (Logréttupdttr), qui ne
contient également qu'un chapitre présentant le comité législatif (ou « ligrétta »)
au sein duquel les lois étaient faites, corrigées, lues et expliquées par le diseur

de la loi.

la Stadarhdlsbok[abrégée par la suite Grdgds 1], nous suivons ’édition de la Grdgds efter det
Arnamagnaanske Haandskrift Nr. 334 fol., Stadarhdlsbok, éd. Vilhjalmur Finsen, Kjgbenhavn,
Gyldendal, 1879 et enfin pour les manuscrits appartenant aux autres rédactions médiévales
et modernes de la Grdgds [abrégées par la suite Grdgds Ill], nous suivons ’édition de la
Grdgds. Stykker, som findes i det Arnamagnaeanske Hanndkrift Nr. 351 fol., Skdlholtsbok, og
en Raekke andre Haandskrifter, éd. Vilhjalmur Finsen, Kjgbenhavn, Gyldendalske Boghandel,
1883.

4 Les spécialistes expliquent ces différences par 'existence d’une hypothétique version
manuscrite antérieure et perdue sur laquelle ces deux codices auraient été établis. Ces
deux rédactions de la Grdgds ne constitueraient pas un recueil officiel de lois mais plus
un recueil de droit coutumier privé appartenant a un/des particulier(s). Sur les différences
de matériaux composants les rédactions de la Kénungsbdk et de la Stadarhdlsbok, on
consultera les études de Vilhjalmur Finsen, Om den oprindelige Ordning af nogle af den
islandske Fristats Institutioner, Kjgbenhavn, F. Dreyer, 1888 ; Konrad Maurer, Vorlesungen
iiber altnordische Rechtsgeschichte, Leipzig, Deichert, 1907-1910, 4 vol., et enfin la notice
d’Olafur Larusson, « Gragas », dans Kulturhistorisk Leksikon for nordisk middelalder,
Kjsbenhavn, Rosenkilde Og Bagger, 1956-, t. V, col. 410-412. D’autres spécialistes, comme
I’historien Gunnar Karlsson dans son édition de la Grdgds (éd. cit.), expliquent 'absence
de livres constitutionnels dans la Stadarhdlsbok par le fait qu’en 1271, date supposée de la
Stadarhdlsbok, 'lslande s’était vue attribuer une nouvelle constitution par le royaume de
Norvége dont elle venait de devenir tributaire (1262-1264) appelée Jarnsida. Ce nouveau
code juridique fut composé par les soins du roi de Norvége Magnds VI le Législateur et
introduit en Islande vers 1271-1274, en remplacement de [’ancien code juridique islandais.
Le Jarnsida apporte un changement radical dans la structure de la société islandaise du
milieu du dernier quart du xue siécle puisqu’il transfére tous les pouvoirs législatifs au roi
de Norvége, abolit le titre de seigneur islandais (god)) et réforme I’Assemblée générale, voir
Jarnsida og kristinréttur Arna Porldkssonar, éd. Haraldur Bernhardsson, Magnds Lyngdal
Magnusson et Mar Jonsson, Reykjavik, Smarit Sogufélags, 2005.

N
(%,
PN

9]BAQIPAW JPUE]S|,| SUBP SWNBAOI SUBS INRUNWWOI B OINVLIVO XIODTID



252

L [slendingabok ou Livre des Islandais appartient A la catégorie des écrits pseudo-
historiques et fut a cet égard longtemps considéré comme une histoire nationale
par les historiens. Son auteur, le prétre islandais Ari Porgilsson (1067-1148),
dit le Savant, l'aurait rédigé au début du x1r° siecle®. Dans 'ensemble des
sources disponibles sur I'Islande médiévale, le Livre des Islandais contient des
informations uniques sur I'Islande de la période commengcant avec la prise de
possession de I'ile (v. 870) et I'histoire immédiate observée par Ari le Savant lui-
méme (v. 1120). La valeur du témoignage d’Ari comme source historique est
généralement acceptée par les historiens. Son style est réaliste et il fait preuve
de prudence dans 'utilisation de la chronologie. On retrouve par exemple ces
formules « a cette époque / en ce temps-1a » (« 7 pann tid »), « un hiver ou deux »
(« vetri eda tveim »), « quatorze ou quinze ans » (« fjdrtdn vetrum eda fimmtdn »).
Les dates proposées par Ari ont été confirmées par I'archéologie, comme par
exemple celle concernant le début de la colonisation de I'Islande, daté par la
téphrochronologie des environs de 871+/-2 ans®. Ari le Savant a construit son
récit A partir de divers témoignages de ses contemporains plus agés et faisant
figure d’autorité, qui vécurent les événements ou entendirent parler de ces
événements’. Dés la préface, Ari explique qu'il soumit une premiére version de

5 Sur ce personnage, on se reportera a la biographie réalisée par les soins d’Einar Arnérsson
(Ari frooi, Reykjavik, Bokmentafélag, 1942), partiellement résumée par Jakob Benediktsson
dans son introduction & I’édition de I’/slendingabdk (islendingabdk. Landnémabdk,
éd. Jakob Benediksson, Reykjavik, Hid islenzka fornritafélag, Islenzk fornrit, 1, 1968, p. V-VIII).
L’/slendingabdk a traversé les ges dans deux manuscrits du xvie siécle (AM 113 a fol. et AM
113b fol.), copiés a partir d’une version datant des environs de 1200 et aujourd’hui perdue.
On doit ces deux copies modernes aux soins de J6n Erlendsson (t1672), scribe et prétre de
Villingaholt qui, a la demande de ’évéque de Skalholt Brynjélfur Sveinsson (1605-1675),
recopia "ouvrage d’Ari le Savant. Voir, a ce sujet, Gunnar Karlsson, Ingangur ad miééldum.
Handbok i islenskri midaldaségu, Reykjavik, Haskéladtgafan, 2007, t. I, p. 118-123.

6 Lespremiersrésultats furent publiés par Karl Gronvold et al., « Ash layers from Iceland in the
Greenland GRIP ice core correlated with oceanic and land sediments », Earth and Planetary
Science Letters, 135, octobre 1995, p. 149-155. Voir aussi l’étude pluridisciplinaire conduite
par Bryndis Sverrisdéttir (dir.), Reykjavik 871 +-2. Landndamssyningin: The Settlement
Exhibition, Reykjavik, Reykjavik City Museum, 2006.

7 Par exemple, il a écouté le récit de son aieul bPorkell Gellisson (chef détenteur du
Pdrsnesingagodord a Helgafell dans la région du Borgarfjérour de 1073 a 1110) comme il
’explique en cl6ture de son premier chapitre: « Comme nous I’a conté borkell Gellison »
(islendingabdk, éd. cit., p. 6 : « Svd sagdi Porkell oss Gellisonr »). Aussi la relation privilégiée
gu’il maintient tout au long de sa vie avec sa famille nourriciére, les Mosfellingar/Haukdeelir,
faitde lui untémoin proche d’événements passés auxquels il avait accés par la tradition orale.
La famille des Haukdeelir est 'une des plus prestigieuses d’Islande, puisqu’elle descend
de Gissur Teisson le Blanc, un acteur de la christianisation du sud du pays. Le lignage des
Haukdaelir a dés lors lié son destin avec 'Eglise de l'ile boréale puisqu’Isleifur fils de Gissur
deviendra le premier évéque d’Islande (1056-1080). Ses enfants poursuivront cet héritage
car Gissur fils d’Isleifur reprendra la charge épiscopale (1082-1118) et entreprendra les plus
importantes réformes ecclésiastiques de I'lslande indépendante (mise par écrit des lois,
instauration de la dime et création des évéchés), tandis que son frére Teitur héritera du
godord patrimonial afin de s’occuper des affaires séculiéres de la lignée; activités qui ne
’empécheront pas de se faire ordonner prétre puis de diriger ’école d’Haukadalur. C’est



son manuscrit aux évéques Porlakur Rundlfsson (troisieme évéque de Skalhdlt
entre 1118 et 1133) et Ketill Porsteisson (deuxi¢me évéque de Hélar entre 1122
et 1145) ainsi qu'au prétre Semundur le Savant (1056-1133). Ces trois hommes
sont tenus comme des figures d’autorité pour la véracité de I lslendingabik. Pour
les affaires strictement juridiques, il se réfere aux témoignages des diseurs de
la loi (« logsodgumenn »). S’il cite généralement des témoins des événements, il
utilise aussi des documents de seconde main pour appuyer son récit. Son style est
effacé, comme dans sa préface: « Car, attendu qu'il peut y avoir des erreurs dans
des histoires de ce genre, il convient de s’en tenir a ce qui parait le plus certain®. »
Sila mode au x1x¢ siécle voulait attribuer la paternité de nombreuses ceuvres a
Ari le Savant, on estime aujourd’hui qu'il n’aurait écrit que I slendingabik au
cours de sa vie, qui demeure une source majeure pour Ihistoire de I'Islande
médiévale?. Toutes ces qualités font quAri est considéré comme le premier
grand historien islandais. Les premiers chapitres retiendront en particulier notre
attention car ils couvrent les développements institutionnels de I'ile dans une
période s’étendant des débuts de la colonisation 2 la fin du 1x° siecle, 4 la création
d’un cinqui¢me tribunal au début du x1° siecle™.

Enfin, le genre des sagas des Islandais fournira a cette étude des exemples
concrets de mise en situation. Les Islandais désignaient généralement par saga
tout « ce qui est raconté ou a été raconté en prose », méme si ces récits étaient
quelquefois émaillés de strophes scaldiques. Les scribes médiévaux utilisent
souvent le mot saga dans le sens d’/istoria. Le substantif norrois saga est formé
sur le verbe segja, qui signifie a la fois raconter et lire a voix haute®. Pour le
philologue islandais Vésteinn Olason, « le substantif norrois saga signifie en
premier chef “histoire”, en désignant des récits qui sont connus par la tradition
orale ou transmis sur parchemin, qui sont longs ou brefs, véridiques ou fictifs.
Le mot saga ne sapplique a un genre littéraire que lorsqu’il est déterminé par

la que Teitur dispensera une éducation solide a son fils nourricier, qui sera a 'origine de la
culture impressionnante d’Ari, que ses contemporains surnommeront le « Savant » (« frodi »).

8 Islendingabdk, éd. cit., p. 3: « En hvatki es missagt es i fraedum pessum, pd es skylt at hafa
heldr, es sannara reynisk. »

9 Lagénéalogie (dttartala) et les biographies royales (konunga eevi) auxquelles il fait allusion
dans la préface peuvent avoir été écrites plus tot et par une autre main. La généalogie qui
clot '/slendingabdk a longtemps été considérée comme un fragment de la généalogie
mentionnée en préface, sans que 'on puisse I’établir de maniére certaine. On a également
longtemps attribué a Ari la paternité d’une version de la Landnamabdk qui aurait été perdue
(voir Landndmabdk, éd. cit., p. 395, 397).

10 Arirelate tout d’abord le processus de prise de possession de l'Islande entre 870 et 930
(chap. I-1l), puis I'adoption d’une constitution et la création d’'une Assemblée générale vers
930 (chap. IIl) et enfin la division du pays en quartiers (chap. V).

11 Johan Fritzner, Ordbog over Det gamle norske Sprog. Omarbeidet, forgget og forbedret
Udgave, Christiania, den norske Forlagsforening,1886-1896, 3 vol., t. Ill, p. 195-197.

253

9]BAQIPAW JPUE]S|,| SUBP SWNBAOI SUBS INRUNWWOI B OINVLIVO XIODTID



254

un autre terme*2. » D’un point de vue de la valeur historique des sagas, deux
traditions se sont opposées au cours des trois premiers quarts du xx¢ siecle. La
plus ancienne se compose des théoriciens dits de la « prose libre » (Freiprosa) et
remonte au XIx° siecle. Elle apparait dans les travaux de Knut Liestol, Andreas
Heusler et Finnur Jénsson. Selon eux, les sagas sont issues de récits oraux,
composés dans le passé et contemporains des événements qu’ils décrivent. Ils
estiment que le poids de la transmission orale était tel que ces récits furent
ensuite mis par écrit en 'état au moment de 'avénement de la culture écrite
en Islande. La valeur des sagas comme sources historiques est attestée par ces
tenants de la Freiprosa. La seconde tradition est portée les théoriciens dits de
la « prose livresque » (Buchprosa), principalement présents au sein de I'« école
islandaise », avec les travaux de Bjérn M. Olsen, Jén Helgason, Sigurdur Nordal,
Einar Olafur Sveinsson et Jénas Kristjdnsson™. Selon eux, le réalisme des sagas
provenait d’un véritable talent littéraire qui se développa sur I'ile boréale entre la
fin du x1r° siecle et tout au long du x1ve siecle. Ils rejettent en général ’hypothése
de récits fondés sur des textes ou une tradition orale préexistants. Les sagas sont
traitées comme des ceuvres de fiction. Ces deux approches des sagas sont en un
sens héritieres d’un certain romantisme. Si, pour les théoriciens de la « prose
livresque », les sagas représentent un accomplissement de la culture islandaise a
I'époque de son Indépendance, les théoriciens de la « prose libre » y voient un
miroir ouvert sur un passé héroique pan-scandinave et « fortiori islandais. Si le
débat est aujourd’hui officiellement achevé, les vues de ces deux écoles peuvent
toujours étre intéressantes et fructueuses pour étudier 'origine de la littérature
vernaculaire de 'Islande médiévale.

12 En francais, on se reportera a la présentation de Vésteinn Olason, « Les sagas islandaises,
genre littéraire a la croisée de deux univers », Proxima Thulé, 4, 2000, p. 45-67, en partie
issue de son ouvrage Samraedur vid séguéld: frdsagnarlist Islendingasagna og fortidarmynd,
Reykjavik, Heimskringla, Haskélaforlag Mals og menningar, 1998, traduit et publié la méme
année chez ce méme éditeur par Andrew Wawn sous le titre Dialogues with the Viking Age:
Narration and Representation in the Sagas of the Icelanders. Les traductions frangaises des
diverses catégories de sagas présentées ci-dessous sont dues a Francois-Xavier Dillmann
et issues de sa traduction de l'article de Vésteinn Olason. Sur le rapport existant entre les
genres narratifs de la saga, de Uhistoria et de la vita, voir ’étude de Régis Boyer, « Vita —
historia — saga. Athugun formgerdar », Gripla, 6, 1984, p. 113-128.

13 EnFrance, Régis Boyer a plusieurs fois témoigné de son attachement aux théories de I’école
islandaise, voir par exemple « Les sagas sont-elles des documents historiques? », dans
Recueil d’études en hommage a Lucien Musset, Caen, Musée de Normandie, coll. « Annales
de Normandie », 1990, p. 109-126 et « L’historiographie médiévale islandaise », dans Daniel
Poirion (dir.), La Chronique et I’histoire au Moyen Age, Paris, PUPS, 1984, p. 123-136.

14 Par exemple, le rapprochement entre les canons de I’hagiographie médiévale et certaines
biographies d’évéques islandais peut nous apprendre beaucoup sur le genre de la vita et
provient d’un héritage des théoriciens de la « prose livresque ». Il s’agissait notamment d’une
des hypothéses du travail de thése de Régis Boyer (La Vie religieuse en Islande [1116-1264]
d’aprés la Sturlunga saga et les Sagas des évéques, Paris, Fondation Singer Polignac, 1979).
De méme, les questions touchant a la mise par écrit des anciennes lois islandaises au sein



Les savants divisent traditionnellement les sagas islandaises en cinqg grandes
catégories. Celle qui nous intéresse pour cette étude est probablement la
plus célébre: celle des « Histoires des Islandais » ou « Sagas islandaises »
(« Islendingasigur »). 11 s agit de récits profanes qui se déroulent essentiellement
en Islande (et parfois dans d’autres régions deI'cecoumene des Scandinaves) entre
le x siecle et le x1° siecle. En général, les personnages de ces sagas appartiennent
au groupe des paysans-propriétaires (« bendur ») et des chefs locaux (« godar »)
et non a 'aristocratie mise en scéne dans les autres récits (comme les « Histoires
des rois [de Norvege, voire de Danemark] » ou « konungasigur »). Si certaines
témoignent d’un but historiographique, comme la Saga de Njdll le Brilé,
d’autres offrent une interpolation libre du passé, comme la Saga de Hrafnkell.
Ces sagas sont presque toutes anonymes. Méme si quelques savants rechignent
aujourd’hui a classer les sagas selon des genres bien définis, comme on le faisait
encore au Xx° siécle, ces catégories ont eu le mérite de produire des études ciblées
sur tel ou tel genre en poussant les chercheurs a penser globalement ces textes

et a trouver dCS lois communes a ces genres.

ALPINGI, VORPING ET LEID: LA COMMUNAUTE ASSEMBLEE

Le ping représentait une structure importante de I'ordre social des peuples
germaniques et scandinaves et prenait la forme d’assemblées locales, de lieux
de réunion et/ou de foire pour les hommes libres™. II est largement admis
que linstitution du ping scandinave fut acclimatée des les premiers temps
de la colonisation. Les assemblées et leurs tribunaux ne nécessitaient pas
obligatoirement des chefs pour fonctionner : 'assentiment de voisins, propriétaires
ou chefs locaux, suffisait pour convoquer une assemblée et tenir un tribunal apte
a conduire des procédures et délivrer des jugements, sous réserve d’une autorité
politique suffisante pour exécuter les verdicts. Ces convocations de I'assemblée
locale étaient a la charge et au bon vouloir des habitants, qui pouvaient décider de
tenir des séances régulierement ou non. Ony traitait vraisemblablement d’affaires
locales, a 'échelle d’un fjord ou d’une vallée et touchant la communauté des
participants. Les sagas indiquent que les anciennes assemblées de Kjallarnes, de

de premiéres rédactions manuscrites supportent en un sens les théories de la « prose libre »
suruntype de transmission de 'oral a ’écrit. M@me oraux, les textes sont composés, que ce
soit dans I'art des scaldes ou les récits narratifs. A cet égard, on tirera profit de la thése de
Gisli Sigurdsson, The Medieval Icelandic Saga and Oral Tradition: A Discourse on Method,
Cambridge (MA), Harvard University Press, 2004.

15 Sur les assemblées comme lieux des pouvoirs législatifs et judiciaires dans la Scandinavie
médiévale, voir la synthése de Stefan Brink, « Legal assemblies and judicial structure in early
Scandinavia », dans P.S. Barnwell et Marco Mostert (dir.), Political Assemblies in the Earlier
Middle Ages, Turnhout, Brepols 2003, p. 61-72.

255

9]BAQIPAW JPUE]S|,| SUBP SWNBAOI SUBS INRUNWWOI B OINVLIVO XIODTID



256

Dérsnes et d’Hegranes avaient été fondées des la fin du 1x¢ siecle, ce que semble
confirmer l'archéologie®. Llslande sentit selon nous le besoin d’une organisation
plus structurée et permanente avec la création de I’Assemblée générale, dont les
institutions devaient fonctionner a I'échelle de I'ile.

Le témoignage d’Ari le Savant représente la source principale des événements
qui vont suivre et relatent la fondation des institutions islandaises vers 930.
Lhistorien explique dans son Livre des Islandais que ses compatriotes décident
d’unifier le pays en lui attribuant une Assemblée générale et plusieurs assemblées
régionales: « Lalpingi fut établi a I'endroit ou il se trouve actuellement,
suivant la décision d’Ulfljétur et de tous les habitants du pays. Auparavant,
il y avait une assemblée [ping] a Kjalarnes qui appartenait a Porsteinn, fils du
colonisateur Ingélfur et pere du diseur de la loi [lggsogumadur] Porkell Mdni,
ainsi qu'aux chefs qui habitaient les environs®. » Lalpingi, situé aux Pingyvellir,

16 Lessources narratives mentionnent I’ancienneté des assemblées de Kjallarnes (/slendingabdk,
éd. cit., chap. 3, p. 8), de Pérsnes (voir Eyrbyggja saga, éd. Einar OL. Sveinsson, Reykjavik, Hid
islenzka fornritafélag, islenzk fornrit, 4, 1935, chap. 10, p. 17-18; Landndmabdk, éd. cit., S 79,
p.114,S 86, p.129 et S 89, p. 131) et d’Hegranes (voir Grettis saga Asmundarsonar, éd. Gudni
Jonsson, Reykjavik, Hid islenzka fornritafélag, /slenzk fornrit, 7, 1936, chap. 72, p. 229 et ibid.,
chap. 51, p. 232; Laxdcela saga, éd. Einar Ol. Sveinsson, Reykjavik, Hid islenzka fornritafélag,
Islenzk fornrit, 5, 1934, chap. 81, p. 234-235). La localisation de 'assemblée de Kjallarnes,
vraisemblablement au lieu-dit « Péninsule de 'assemblée » (« Pingnes »), en bordure du
lac Ellidar, a donné du grain a moudre aux archéologues, de la fin du xix¢ siécle jusqu’a ces
derniéres années, en raison de 'existence du toponyme « Plaine de I'assemblée d’automne »
(« Leidvéllur ») dans le méme voisinage (Sigurdur Vigfisson, « Rannsékn i Kjalarnespingi
1889 », Arbok hins islenzka fornleifafélags 1893, Reykjavik, 1894, p. 24-27) ; Sverrir Scheving
Thorsteinsson, Pingnes vid Ellidavatn. Ljésrit heimilda, Reykjavik, Rannséknastofnun
byggingaridnadarins, 1979 ; Gudrdn Sveinbjarnardéttir, Rannsékn a Képavogspingstad, med
vidaukum eftir Guordnu Larsen, Elisabeth Crowfoot og Adrian Oswald, Képavogskaupstadur,
[Képavogur], 1986 ; Bjarni F. Einarsson, Pingnes: greinargerd vardandi dstand fornleifa a
bingnesi vio Ellidavatn og fyrirhugadar stigaframkveemdir par, Reykjavik, Arbaejarsafn, 1993 ;
Gudmundur Olafsson, pingnes vid Ellidavatn og Kjalarnesping: rannséknasaga 1841-2003,
Reykjavik, Pjédminjasafn Islands, 2004. L’assemblée de Pérsnes se situait originellement a
proximité de la propriété d’Hofsstadir, puis fut déplacée aux Pingvellir, a ne pas confondre avec
le lieu de 'alpingi (Sigurdur Vigfasson, « Rannsokn i Breidafjardardélum og i Pérsnespingi og
um hina nyrdri strénd 1881 », Arbdk Hins islenska fornleifafélags, 1882, en particulier p. 104-
105 ; Brynjdlfur Jénsson, « Rannsoéknir i Myra- Hnappadals- og Sneefellsnessyslum sumarid
1896. Porsness pingstadur », Arbok Hins islenzka fornleifafélags, 1897, p. 13 ; id., « Rannsoknir i
Snaefellsnessyslu sumarid 1899. Pérsness-démhringurinn », Arbk Hins islenska fornleifafélags,
1900, p. 11; Olafur Larusson, Byggd og saga, Reykjavik, isafoldarprentsmidja, 1944, p. 199-229).
Enfin le site de 'assemblée d’Hegranes a fait 'objet de fouilles archéologiques récentes par
I'Institut archéologique d’Islande (Fornleifastofnun Islands) quia déterminé sa localisation de
maniére précise (Adolf Fridriksson [dir.], Pinghald ad fornu-Fornleifarannséknir 2003, Reykjavik,
FS233-02142, 2004 et notamment I'article d’Adolf Fridriksson et Gardar Gudmundsson,
« Hegranesping », art. cit., p. 39-44). Pour une présentation générale des questions concernant
’étude des assemblées en Islande soulevées par 'archéologie, voir 'article d’Addlf Fridriksson,
« Pingstadir », dans Birna Larusdéttir (dir.), Mannvist. Synisbok Islenskra Fornleifa, Reykjavik,
Bokadtgafan Opna, 2011, p. 344-357.

17 Islendingabdk, éd. cit., chap. 3, p. 8: « Alpingi var sett at radi Ulfljéts ok allra landsmanna,
bar er nu er, en a0r var ping a Kjalarnesi, pat er Porsteinn Ingdlfssonr landndmamanns, fadir
Porkels mana I16gs6gumanns, hafdi par ok héfoingjar peir, er at pvi hurfu. ».



dans le Sud-Ouest de I'Islande, fut ainsi fondé en 930 pour accueillir tous
les représentants des assemblées locales et servir d’Assemblée générale ou de
Parlement pour I'ile, répondant ainsi au besoin d’un corps central de prise de
décisions™®. Composée en Norvege entre 925 et probablement 929 par Ulfljétur
et le conseil de son oncle Porleifur le sage, la Loi d’Ulfljétur est modelée sur la
Loi de l'assemblée de Gula (région d’origine de beaucoup de colons islandais) et
des réalités islandaises. Si elle s'inspire en grande partie de la loi de ce district
(« fylki ») de Norvege, plusieurs éléments sont proprement islandais, comme
Palpingi et ses institutions, les structures locales que sont les « pinglag » et les
« godord », la séparation de 'autorité législative et du pouvoir.

Selon le témoignage du Livre des procédures d'assemblée, le rythme annuel des
« assemblées régulieres » (« skapping ») est ternaire. Le « vorping » (« assemblée
de printemps », qui dure une semaine entre le 7/13 mai et le 21/27 mai) est
suivi de '« alpingi » (« Assemblée générale », qui se tient un jeudi entre le 18
et le 24 juin et Sachéve un mercredi entre le 2 et le 8 juillet) et du « leid »
(« assemblée d’automne », un jour et deux nuits entre le 16/22 juillet et le
17/23 aott). Les lois indiquent donc que le moment de I'année consacré aux
assemblées commence au plus tot le 7 mai et sacheve au plus tard le 23 aoe™.
Silalpingi est I’ Assemblée de tous les Islandais (il s'agit en fait de 'abréviation
d’«almannapingi », « assemblée de tous les hommes »), chaque région possede
un vorping et un leid, situés au méme endroit, toujours selon I'enseignement
de la Grdgds. Au sujet de 'assemblée d’Hegranes, et du déroulement
d’une assemblée de printemps, la Greztis saga a conservé un témoignage

assez complet:

Le temps passa jusqu’a ce que vienne pour les hommes le moment de se rendre
a lassemblée d’'Hegranes au printemps. Il y vint beaucoup de gens de toutes
les régions que I'assemblée rassemblait [de ceux a qui il revenait d’y aller]. Les

hommes y passerent une grande partie du printemps, engagés 4 la fois dans les

18 La premiére session de ’Assemblée générale semble avoir eu lieu en I’an 930. Sur la date
de fondation de I’alpingi, on se reportera a Einar Arnérsson, « Arid 930 », Skirnir, 1930, 104,
p. 6-48. Ari le Savant laisse entendre que les Islandais s’étaient déja mis d’accord pour la
créationd’une Assemblée générale avant le départ d’Ulfljdtur pour la Norvége. En effet, il est
dit que pendant qu’Ulfljotur était a I’étranger, son frére adoptif Grimur geitskdr parcourait
I'lslande pour trouver le lieu oii se tiendrait 'alpingi (islendingabdk, éd. cit., chap. 2, p. 7).

19 Lesdatesrespectives de tenue des assemblées de |’alpingi, du vorping et du leid apparaissent
dans le Pingskapapattr, dans Grdgas, la, éd. cit., § 23, p. 43-44; § 56, p. 98; § 61, p. 111.
Voir au sujet du calendrier islandais, le Livre des lois chrétiennes (Kristinna laga pattr) dans
Grdgds, la, éd. cit., § 19, p. 37. On consultera également la note de Sam Owen Jansson,
« Tiderdkning », dans Kulturhistorisk Leksikon fér nordisk middelalder, op. cit., t. XVIII,
col. 271-273 ainsi que la présentation trés compléte de Gunnar Karlsson, dans Ingangur
ad middldum. Handbok i islenskri midaldasdgu, Reykjavik, Haskdladtgafan, 2007, t. I,

p. 298-309.

257

9]BAQIPAW JPUE]S|,| SUBP SWNBAOI SUBS INRUNWWOI B OINVLIVO XIODTID



258

affaires juridiques et dans les festivités, car a cette époque, il y avait beaucoup

d’hommes dans les régions qui aimaient les célébrations®°.

Les sources juridiques contiennent un document intéressant qui nous éclaire
sur le lien existant entre ’Assemblée générale et les assemblées locales pour
les affaires législatives. On y apprend le déroulement et le fonctionnement
des assemblées de printemps d’Arnes et des gens de la Rangd, situées dans le
« Quartier des terres des gens du sud » et des motions concernant la création
d’un acte sur les unités de valeur en usage dans les deux territoires soumis a
I'influence de ces assemblées de printemps. Cette coutume locale concerne
les zones dépendentes des assemblées d’Arnes et des gens de la Rangd et le
texte qui nous est parvenu daterait des environs de 1200, selon I'expertise de
Jén Sigurdsson qui en a reproduit une partie dans le premier volume de son
édition des sources diplomatiques islandaises®’. Cet article de loi décrit dans
le détail les unités de valeur en usage sur le territoire dépendant de 'assemblée
d’Arnes: « Il est lunité de valeur dans la zone d’assemblée d’Arnes que trois
cent soixante aunes de laine de bure équivaut 4 une centaine [=120] d’onces
réglementées par 'assemblée?. .. » La législation de cette assemblée locale fait
ainsi écho a un second texte, concernant cette fois-ci la réglementation des
unités de valeur de tout le pays, lors d’un décret voté a '’Assemblée générale
vers 115073, Le deuxi¢me article de loi concerne de maniére générale les unités
de valeurs imposées lors des échanges entre les hommes. Seulement, au sein

de ce texte, une clause met en avant une coutume locale, inhérente aux zones

20 Grettis saga, dans [slenzk fornrit, VI, éd. cit., p. 229: « Lidr nd par til, er menn fara til
Hegranesspings um varit. Kom fiélmenni mikit or 6llum herudum, peim sem menn attu pangat
at scekja. Satu menn par lengi a varit baedi yfir malum ok gledi, pvi at pa var mart gledimanna
i herudum. »

21 On consultera la présentation du document AM 347 fol. établie par J6n Sigurdsson,
Diplomatarium Islandicum, Kjgbenhavn, Méller, 1857-1876, t. |, n° 84, p. 315-316 et également
les commentaires d’Helgi Porléksson dans Vadmal og verlag. Vadmal i utanlansvidskiptum
og buiskap Islendinga 4 13. og 14. 6ld, Reykjavik, thése de doctorat de 'université d’Islande,
édité par auteur et la Sogufélag, 1991[1992], p. 98-101.

22 AM 347 fol.,, dans Grdgds, Ib, éd. cit., § 62, p. 246: « Pat er fearlag j arness pingsokn at
priu hundrat alna vadémala. scolo ganga fyrir hundrat pinglags aura... ». Voir aussi le texte
édité dans le Diplomatarium Islandicum, éd. cit., t. I, n°84, p. 315-317. Voir AM 347 fol., dans
Grdgds, b, éd. cit., § 66, p. 251: « vm tveer pingsoknir arness ping sokn ok rangaeinga ping
Sokn skal eigi kaupa ok eigi selia dyrra hundrat skarpra fiska. at .v. aurum. »

23 Ce décret a été préservé dans deux titres de la rédaction de la Konungsbdk: le Décret de
I’Assemblée générale sur les unités de valeur (Alpingis sampykkt um fidrlag, dans Grdgds,
Ib, éd. cit., p. 192-195 et Diplomatarium Islandicum, t. |, éd. cit., Kjgbenhavn, 1857-1876,
n°23, p. 162-167) et Des unités de valeur (Um fjdrlag manna, dans Grdgds, b, éd. cit, p. 251
et Diplomatarium Islandicum, t. 1, éd. cit., n°81-82, p. 306-314). Pour une courte présentation
de ce document et des différentes équivalences entres les unités de valeur en usage a
I'assemblée d’Arnes, a 'alpingi, selon la Grdgds, la Jénsbdk ou la Bialdg, on se reportera a
Helgi Porlaksson, Vadémal og verlag, op. cit., 1991, p. 117, 525.



d’assemblées voisines dépendantes d’Arnes et de la Rangd: « Dans deux zones
d’assemblées, la zone d’assemblée d’Arnes et la zone d’assemblée des gens de la
Rangd, on ne pourra acheter ni vendre du poisson séché a moins de cinq onces
la centaine [=120%4.] » Cette coutume locale est présentée devant 'Assemblée
générale et ne s'applique qu'aux territoires de I’Arnesping et de la Rangarping.
Nous pouvons avancer, sans trop de risque, 'hypothese que cette régulation a
été formulée et établie lors de la tenue d’une assemblée de printemps de ces deux
assemblées, puisque le reste du pays ne semble pas soumis a cette régulation.

Comme institution publique, I'’Assemblée générale permettait d’unifier 'Islande
en une seule et méme communauté. Au cours de cette réunion annuelle, tous les
chefs (« godar », « godordsmenn ») accompagnés de leurs suivants nommés « hommes
d’assemblée » (« pingmenn ») se réunissaient pour débattre des affaires du pays.
Quand les godar se rencontraient au comité législatif, ils siégeaient chacun avec
deux conseillers qui n’avaient pas de droit de vote. Ils étaient sélectionnés parmi les
hommes d’assemblées accompagnant le god7 en raison de leurs connaissances des
lois et étaient sollicités par ce dernier pour donner leur avis. Au-dela de ces aspects
législatifs et juridiques et a 'instar des assemblées régionales, toute la vie islandaise
était représentée a I’ Assemblée générale puisque de nombreux gens originaires de
toute I'ile, colporteurs, brasseurs de bi¢res, commercants, jeunes adultes en quéte
d’épouses voyageaient souvent avec les chefs. La tenue de I’Assemblée générale
était occasion d’une foire. On transmettait les nouvelles des fjords les plus reculés
du pays, on s’adonnait a divers sports (comme les combats de chevaux), on
renforcait, renouait ou brisait ses alliances, qu’elles soient politiques ou amicales.
Et, enfin, on racontait des sagas.

Mais I'élément essentiel de 'Assemblée générale consistait en une réunion du
comité législatif (« logrétta »). L4, les chefs amendaient les anciennes lois et en
créaient des nouvelles. Ils avaient droit de vote au sein du comité Iégislatif et chacun
d’entre eux avait avec lui deux conseillers, choisis parmi ses hommes d’assemblée.
Quand il se trouvait que deux hommes partageaient la méme chefferie (« godord »),
alors seulement un des deux occupait la chaire. Ce comité Iégislatif pouvait agir
au nom de I'Islande pour les affaires étrangeres en établissant des traités, comme
par exemple celui signé avec le roi de Norvége Olafur Haraldsson (1015-1030)
définissant les droits légaux des Islandais en Norvege?.

24 AM 347 fol., dans Grdgds, éd. cit, Ib, § 66, p. 251: « vm tvaer pingséknir arness ping sokn ok
rangaeinga ping sokn skal eigi kaupa ok eigi selia dyrra hundrat skarpra fiska. at .v. aurum. »
Le poisson séché est une denrée hautement prisée lors des échanges commerciaux en
raison de sa durée de conservation et de sa consommation annuelle, méme les jours de fétes
religieuses. Il n’est donc pas surprenant de constater qu’il fasse 'objet de réglementations
spéciales dans le pays.

25 Ce traité, qui est édité sous le titre Du droit des Islandais en Norvége (Um rétt Islendinga i
Noregi), a été conservé dans deux rédactions manuscrites de la Grdgds (Konungsbdk, dans

259

9]BAQIPAW JPUE]S|,| SUBP SWNBAOI SUBS INRUNWWOI B OINVLIVO XIODTID



260

Pendant toute la période, le magistrat principal du pays était le diseur de la
loi (« logsdgumadr ») qui était élu comme président du comité législatif pour
un mandat de trois ans¢. Chaque année, au « rocher de la loi » (« ligberg »),
il devait réciter un tiers des lois de mémoire. Assister a cette cérémonie était
obligatoire pour chaque chef. Le diseur de la loi devait également annoncer
publiquement les émendations et les nouvelles lois votées par le comité
législatif. Face & un probleme légal difficile & résoudre, le diseur de la loi pouvait
consulter cing juristes (« logmenn »), bien souvent d’anciens magistrats, ou plus
si nécessaire. Bien que la position de diseur de la loi fat prestigieuse, elle ne
rapportait que peu de pouvoir officiel 2 son possesseur. S’il prenait par exemple
position dans le cadre d’une faide, il n’avait pas plus de pouvoir que n’importe
quel autre individu/participant. Nous sommes peu informés sur les sélections
de lois que le diseur de la loi récitait. Les noms des diseurs de la loi et les
événements marquant des divers mandats ont été préservés par Ari le Savant
jusqu’au début du x1r° siecle, puis dans les sources narratives ou documentaires
pour le reste de la période.

Fondé en 930, lalpingi n’érait pas une institution figée. Il s’agissait d’un
centre gouvernemental dont I'évolution au cours du x siécle servit a canaliser
la politique et le gouvernement dans un systeme stable et viable. Au milieu
des années 960, d’'importantes réformes constitutionnelles furent adoptées
et changerent la structure de la communauté islandaise. Les réformes de la
législation d’Ulfljétur, en usage depuis une trentaine d’années, furent misent
a mal par une faide opposant deux puissants chefs de 'ouest de I'ile: P6rdur

Grdgds, Ib, éd. cit, p. 195-197 et Skinnastadabdk, dans Grdgas, IlI, éd. cit, p. 463-466), qui
sont également éditées par Jon Sigurdsson dans son Diplomatarium Islandicum (éd. cit., t. |,
p. 54, 65-67), de méme que dans le recueil des anciennes lois de norvége (Norges gamle
Loveindtil 1387, éd. Rudolf Keyser et P.A. Munch, Christiana, Grondahl, 1846-1849, 3 vol., t. |,
Norges Love a&ldre end Kong Magnus Haakonssdns Regjeringstiltdraedelse i 1263, p. 437-
438). Plus récemment, ’historienne et juriste Patricia Pires Boulhosa a également proposé
une édition diplomatique de ce traité dans son ouvrage Icelanders and the Kings of Norway:
Medieval Sagas and Legal Texts, Leiden/Boston, Brill, 2005, p. 214-215, tandis que divers
philologues islandais, sous la conduite d’Ornolfur Thorsson, ont réédité ce traité sous une
forme normalisée et moderne, en appendice a leur réédition de la Sturlunga saga (Sturlunga
saga, Skyringar og freedi, éd. Ornolfur Thorsson et al., Reykjavik, Mal og menning, 2010,
3 vol,, t. Ill, p. 66-67).

26 Sesprérogativessontdécritesdansle détaildansle Livre du diseurde laloi (L6gsGgumannpattr,
dans Grdgas, la, éd. cit, p. 208-210). Nous devons au savant Jon Sigurdsson une étude trés
compléte sur les diseurs de la loi et les juristes d’Islande : « Légségumannatal og Igmanna
4 Islandi [med skyringargreinum og fylgiskjélum] », dans Safn til ségu Islands og islenzkra
bokmenta ad fornu og nyju, Kjgbenhavn, Hid islenzka békmenntafjelag, 1856-1939, 6 vol.,
t. I1/1, p. 1-250. Plus récemment, sur le rapport entre la tradition orale et la récitation de la
loi, on consultera I’article innovant d’Helgi Skdili Kjartansson, « Law recital according to Old
Icelandic law: written evidence of oral transmission? », dans Agneta Ney, Henrik Williams et
Fredrik Charpentier Ljungqvist (dir.), A austrvega: Saga and East Scandinavia, Gavle, Gavle
University Press, coll. « Gavle University. Papers from the Department of Humanities and
Social Sciences », 2009, p. 373-378.



gellir Olafsson, détenteur du Hvammuverjagodord de 938 2 965, et Tungu-Oddur
Onundarson, détenteur du Reykhyltingagodord de 930 2 972. Selon Ari, le
conflit entre les chefs du Breidafjordur et du Borgarfjordur trouve son origine
dans un incendie qui cofita la vie a un certain Porkell, fils de Blund-Ketill. La
victime est parent par alliance de Pérdur Gellir tandis que I'un des incendiaires
n'est autre que le fils de Tungu-Oddur®. Le mécanisme du conflit décrit par
Ari le Savant fait écho aux nombreuses faides qui illustreront par la suite les

sagas des Islandais:

Une grave contestation s'éleva a 'assemblée entre P6rdur gellir, fils &’ Olifur
feilan du Breidafjordur et Oddur, appelé aussi Tungu-Oddur, qui était du
Borgarfjordur [...]. Les incendiaires furent d’abord traduits devant 'assemblée
qui se tenait dans le Borgarfjérdur, a 'endroit qui regut ensuite le nom de
Pingnes. Il était alors de coutume que les affaires de meurtre fussent jugées
par assemblée la plus proche du lieu du crime. Mais 13, ils s’affrontérent et
la séance ne put étre tenue en accord avec les lois. Dans le camp de Pérdur
gellir, P6rdlfur refur, frére d’Alfur des Dalir succomba. Alors affaire fut portée
devantl’Assemblée générale et 13, ils s'affronterent de nouveau jusqu’a ce que des
hommes d’Oddur périssent. Hoensa-Porir, avec plusieurs de ceux qui avaient
participé a I'incendie, furent mis hors-la-loi et tués plus tard. Ensuite, P6rdur
gellir prononga un discours au rocher de la loi [ligberg], afin de faire ressortir les
inconvénients qu'il y avait & recourir a une assemblée étrangere pour les crimes et

les injustices subies. Il exposa les difficultés qu'il avait rencontrées avant d’avoir

27 Sil’événement de l'incendie est corroboré par d’autres sources, quelques-unes divergent
sur I'identité de la victime. En effet, en accord avec I'/slendingabdk, une version moderne de
la Landndmabok, la Pordarbok, mentionne que Porkell fils de Blund-Ketill aurait été briilé
(Skardsarbok. Landnamabdk Bjérns Jonssonar & Skards4, éd. Jakob Benediktsson, Reykjavik,
coll. « Rit Handritastofnunar fslands », 1958, p. 28). Une seconde tradition identifie la victime
comme étant Blund-Ketill lui-m&me. Voir par exemple la Haensa-Pdris saga (Borgfirdinga
sogur. Haensa-Poris sagal...], éd. Sigurdur Nordal et Gudni Joénsson, Reykjavik, Hid islenzka
fornritafélag, Islenzk fornrit, 3, 1938, chap. 9-15, p. 24-42) mais également deux rédactions
médiévales de la Landndmabdk, comme données dans les lecons de la Sturlubok et de la
Hauksbok (Landndmabdk, éd. cit, S 37, p. 75, S 46/H 34, p. 85). Les spécialistes tendent &
interpréter les divers témoignages corroborés par les sources narratives et annalistiques,
comme une illustration de traditions divergentes de ce méme événement, qui auraient
été préservées au cours des siécles indépendamment les unes des autres. Voir, a ce sujet,
'introduction de la Haensa-Pdris saga, rédigée par les soins de Sigurdur Nordal et Gudni
Jonsson (éd. cit., p. XVI-XVIII) et 'étude de J6nas Kristjansson, « Annalar og islendingasogur »,
Gripla, 4,1980, p. 299-300). A 'exception des Oddverjaanndll, toutes les annales islandaises
traitant de la période mentionnent ’événement qu’elles nomment, en accord avec la seconde
tradition, « incendie de Blund-Ketill » et datent de 962 (/slandske Annaler indtil 1578,
éd. Gustav Storm, Christiana, Kjeldeskriftfondet, 1888, Annales Reseniani, p. 15 : « Brenna
Blund keitils » ; Annales vetustissimi, p. 47 : « Brenna Blvnd ketils » ; Annales regii, p. 104 :
« Blvnndketils brenna » ; Skalholts anndll, p. 177 : « Brenna Blvndketils » ; Logmans annall,
p. 248: « Blunkels brenna » ; Gottskdlks anndll, p. 315 : « Blund ketils brenna aa Islandi ».)

N
o2}
P

9]BAQIPAW JPUE]S|,| SUBP SWNBAOI SUBS INRUNWWOI B OINVLIVO XIODTID



262

pu obtenir justice et déclara que, si I'on ne remédiait point a la situation, il en

résulterait pour les uns comme pour les autres les plus graves conséquences?®.

Laffaire laisse supposer que I'a/pingi ancien ne possédait pas de tribunaux de
justice. Ces derniers étaient établis de manicére locale et tenus par les premiers
colons et leurs descendants qui les ont a partir de 930 incorporés au sein des
assemblées locales, qui continuaient pour la plupart les anciennes assemblées. 11
estadmis par les historiens que douze assemblées régionales existaient au milieu du
x¢ siecle, méme si 'archéologie laisse entendre que d’autres pouvaient se tenir, mais
de maniére temporaire®. Toutefois, les tribunaux locaux se montraient parfois
incapables de contenir la violence entre les membres d’une méme assemblée de
printemps ou d’une assemblée voisine. En réponse a la contestation qui opposa les
deux chefs de 'ouest, l'a/pingi décida de réorganiser le systéme juridique islandais
en établissant un systéme de tribunaux & 'Assemblée générale qui permettrait
de réguler les faides. Cette réforme témoigne d’une réelle cohésion a I'échelle
du pays. Lancienne loi voulait en effet qu'un cas de meurtre soit traduit devant
Iassemblée la plus proche du lieu du crime. Si cette situation pouvait fonctionner

28 [slendingabék, éd. cit, chap. 5, p. 12. Sur les tribunaux de quartiers, qui reprendraient la
fonction juridique des assemblées de quartier, on consultera 'étude, quelque peu oubliée
aujourd’hui, d’Olafur Larusson, « Nokkrar athugasemdir um fjérdungapingin », Arbk Hins
islenzka fornleifafélags 1925-1926, 1926, p. 4-17 ainsi que celle de Gudmundur Olafsson,
« Rannsoknir & hinum fornu héradspingum », dans Erindi og greinar VI, Reykjavik, Félag
adhugamanna um réttarsogu, 1984, p. 1-48. Le fonctionnement de ces tribunaux de quartiers
est développé a quatre reprises dans la rédaction de la K6nungsbok, essentiellement dans le
bingskapapaittr (cf. Grdgds, |a, éd. cit, § 20-22, p. 38-42; § 41, p. 72-73; § 58, p. 101) et dans
Du traitement du crime (Vigslédi), troisiéme livre de cette rédaction de la Grdgds (voir éd. cit,
§99, p.175).

29 Encombinant les informations disponibles, a la fois dans les sources écrites, les rapports
d’antiquaires et les récentes recherches archéologiques, nous aboutissons a cette
liste (qui se veut exhaustive) des assemblées locales, avec dans I’Est : Sunnudalsping,
Krakaleekjarping, Pingmuli, Hrj6tavatn, Lambanesping, Freysnes, Skaftafell, Skaftafellsping,
Flaga, Leidvéllur; au Sud: Pingholt, Pingskalaping, Arnesping, Hvitanes, Laugatorfa,
Pingvéllur, Pingnes, Kjalarnesping ; dans ’'Ouest : Pverarping, Pingnes, Pingholl, Bidahamar,
Pérsnesping, Porskafjardarping, Valseyri, Pingeyri; au Nord : Hinavatnsping, Hegranesping,
Vaolaping, Leidarnes, Fjésatunguping, Pingeyjarping, Leidarhdll et enfin Skuldapingsey.
Voir pour les travaux des antiquaires les études de Sveinbjérn Rafnsson, Frasogur um
Fornaldarleifar 1817-1823, Reykjavik, Stofnun Arna Magn(issonar, 1983 t. |-l et d’Adolf
Fridriksson, Sagas and Popular Antiquarianism in Icelandic Archaeology, Avebury, Aldershot,
1994. Au sujet des avancées de I'archéologie islandaise et des derniéres découvertes, on
consultera 'imposante stand der Forschung a usage des historiens d’Adolf Fridriksson
et Orri Vésteinsson, « Domhringa saga. Grein um fornleifaskyringar », Saga, 30, 1992,
p. 7-79; mais aussi le rapport de fouilles dirigé par Adolf Fridriksson (dir.), Pinghald til forna.
Framvinduskyrsla 2002, Reykjavik, Fornleifastofnun Islands, F$183-02142, 2002 et enfin
I'article portant sur une découverte relativement récente d’Orri Vésteinn, Arni Einarsson
et Magndis A. Sigurgeirsson, « A new assembly site in Skuldapingsey, NE-Iceland », dans
Gardar Gudmundsson (dir.), Current Issues in Nordic Archaeology. Proceedings of the
215t Conference of Nordic Archaeologists, September 6"-9"" 2001, Akureyri, Society of
Icelandic Archaeologists, 2004, p. 171-179.



avec des individus résidant dans une méme zone d’assemblée, elle s'avérait partiale
lorsqu'un prévenu étranger 4 la région voulait faire valoir ses droits a I'assemblée
de sa victime. Ainsi, I'a/pingi reprend dans le cadre de son propre tribunal la
fonction judiciaire et fait voter aux membres du comité législatif la création de
quatre tribunaux de quartier (sing. fjordungsdomr; pl. fjérdungsdémar, substantif
construit & partir de ddmr: le tribunal) distincts et indépendants les uns des
autres3°. Chacun de ces tribunaux avait pour tiche de traiter des affaires relevant
de chaque quartier. Le tribunal se composait de trente-six membres élus par les
godar lors des diverses assemblées de printemps du pays. Ils étaient répartis en
groupes de neuf dans les quatre nouvelles cours de justice. Il est méme précisé
que six juges devaient étre présents lors des proces pour qu'un verdict puisse
étre rendu. Ces tribunaux se composaient chaque année et correspondaient a
des tribunaux de premiere instance. Cela signifie que des individus de chaque
quartier pouvaient intenter des actions légales a I'’Assemblée générale au lieu de
se limiter aux assemblées de printemps, sous la condition que cette affaire ait un
enjeu important, dépassant les querelles de voisinage. Les tribunaux de quartier
servaient également de cours d’appel : une affaire qui avait abouti 2 une impasse &
I'issue de assemblée de printemps pouvait étre déférée au tribunal de ce quartier
qui se tenait a 'Assemblée générale. Si le pouvoir législatif était ainsi aux mains
des godordsmenn siégeant au comité législatif, le pouvoir judiciaire était aux mains
des juges siégeant aux tribunaux de I'’Assemblée générale. Lalpingi differe ainsi
de I'assemblée de Gula qui ne possede qu’une seule institution aux pouvoirs
judiciaires et législatifs ot siégent trente-six membres3.

La division de I'Islande en quartiers entraina la création de trois godord
supplémentaires, montant leur chiffre & trente-neuf. Les quartiers de 'Ouest, du
Sud et de ’Est tenaient trois assemblées de printemps, chacune sous le controle de
trois chefs, pour un total de neuf chefferies représentées aux assemblées de chaque
quartier. Dans le quartier nord, une quatrieme assemblée de printemps fut créée
afin de satisfaire aux conditions géographiques aux besoins des habitants de cette
région, la plus peuplée de I'ile. Ari nous apprend au sujet de ce développement:

30 Soulignonsque le Livre des procédures d’assemblée commence ainsi: « Il est prescrit dans nos
lois que nous devons avoir quatre tribunaux de quartiers » (Pingskapapéattr dans Gragas, la, éd.
cit, § 20, p. 38 et suiv.: « bat er meelit i logvm vorvm. at ver scolom .iiij. eiga fiorbvngs doma. »)

31 Pour Konrad Maurer, I’absence de d’informations sur le tribunal de ’Assemblée générale
avant 965, date a laquelle il fut remplacé par des tribunaux de quartiers suggérerait I'absence
d’une telle institution dans la Lo/ d’Ulfljotur (Die Entstehung des isldndischen Staats und
seiner Verfassung, Miinchen, Christian Kaiser, 1852, p. 150). Ainsi, pour lui, 'Islande de la
Loi d’Ulfljotur serait plus proche de 'organisation proposée par la Loi de I"assemblé de Gula,
ou le comité législatif possédait également un pouvoir judiciaire. Cette théorie a été mise a
mal par Vilhjalmur Finsen qui, s’appuyant sur le texte juridique, a démontré que ’existence
du tribunal de ’Assemblée générale existait dés sa fondation en 930 (Om den oprindelige
Ordning af nogle af den islandske Fristats Institutioner, op. cit., p. 92-96).

263

9]BAQIPAW JPUE]S|,| SUBP SWNBAOI SUBS INRUNWWOI B OINVLIVO XIODTID



264

Alors le pays fut divisé en quartiers, afin que dans chaque quartier il y eut trois
assemblées devant lesquels les participants & I'assemblée devaient traiter leurs
affaires judiciaires, & I'exception du Quartier du nord ott il y en eut quatre car
les gens du nord ne parvenaient pas & se mettre d’accord. Ceux qui vivaient dans
le nord de I'Eyjafjérdur ne désiraient pas assister a I'assemblée 1a-bas et ceux

qui vivaient dans 'ouest du Skagafjérdur ne voulaient pas se déplacer la-bas3?.

Le quartier du Nord comportait ainsi douze godar, qui toutefois n’étaient
pas en mesure de nommer des juges dans les tribunaux de quartier. Afin de
maintenir 'équilibre du pouvoir entre les quartiers a ’Assemblée générale,
le titre de godi fut conféré A trois nouveaux chefs de chacun des trois autres
quartiers, amenant le nombre total de godar a quarante-huit. Ces neuf nouveaux
godar siégeaient a 'assemblée législative, mais ne pouvaient pas nommer des
juges aux tribunaux de quartier ou encore prendre part aux assemblées locales
en tant que chefs. Par ces mesures, les Islandais, aprés une période d’essai de
trois décennies, remédiérent aux insuffisances les plus sérieuses de ce systeme
de gouvernement original. La présence d’un systeme législatif si extensif ne
signifiait pas que toutes les disputes étaient résolues au tribunal. La plupart,
voire la majorité, échappaient au syst¢me des tribunaux et passaient dans la
spheére privée ol les chefs occupaient la place principale. Dans une dispute, si
une solution privée et négociée ne pouvait étre atteinte entre deux parties, alors
une des parties pouvait se tourner vers les tribunaux de justice. Dans ce cas-1a,
une troisieme partie se mélait de I'affaire afin de trouver des conciliations. Les
sagas nous offrent souvent des cas issus de disputes difficiles a résoudre ou de
faides escaladant, mais la plupart des réconciliations étaient d’ordre routinier
et d’intérét moindre pour la narration d’une saga.

GOPAR, PINGMENN ET GOPORD: UNE COMMUNAUTE DES ELITES

Le systeme de ’Assemblée générale qui émergea au x¢ si¢cle transforma
I'Islande en une communauté légale. Un groupe représentatif avait pour
obligation de mettre fin aux faides et autres conflits de société de maniére
pacifique et selon des solutions en accord avec les codes juridiques. Les godar
et leur noyaux de partisans formait le groupe principal au sein de ce monde
définit politiquement et légalement. Du x¢ au milieu du x11° siécle, les godar

n’étaient pas des seigneurs territoriaux, mais plus des chefs a la téte de groupes

32 Islendingabdk, éd. cit, chap. 5, p. 12. La fin du passage omet de nommer les assemblées
du Nord présentes avant la loi de Gellir. Nous savons qu’aprés 962 et I’établissement des
quartiers, le Nord comptera comme assemblées locales I’Hunavatnsping, I’Hegranesping, le
Vadlaping et le [Ping-] Eyjarping.



de paysans propriétaires libres (« bendur »). Une clause de la Grdgds stipule
méme que ces derniers avaient le droit de choisir le chef et le groupe d’assemblée
a qui faire allégeance. En illustration de ce concept d’autorité non-territoriale, le
Livre des procédures d assemblée écrit: « Un homme doit se déclarer en assemblée
avec le godi qu’il souhaite. Le godi et lui doivent alors nommer des témoins
pour confirmer qu'il dit bien qu’il rejoint son groupe d’assemblée, avec sa
famille, sa maisonnée et son bien, et que les autres 'acceptent33. » La demande
d’alliance doit étre présentée devant une assemblée, laissée au choix du futur
homme d’assemblée: « Un homme doit se déclarer en assemblée avec le godi
qu'il souhaite soit 2 '’Assemblée générale, soit a 'assemblée de printemps34. »
Ainsi, les paysans propriétaires choisissaient leurs chefs parmi les divers godar
qui étaient en compétition dans un méme quartier. La frontiére existante
entre les godar et les gros propriétaires fonciers n’était pas, jusqu’au tournant
du x1r¢ siécle, si grande. En utilisant la terminologie de I'anthropologie, on
pourrait parler pour cette élite rurale de « grands hommes » ou big men. Les
godar entretenait leur clientéle par le biais de cadeaux et autres marques de
munificence comme les banquets. Ces échanges témoignent du second aspect
de cette relation: le paysan-propriétaire n’était pas lié ad vitam eternam a son
godi et pouvait, en théorie, changer d’allégeance s'il le souhaitait:

Si un homme souhaite se déclarer hors de son groupe d’assemblée, alors il
est prescrit par la loi quil le déclare lui-méme & 'assemblée de printemps, s'il
décide d’entrer en assemblée avec un autre godi, qui est un godi de cette méme
assemblée, de méme il décide d’entrer en assemblée avec un autre godi qui
posséde un groupe d’assemblée au sein de la méme zone d’assemblée. Il est
prescrit par la loi qu’il déclare du haut tribunal du rocher de la loi de I’ Assemblée
générale, apres les sessions des tribunaux, qu’il quitte le tiers de 'assemblée d’'un
chef; sile godil'entend. Sile godi ne 'entend pas, alors il doit lui dire en personne
etil est obligé par laloi de se déclarer hors de son groupe d’assemblée en présence
de témoins qui agissent pour lui. Et le méme jour, il doit déclarer qu'il rejoint

le groupe d’assemblée d’un autre godi3.

33 L’expression « iping med goda », que nous traduisons ici « en assemblée avec [un] chef »,
signifie que 'individu fait partie du groupe d’assemblée du chef (Pingskapapattr, dans
Grdgds, la, éd. cit, § 81, p. 137: « Madr scal segiaz iping med Goda peim er hann vill. scolo
beir nefna ser vatta bapir hann oc Godinn. At pvi vaette. at hann segz par ibing oc hiu hans oc
bu. oc fe. en hinn tecr vid. »)

34 Ibid., p.136-137: « Madr scal segia sic iping a alpingi eda a varpingi ef hann vill. vio paN Goda
er hann vill. »

35 Ibid., § 83, p. 140: « Ef madr vill segiaz or pingi. oc er rétt at hann segiz or avarpingi ef hann
feR til bess Goda ping er sampingis gode er vid hiN. sva oc ef hann feR vid paN Goda iping
er ping a ieno sama pingmarke. Rett er hann segizc or pripiungi Goda a alpingi at habom
domum at I6gbergi ef Godi heyrir. Ef Godi heyrir eigi oc scal hann segia honom til enda er rétt
at hann segizc brott med vatta fyrir honom sialfom. en iN sama dag scal hann segia sic iping

265

9]BAQIPAW JPUE]S|,| SUBP SWNBAOI SUBS INRUNWWOI B OINVLIVO XIODTID



266

De maniére réciproque, le chef pouvait mettre fin 4 la relation qu'il entretenait
avec son homme d’assemblée: « Si un godi souhaite déclarer qu'un de ses
hommes d’assemblée n’appartient plus a son groupe d’assemblée, alors il doit
lui faire savoir durant la quinzaine précédant 'assemblée de printemps ou plus
tot. Et alors, il est prescrit par la loi qu'il répéte cela durant 'assemblée de
printemps3®. » Quand un chef souhaite exclure un homme d’assemblée, alors
la session de printemps de son assemblée locale suffit. En revanche si ’homme
d’assemblée souhaite changer de chef et rejoindre un autre groupe d’assemblée,
alors il doit d’abord présenter son cas devant 'assemblée locale, puis I'été venu,
annoncer cela a '’Assemblée générale, mettant un point d’honneur a ce que le
chef I'entende devant témoins. Les clauses du Livre des procédures d'assemblée
font en sorte que ces changements d’associations entre godi et pingmenn se
réalisent dans la sphere légale et publique.

Létude minutieuse des codes juridiques islandais et des sagas nous laisse
encore aujourd hui dans I'incertitude quant 4 la nature du godord®. Il s'agissait
de quelque chose qui pouvait étre possédé, vendu, offert ou hérité. Allons

vid aNan Goda. » Le tiers d’une assemblée, ou « pridjungur », rend compte de la complexité
des assemblées de printemps qui se déroulaient sous le contrdle de trois « godordsmenn ».
Avant la réforme de 962 et la création des quartiers, trois godord étaient représentés dans
chaque zone d’assemblée et dans chaque assemblée les partisans (sing. pridjungsmadur;
pl. pridjungsmenn) étaient attachés a un godorédsmadur, formant ainsi trois groupes
distincts. Dans cette phrase, il est donc question du « tiers d’assemblée d’un chef », c’est-a-
dire des partisans du godordsmadur lors d’une assemblée locale. Le tiers d’'une assemblée
(pridjungur). Chaque assemblée de printemps se déroulait. Pour plus d’informations sur cette
pratique, voir le Pingskapapattr, dans ibid., § 22, p. 40-41; § 23, p. 45; § 25, p. 50; § 81-84,
p. 136-141.

36 Ibid., § 83, p. 141: « Ef Godi vill segia ping maN siN abrott or pingi vid sic. oc scal hann segia
honom xiiii. néttom fyri varping eda meira meli. enda er rett at hann segi honom avarpingi. »

37 Beaucoup d’études savantes ont été conduites sur le godord, tant par des historiens que des
historiens du droit. Au sujet des développements institutionnels du godord, on consultera
Gudmundur Hannesson, « Godastjérn: nytt stjornskipulag », Eimreidin, 35, 1929, p. 201-213;
Bardi Gudmundsson, « Godordaskipun og l6ggodaeettir », Skirnir, 110, 1936, p. 49-58; id.,
« GooOord forn og ny », Skirnir, 111, 1937, p. 56-83 et enfin Bjorn Sigflsson, « Full godord og
forn og heimildir fra 12. 6ld », Saga, 3, 1960, p. 48-75. Au sujet des godordsmenn, les études
principales restent celles de LUdvik Ingvarsson, Godord og godordsmenn, I-1l1, Egilsstédum,
[chez 'auteur], 1986-1987, de Jon Vidar Sigurdsson, Chieftains and Power in the Icelandic
Commonwealth, trad. anglaise Jean Lundskaer-Nielsen, Odense, Odense University Press,
1999 et de Gunnar Karlsson, Godamenning. Stada og arhif godordsmanna i pjodveldi
Islendinga, Reykjavik, Heimskringla, Haskélaforlag Mals og menningar, 2004. En francais,
nous disposons de deux théses en histoire du droit: celle d’Aage Gregersen, L’Islande, son
statut datravers les dges, Paris, Librairie du Recueil Sirey, 1937 et celle de Jean-Régis Mirbeau-
Gauvin, Les Potentiores dans U'Islande médiévale, thése de doctorat d’Etat en droit, présentée
et soutenue publiquement le 6 février 1978 a ’'Université de Dijon, version dactylographiée,
publiée par le service de reproduction des théses de I’Université des Sciences Sociales
de Grenoble, 1978, dont une synthése traitant du godord existe sous le titre « Le godord
islandais », Revue historique du droit frangais et étranger, 60, 1982, p. 45-66. Ces études en
francais ne sont pas sans intérét, mais doivent s’appréhender comme des travaux paralléles
sur le godord qui ne recoupent que (trop) rarement la recherche islandaise, principalement
a cause de la barriére linguistique. Pour une étude approfondie du godord et un bilan



plus loin en affirmant que posséder un godord n’était pas lié a un territoire, un
centre de pouvoir ou méme une richesse. Dans une étude malheureusement
peu reprise, historien Helgi Skuli Kjartansson propose une réinterprétation
de la nature du godord qui ne serait pas a 'origine une unité de pouvoir, mais
simplement le droit de siéger au comité législatif de I'’Assemblée générale3®.
Aux bingvellir, lieu de I'alpingi, les séances des tribunaux et du comité législatif
étaient tenus en plein air et le Livre du comité législatif explique que les membres
de la logrétta étaient assis sur trois bancs: « Il doit y avoir trois bancs autour du
comité législatif, assez grands pour que quatre douzaines d’hommes s’y asseyent
confortablement3. » Ce passage, en apparence anodin, éclaire en réalité sur le
fonctionnement des quarante-huit godord siégeant au comité législatif. Comme
il a été vu plus haut, la réforme demandée par le chef Pérdur gellir en 962
entraine la création de neuf nouveaux godord, en addition aux trente-neuf godord
dits « anciens ». La suite du Livre du comité législatif explique la réalité de la

charge de godordsmadur:

Clest-a-dire que les douze hommes, issus de chaque quartier, possédent chacun
un siege au comité législatif afin de décider des lois et des autorisations. [...] Les
douze hommes du Quartier des terres du nord, qui possédent un siege au comité
législatif, ont la charge des douze godord [de ce quartier], qui comportait quatre
assemblées et trois godar pour chaque assemblée. [...] Mais dans tous les autres
quartiers, les neuf hommes de chaque quartier qui possédent un siege au comité
législatif, ont la charge des godord pleiniers et anciens, qui étaient au nombre
de trois pour chaque assemblée de printemps et qui étaient également trois
dans chaque quartier. [...] Et quoi qu’il en soit, ils doivent tous avoir avec eux
un homme de chaque ancienne assemblée afin que douze hommes de chaque
quartier aient un si¢ge au comité législatif [...] Aux nominations & I'’Assemblée
générale, les pouvoirs des anciens godord du Quartier des terres du Nord se

voient tous réduits d’un quart par rapport a tous les godord pléniers de ce pays“°.

historiographique de la question, nous renvoyons le lecteur a notre thése : Des chefferies aux
seigneuries : pouvoir et société dans 'lslande médiévale (930-1264).

38 Helgi Skali Kjartansson, Fjéldi godorda samkvaemt Gragas: eirindi flutt 8 malstefnu Stofnunar
Sigurdar Nordals 24.-26. Jiili 1988, Reykjavik, Félag ahugamanna um réttarsogu, coll. « Eirindi
og greinar », 1989.

39 Ldégréttupattr, dans Gragas, la, éd. cit, § 117, p. 211: « Par scolo pallar iii. vera vmb huerfis
lbgréttona sva vidir at rumlega megi sitia ahueriom peirra fernar tylptir manna. »

40 Ibid., p. 211-217 : « Pad eru tolf menn dr fjoroungi hverjum, er I6gréttusetu eigu [...] svo ad par
skulu rada I6gum og lofum. [...] Peir menn tolf eigu I6gréttusetu dr Nordlendingafjéroungi,
er fara med godord pau tolf er par voru par héfo, er peir attu ping fiégur, en godar prir i
hverju pingi. [...] En i 6llum fjérdugum 66rum, pa eigu menn peir niu I6gréttusetu ur fjéroungi
hverjum, er fara med godord full og forn, pbau er pa voru prju i vorpingi hverju, er ping voru prju
i fioroungi hverjum peirra priggja. [...] enda skulu peir allir hafa med sér mann einn dr pingi
hverju hinu forna, svo ad po eignist tolf menn Ibgréttusetu dr fioroungi hverjum. [...] En forn

267

9]BAQIPAW JPUE]S|,| SUBP SWNBAOI SUBS INRUNWWOI B OINVLIVO XIODTID



268

Le godord permet donc a des représentants des assemblées locales de siéger
et de faire voter les lois au comité législatif. Léquilibre parfait offert par la Lo:
d’Ulfjlétur entre trois godord pour chaque assemblée locale, trois assemblées
locales par quartier, neuf godord par quartier pour un total de trente-six godord
a l'échelle du pays, semble bien éloigné de la répartition du pouvoir a I'échelle
locale. Si le godord, comme les historiens veulent traditionnellement nous le faire
croire, correspondait & une unité de pouvoir, on peut se demander comment
il fonctionnait concrétement dans cette communauté sans royaume qu’était
I'Islande. Comment alors croire que les Islandais furent capables de se mettre
d’accord dans les années 920-930 sur un nombre fixe ’ hommes qui détiendraient
le pouvoir alors qu'il n'existait aucun pouvoir exécutif et coercitif dans I'lle pour
appuyer une telle décision ? Lexemple du Livre du comité législatif et le témoignage
des sagas rendent encore plus difficile de croire que le godord correspondait a un
pouvoir réel. Les sagas montrent 2 de nombreuses reprises que bien des chefs
puissants ne possédaient pas de godord tandis que certains godar semblaient
n’avoir qu'une autorité restreinte dans la politique locale. Le si¢ge au comité
législatif, conféré par la possession d’un godord, n’était pas forcément une garantie
d’influence pour le godi, du moins dans les premiers temps. Nous constatons
toutefois que posséder un godord devint petit a petit un élément nécessaire dans la
panoplie d’un chef qui espérait étre pris au sérieux par ses pairs. Le godord reléve
donc plus du prestige et de 'autorité que du pouvoir réél.

Observons par exemple le colonisateur Porsteinn le Blanc qui, venant de
Norvege, s'installe dans le Vopnafjérdur. La ferme de Hof appartient alors a
Steinbjérn kdrtur fils de Refur « le roux », un colon de la premiére vague, qui
commence a s endetter aupres du nouvel arrivant qui fait fructifier sa propriété et
acquiert du bien. Au final 'ancien homme important du fjord se trouve contraint
de vendre sa propriété de Hof a son créditeur: « Porsteinn déménagea sa propriété
a Hof, sacheta un godord et devint un trés grand cheflocal*. » Le Hofverjagodord
acquit par Porsteinn correspond a 'un des neufs anciens godord de l'est.

Ceux qui souhaitaient gagner en influence et avoir plus de visibilité a I'échelle
régionale ou a celle du pays pouvaient considérer que posséder un godord était
indispensable. Les sagas offrent des exemples ot un chef sans envergure et peinant
as'imposer aIéchelle locale pouvait changer I'équilibre du pouvoir en obtenant

godord Nordlendinga éll eru fiordungi skerd ad Alpingisnefnu vié full godord énnur il & landi
hér. »

41 Porsteins saga hvita, dans Islenzk fornrit, X, &d. cit., chap. 1, pp. 4-5: «[...] ok fr Porsteinn
byggdum til Hofs ok kaupir sér godord ok gerisk inn mesti sveitarh6fdingi » ; voir également
lan.1,p.5,dans laquelle Jon J6hannesson explique les origines du godord des Hoferjar. Les
diverses versions du récit de fondation de ce lignage issu de Porsteinn ont été consignées
dans les rédactions médiévales de la Landndmabdék (éd. cit, p. 289, 290, 291, 336, 396
et 397).



un godord, par achat ou héritage. Les sagas insistent cependant sur le fait que
le chef devait posséder au préalable des qualités s'il voulait réussir & progresser
dans sa quéte du pouvoir en acquérant un godord. Quelques chefs illustrent la
tendance inverse en s'imposant sans posséder de godord. La Droplaugarsonar saga
fournit un bon exemple de la dualité du gouvernement local de part et d’autre
de I'an mil, avec et sans godord. Pidrandi Ketilsson, détenteur du godord de 930
4970, partage son bien entre ses deux fils:

Ils hériterent du bien de leur pere, mais ne parvenaient pas a s’'entendre sur
sa possession. Porvaldur était un homme grand et fort, réservé et avare mais
puissant dans sa région 4 lui. Ketill était un homme enjoué et un grand avocat.
IIs diviserent le bien entre eux: Porvaldur recut Arneidarstadir [= « demeure
paternelle »] tandis que Ketill regut le godord, habita a Njardvik et fut un
grand chef*.

Le premier a des qualités louables pour la gestion de I'exploitation paternelle
en économisant et cela lui permet de conserver assise et 'influence territoriale
que possédait son pére sur le terroir local (« 7 heradi heima »). Le second présente
quant a lui deux qualités nécessaires a la charge de godordsmadur: il est avenant
et doué dans les affaires juridiques. Ces qualités lui permettent tout d’abord
de s'assurer une clientele d’hommes d’assemblée liés a sa personne grace aux
marques de sympathie et de générosité dont il fait preuve, puis de défendre
en retour leurs intéréts lors des assemblées. Ainsi, la saga insiste bien sur le fait
qu'en plus d’étre un détenteur de godord, ses qualités font de lui un grand chef
(« mikill hofdingi »). Remarquons I'importance des mots du texte, qui n’utilise
pas les termes godordsmadur ou godord, mais hofdingi pour décrire le pouvoir que
Ketill exerce a localement. Nous comprenons malgré tout que le godord qu’il
hérite de son pére, associé a ses qualités personnelles, est a I'origine de son succes.
La relation entre le godi et ses pingmenn reposait sur la réalité de la politique
locale. En effet on mesurait le pouvoir d’un chef au nombre des suivants qu’il
pouvait acquérir et entretenir. Sans partisans, un chef ne pouvait gagner le
respect des autres chefs et des habitants de sa région. Nous comprenons mieux la
complexité du Livre des procédures d assemblée qui décrit dans le détail les droits

42 Droplaugarsonar saga, dans Austfirdinga ségur|...], éd. J6n J6hannesson, Reykjavik, Hi®
islenzka fornritafélag, islenzk fornrit, 11, 1950, chap. 2, p. 141: « Peir toku fé eptir f66ur sinn
ok mattu enga stund saman eiga. Porvaldr var mikill madr ok sterkr, falatr ok fastnaemr ok
rikr i heradi heima. Ketill var gladr madr ok malamadr mikill. Peir skiptu fé med sér, ok hafdi
borvaldr Arneidarstadi, en Ketill hafdi godord ok bjo i Njardvik ok var mikill héfdingi. » Inédite
en francais, cette saga a la particularité de présenter ’est de l'Islande, région pour laquelle
nous ne disposons que de quelques sources, éditées pour I’essentiel dans ce volume de la
collection /slenzk fornrit, consacré aux sagas se déroulant dans les fjords de I'Est. Le godord
en question dans l’extrait est celui « des descendants de Prymur » ou Prymlingagodord, qui
deviendra a partir de Ketill le « godord des gens de Njardvik » ou Njardvikingagodoro.

N
o))
Al

9]BAQIPAW JPUE]S|,| SUBP SWNBAOI SUBS INRUNWWOI B OINVLIVO XIODTID



270

d’un homme d’assemblée a choisir son chef de méme que les efforts que fait ce
dernier pour s'attacher un grand nombre de suivants.

Lassemblée de printemps et I'’Assemblée générale deviennent les lieux ot ces
alliances privées sont présentées devant la communauté des hommes libres.
La pratique, ainsi qu’elle est illustrée dans les sagas des Islandais, montre
toutefois que 'apparente liberté qu’avait un paysan propriétaire a changer de
chef était limitée par les traditions de loyautés personnelles ou familiales, de
méme que par des considérations d’ordre pratique, comme le lieu de résidence
d’un paysan-propriétaire et celui d’un chef, qui appartenaient bien souvent
au méme voisinage. Les exemples dont nous disposons confirment que seuls
les propriétaires les plus éminents et riches pouvaient se permettre de changer
d’allégeance s'ils n’étaient pas satisfaits de leur chef. A 'époque des seigneuries
régionales, aux xir‘-xiir° siecles, la chronique de la Sturlunga saga fait état de
cas extrémes ol des paysans-propriétaires révoltés quittent leurs anciennes
allégeances en déménageant dans d’autres régions.

En observant les institutions des ping et des godord fondées par les Islandais au
cours du x¢ siecle, nous constatons que ce systeme était loin d’étre un modele
de démocratie. Le « peuple » de la communauté prenant véritablement part aux
assemblées ne représentait pas la majorité de la population. Les participants,
assez aisés pour quitter leurs demeures chaque année, pour voyager dans un
pays peu praticable, pour assister aux sessions estivales de I’Assemblée générale
appartiennent bien a I'élite islandaise. Du x¢ au x1r° siecle, les tribunaux islandais
qui fonctionnaient au sein de I'’Assemblée générale révélaient que cette société
désirait que les parties plaignantes trouvent des solutions aux conflits. Ces solutions
devaient étre acceptées et approuvées publiquement par le systéme de I’Assemblée
générale. Les tribunaux locaux et ceux de I’ Assemblée générale offraient aux chefs
islandais un frein a leurs ambitions. Ils se tenaient au centre de la vie politique et
gouvernementale de I'Islande et certains chefs locaux y trouvaient un moyen de
prouver leur valeur et leur réputation a I'échelle du pays. De maniére générale, les
événements qui eurent lieu lors des sessions de I'a/pingi reflétent le climat politique
du pays et parce que les solutions reposaient sur un accord, elles apportaient une
résolution viable a des problémes qui auraient pu autrement troubler 'ordre de
cette société. Les paysans propriétaires et les chefs s’y rencontraient pour régler
leurs différends, pour entretenir leurs réseaux d’influences, et pour protéger les
intéréts des individus qu’ils défendaient et représentaient.

La communauté islandaise fonctionna sans roi de la fondation des premiéres
institutions vers 930 jusqu’au milieu du x1r¢ siecle. Le 29 juillet 1247,
Guillaume de Modeéne, légat du pape Innocent IV pour les régions
septentrionales de la Chrétienté et cardinal évéque de Sabine, sacre le roi de



Norvege Hikon Hékonarsson dit le Vieux, a Bergen. En observant la diffusion
de la chrétienté en terres nordiques, le légat aura cette réaction au sujet de
I'Islande, rapportée par I'historien islandais Sturla Pérdarson dans son Histoire
du roi Hakon (Hdkonar saga Hakonarsson) : « Ensuite il fut décidé a propos de
I'Islande, selon I'avis du cardinal, que le peuple qui y habite devienne sujet du
roi de Norvege Hékon, puisquil [= le cardinal] estimait inapproprié qu'un pays
ne soit pas sous la tutelle d’un roi, quel qu’il soit, comme tous les autres dans
le monde®. » Cette directive ne laissa pas le roi Hdkon de marbre puisqu’elle
offrait le soutien de I'Eglise 4 la politique extérieure expansionniste qu’il
conduisait depuis les années 1220. Ainsi, en 1264, les Islandais se soumettent
a la couronne norvégienne et deviennent un pays tributaire (skattland) du

royaume de Norvege.

ANNEXES

Annexe 1: Calendrier des procédures conduites a ’Assemblée générale (x-xie siécle)

Calendrier des procédures conduites & I'Assemblée générale (alpingi)

jeudi 18-24 juin Lassemblée se rassemble au milieu de I'été, le jour de Pérr. Arrivée des chefs avant
20h3o. Lallsherjargodi sanctifie I alpingi.

vendredi 19-25 juin  Arrivée du diseur de la loi qui annonce les procédures de I'alpingi. On nomme les
juges des tribunaux de quartier. Les chefs placent les juges qu'ils ont choisis sur

I'Hamraskard.

samedi 20-26 juin  Les juges sont disponibles pour les proces jusqu'au lever du soleil le dimanche (vers
2 h). Présentation au rocher de la loi de tous les procés devant étre transférés aux
tribunaux de quartier. On sonne la cloche, une procession descend du rocher de
la loi et déménage les tribunaux pour que les juges puissent y officier au plus tard
413 h 30 (= « quand le soleil arrive & un point précis sur la berge occidentale de
la [riviere] Almannagjd »). Le diseur de la loi décide de 'emplacement de chaque
tribunal.

dimanche 21-27 juin  Les proces se poursuivent. Premiére séance du comité législatif.

lundi 22-28 juin Les tribunaux continuent a entendre des affaires (jusqu’a 13 h 30). Procession
au rocher de la loi du diseur de la loi, des chefs, des juges et des hommes qui
conduisent les affaires.

mercredi 24-30 juin  Paiements des dettes officielles ou personnelles. Dans le cimetiere de I'église du
paysan-propriétaire local. Une partie de ces amendes servaient a financer le diseur
de la loi.

dimanche 28 juin/  Deuxiéme séance du comité législatif.

4 juillet

mercredi 2-8 juillet  Derniére séance du comité législatif. Prorogation de I'assemblée par I'allsherjargodi.
Annonce des acquittements. Epoque chrétienne: changements dans le calendrier.

43 Hakonar sagall [...], éd. Porleifur Hauksson, Sverrir Jakobsson et Tor Ulset, Reykjavik, Hid
islenzka fornritafélag, /slenzk fornrit, 31-32, 2013, p. 136 : « P4 var ok sd skipan ger til [slands
med radi kardinala at su pjod er par byggdi pjonadi til Hakonar konungs, pvi at hann kalladi pat
dsannligt at land pat pjénadi eigi undir einhvern konung sem éll dnnur i veréldinni. » L’épithéte
norrois dsannligt correspond aux termes oheefilegt, étilhlydilegt en islandais moderne, qui
renvoient tous deux a la notion d’inapproprié, d’inconvenant, d’indécent et d’impropre.

N
N
iy

9]BAQIPAW JPUE]S|,| SUBP SWNBAOI SUBS INRUNWWOI B OINVLIVO XIODTID



Annexe 2: bing et godord (xe-xi© siecle)

ossvikingar

@Revkdaslic
A Eyjarbing i
s Krakalaekjarping
Vadlabing, @ jscvetningar &
Hagranasping ®pvermingar
@S=mundar sudureyski @Esphalingar
@ fverlingar @Modrvellingar/Fljétamenn
Hinavatnsping
Hiafokelsnidjarg AKidjafellsping,
@Varnsdalic s brymiingar/Njarduik
® visdalic Goddaelir Flistsdactic @
Hvammuerjar/Snormungar
QUARTIER DES FJORDS
DE L'OUEST °
; Porsnesping Hofverjar (A)
® bérsnesingar
adomelingar/Hitdalic
buerirping, @Gilsbekkingar/ioklamenn

Stafhyltingar Reykhyltingar

Lundamenn Hrollaugsnidjar,

@Alsherjar Skaftafellsping A,
Mosfellingar/Haukdaslir Freysgydlingar/Svinfellingar

aAmesbing

272

larmesping

Olfusingar
we ARangirbing

Floamenn Lidylingarg

®orverarm) @ Hiidverjar

® Daiverjor Légende :

@ bérmesingar :godord
Abérsnesping : assemblée locale
& :Assemblée générale

. — : quartier

QUARTIER DES GENS DES TERRES DU SUD

145 km
1 | 1

©Grégory Cattaneo

Les chefferies et les assemblées locales (xe-xie siécle)

QUARTIER DES FJORDS DE L'EST



LA CREATION D’UNE COMMUNITAS REGNIEN SUEDE
(XIII-XIVe SIECLES)

Corinne Péneau
Université Paris-Fst, CRHEC (EA 4392)

Lexpression latine communitas regni est rarement utilisée en Suede, mais elle
n'en est pas moins connue: elle apparait sous cette forme lors de la révolte contre
le roi Birger, en particulier dans un document du 8 juillet 1319, lorsque les
révoltés triomphants choisissent un nouveau roi, le tres jeune Magnus Eriksson,
et se déclarent responsables de la destinée du royaume jusqu’a sa majorité. Le
document, traditionnellement appelé dans I'historiographie suédoise « Charte
des libertés », souligne en particulier I'interdiction de lever de nouveaux
impdts sans le consentement de la « communauté du royaume »*. Le substantif
communitas est généralement traduit en suédois par le terme almdnninger. Ce
mot sert alors principalement a désigner tous les habitants d’un lieu précis.
Ainsi, dans une charte du roi Magnus Ladulas qui confirme, le 28 avril 1280,
le don d’une partie des dimes locales en faveur de I'hopital de Skdnninge, il
est précisé que « a singulis communitatis incolis, que almenning dicitur, prafato
hospitali tertia pars decimi pauperum integraliter reddatur » [« que de chaque
communauté d’habitants, que l'on appelle almenning, soit rendu en totalité
un tiers des dimes au dit hopital »]2. Mais on voit apparaitre un autre mot,
almoghe, qui a le méme sens a l'origine, mais qui traduit de fagon plus claire
la notion de communitas regni en particulier dans la loi3. Son emploi révele la
méme ambiguité que 'expression latine, puisqu’il peut désigner 'ensemble des
habitants ou seulement les groupes non-privilégiés. Le terme, inconnu dans les
lois des provinces, fait son apparition en 1335 dans un texte législatif, qui met

1 Voir une traduction compléte du document a la fin de larticle. Le texte original a été publié
dans Diplomatarium suecanum, Stockholm, Norstedt, 1829-, t. lll, n°2199, p. 411-412.

La charte est connue grace au vidimus de 1354 : voir ibid., t. VI/3,n° 4990, p. 471-472.

3 Voir les articles « almdnninger » et « almoghe » dans Knut Fredrik Soderwall, Ordbok 6fver
svenska medeltids-sprdket, Lund, Gleerup, 1884-1918, 3 vol., et Carl Johan Schlyter, Corpus
iuris sueo-gotorum antiqui Samling af Sweriges gamla lagar, Stockholm, Z. Haeggstrom,
1827-1877, 13 vol., t. XIIl, Ordbok till Samlingen af Sweriges Gamla Lagar (disponibles a
I’adresse http://spraakbanken.gu.se/fsvldb/, consulté le 19 septembre 2015).

273

OTOT e dNS e INDHY SVLINNWIWOD



274

au point de facon précise 'élection du roi et qui s'inscrit explicitement dans la
continuité de la « Charte des libertés »4.

Pour saisir 'émergence de la notion et comprendre ce qu’elle révele, il faut
rappeler le contexte particulier du royaume électif suédois : I'élection du roi, qui
releve selon la loi de tous les Suédois, rassemble en un seul lieu des délégations
grace auxquelles la communauté devient une réalité qui se donne a voir. Cette
unité du royaume, visible de maniére irréguliére, permet au pouvoir d’étre
transmis, non pas de roi en roi, mais de la communauté, détentrice de tout
pouvoir en tant que source de la loi, au nouveau roi. Donner aux habitants
du royaume le sentiment de faire partie d’'une communauté exige des fictions,
fiction de la représentation d’une totalité, mais aussi fiction d’une unité
sociale qui expose de maniére ordonnée des divisions, et donc les conforte. Si
la notion de communitas regni apparait en Angleterre liée 4 I'émergence d’un
Parlement?, I'exemple suédois permet de montrer que ce n’est pas le processus
d’institutionnalisation d’un Parlement qui permet essor d’une fiction
communautaire, mais qu'un dialogue semblable, parfois une méme forme de
confrontation avec le pouvoir royal en est la source®.

Le tournant des x11r° et x1v* siecles apparait comme le moment de formation,
en parallele avec la rédaction de la loi élective, de la notion de communauté
dans son sens politique et abstrait: 'ensemble des habitants — ou du moins les
propriétaires du royaume, privilégiés ou non —se font entendre a travers la fiction
de leur représentation en un méme lieu pour I'élection du roi. Lévénement est
rare et le lieu, Mora Sten, ne fait 'objet d’aucun aménagement spécifique, sans
doute pour entretenir le mythe d’une grande ancienneté de la pratique élective
dans cette prairie située au sud d’Uppsala’. Mais C’est a partir de ce lieu, de
I'attachement a la pratique élective, que se déploie un discours politique sur
le choix fait par les Suédois et le serment prété par le roi a 'occasion de son

4  Ce texte est souvent appelé « Ordonnance sur I’élection » dans U'historiographie suédoise :
Sodermannalagen efter cod. Havn. Ny Kgl. Saml.4:0. N:o 2237, éd. Karl Henrik Karlsson,
Stockholm, Norstedt, 1904, p. 26-33.

5 Voir la mise au point récente de Michel Hébert, Parlementer au Moyen Age. Assemblées
représentatives et échanges politiques en Europe occidentale d la fin du Moyen Age, Paris,
De Boccard, 2014, p. 74-75 et 257-259.

6 Sur linstitutionnalisation du Parlement suédois, comprenant quatre états, au début
du xvi¢ siécle, voir Herman Schiick, « Riksdagen framvaxt: tiden intill 1611 », dans
Herman Schiick (dir.), Riksdagen genom tiderna, Stockholm, Sveriges Riksdag, 1985, p. 7-58
(traduction anglaise : « Sweden’s early parliamentary institutions from the thirteenth century
to 1611 », dans Michael F. Metcalf[dir.], The Riksda: A History of the Swedish Parliament, New
York, St. Martin’s Press, 1987, p. 5-60).

7 Plusieurs textes des xive et xve siécles soulignent que Mora est le lieu d’élection des rois
depuis des temps immémoriaux: sur ’élaboration de ce mythe, voir Elsa Sjoholm, Sveriges
Medeltidslagar: europeisk rdttstradition i politisk omvandling, Stockholm/Lund, Institutet
for rattshistorisk forskning, 1988, p. 296-298.



élection. Afin d’en saisir les étapes et d’en montrer les enjeux, il convient tout
d’abord de présenter rapidement la maniére de désigner les acteurs politiques
du royaume dans le plus vieux recueil de lois conservé en Sueéde, ' Ancienne
Loi du Vistergotland. Si les lois des provinces et la rédaction de la loi élective
en 1335 fournissent des jalons importants, il faut aussi prendre en compte les
documents qui évoquent, entre la prise de pouvoir des rois Folkungar en 1250
et 'élection de Magnus Eriksson en 1319, les forces politiques du royaume de
Suéde, en insistant particulierement sur le début du x1v* siecle, moment ot
apparait I'expression de communitas regni dans son sens restreint. Enfin, on
verra la maniere dont la loi élective de 1335 articule les deux sens possibles du

mot allmaoghe et construit la communauté politique.

LE ROLE DE L’ELECTION ROYALE

La plus ancienne des lois suédoises, ' Ancienne Loi du Vistergotland, ne désigne
pas par un mot particulier le royaume et la communauté de ses habitants: ses
rédacteurs ont exclusivement mis 'accent sur le Vistergdtland, province située
au sud du royaume et limitrophe de la Norvege et du Danemark, et sur ses
habitants. Comme I'a montré Thomas Lindkvist, il s'agit de la seule des lois
suédoises a faire usage d’un nous, qui oppose les habitants du Vastergotland aussi
bien aux étrangers qu’aux autres habitants de la Suéde, ce qui est particulierement
visible dans le systtme des amendes, qui fait clairement la différence entre un
habitant du royaume extérieur a la province et un habitant du Vistergstland®.

La loi commence par ces mots:

Krister wr fyrst i laghum warum pa er cristna var oc allir cristnir kononger. bondaer

oc allir bocarler biscuper oc allir boclerdir man®.

Le Christ est premier dans notre loi, puis viennent notre foi chrétienne et tous
les chrétiens, le roi, les propriétaires et tous les tenanciers, I'évéque et tous les

hommes possédant la science des livres.

Un seul évéque est nommé: il s’agit de 'évéque du diocese de Skara. On
comprend ainsi que, si 'on excepte le roi, ne sont désignés dans ces premiers
mots que les habitants de la province. La principale division sociale est liée &
la terre, entre ceux qui la possedent — les bonder — et ceux qui la louent. Au
moment de la mise par écrit de la loi du Vistergétland, il n’existe pas encore

8 Thomas Lindkvist, « Droit et genése de I’Etat dans la Suéde médiévale : royauté et
communautés », dans Antonio Padoa-Schioppa (dir.), Justice et législation, Paris, PUF, 2000,
p.251-270.

9 Corpus iuris sueo-gotorum antiqui..., éd. cit., t. |, Westgdtha lagar, p. 3.

275

9PaNG Ud jubaJ SDIUNWLWOI BUN,P UOIJRIID B AVANH INNII0D



276

de privileges pour les bonder servant le roi avec un cheval de guerre et donc pas
de séparation entre les propriétaires qui sont soumis a 'impo6t et les élites qui
ne le sont pas. Quel que soit leur statut social, tous les propriétaires sont donc
désignés comme bonder. Laloi distingue une élite intellectuelle, celle des clercs,
dans cette province qui fut la premiére a étre christianisée en Suede, mais il est
probable que 'expression « tous les hommes qui possedent la science des livres »
puisse plus largement désigner I'élite politique locale : une liste des lagmdin,
contenue dans 'unique manuscrit conservé de cette loi, souligne que ces laics,
qui président 'assemblée du Vistergotland et jouent a la fois un réle de juges et
de récitants, voire de rédacteurs de la loi, étaient aussi des lettrés?®.

Ce sont tous ces hommes qui sont censés se réunir pour élire le roi ou, plus
exactement, pour confirmer I'élection, décidée par les habitants du centre de la
Suede (les Svear). Lorsque 'Ancienne Loi du Vistergotland fut rédigée, I'élection
du roi se trouvait, en effet, divisée en plusieurs étapes au cours d’un voyage du
roi dans son royaume. Cette fragmentation du rituel électif, liée a la nécessité
pour le roi de voir reconnaitre son pouvoir dans 'ensemble des provinces
de son royaume, est a 'origine de ce que les sources plus tardives nomment
Periksgata (étymologiquement, « le chemin de celui qui détient le pouvoir »)
et qui devient la deuxiéme (voire, dans les faits, parfois la troisi¢me) étape de
'accession au pouvoir d’'un nouveau roi, avant le sacre et le couronnement.
Selon I'Ancienne Loi du Viistergotland, qui est la premiére description connue de
Iélection royale en Suede, le roi doit recevoir des otages, qui jouent également
un réle de témoins lors du passage des fronti¢res de la province, pour certifier
aux habitants accueillant le roi que la cérémonie s’est déroulée selon les normes
et que '’homme qui se présente devant 'assemblée est bien le roi*. La cérémonie
proprement dite est décrite comme suit:

pa skal alpragite ping i gen hanum nemne pa han til pings komber pa skal han sic
allum gotom trolekan sverie at han skal eigh ret legh a landi varu bryte. pa skal
lagmaper. han fyrst til konungs domea ok sipen aprir per. wr han bipar*®.

Lassemblée de tous les Gotar doit alors se réunir pour 'accueillir. Lorsqu’il

arrive devant 'assemblée, il doit jurer fidélité a tous les G6tar en promettant

10 lvar Lindgqvist, « De tre kronikorna om lagman, kungar och biskopar. VgL IV. 14, 15 och 16 »,
dans Vistgdtalagen litterdra bilagor — Medeltida svensk smaberiittelsekonst pd poesi och
prosa, Lund, Gleerup, 1941, p. 14-17. Voir Thomas Lindkvist, « The lagmdn (law-speakers)
as regional elite in medieval Véstergotland », dans Tuomas M. S. Lehtonen et Elisabeth
Mornet (dir.), Les Elites nordiques et I’Europe occidentale (xi°-x# siécle), Paris, Publications
de la Sorbonne, 2007, p. 67-78.

11 GoOstaHasselberg, « Eriksgata », dans Jan Granlund et Ingvar Andersson (dir.), Kulturhistoriskt
lexikon fér nordisk medeltid, Malmo, Allhem, 1956-1978, 22 vol., t. IV, col. 22-27, ici col. 24.

12 Corpus iuris sueo-gotorum antiqui..., éd. cit., t. |, Westgdtha lagar, p. 36-37.



qu’il n'enfreindra pas la loi propre & notre province. Alors, le lagman doit, en

premier, le nommer roi puis inviter les autres  le faire.

Lorgane politique ayant pouvoir de faire le roi dans la province est une
assemblée dont la premiére fonction est ici de défendre la loi face au roi. Le roi
doit jurer de respecter la loi de la province: ce n’est qu'apres la prestation de son
serment qu’il est nommé roi par le lagman et par les autres participants, c’est-
a-dire qu'il est reconnu officiellement comme roi dans le Vistergétland. Le roi,
déja désigné (ou « pris », comme le dit la loi) par les habitants du centre de la
Suede, les Svear, ne devient donc le roi des habitants du Vistergdtland qu'apres
s'étre soumis a leur loi par un serment. Lassemblée (ou landsting) réunit « tous
les Gotar » : il Sagit de tous les Gotar de I'Ouest, ce qu’il faut comprendre, en
théorie, comme tous les adultes males jouissant de leur liberté . Elle s'identifie
donc au Vistergdtland (« notre province »), sans qu'entre en jeux une délégation
des assemblées locales. Lidée d’une représentation n’était toutefois pas absente
puisque les quatre otages fournis au roi étaient choisis par chacune des quatre
subdivisions de la province*#. Nul besoin, au-dela de la fiction d’une présence de
tous les habitants, de forger 'image d’'une communauté abstraite [a oi simpose
avant tout 'idée d’une totalité. Par ailleurs, aucune trace n’est visible d’'une
communauté englobant le royaume puisque tout est fait pour proclamer la
spécificité de la loi locale et pour rappeler que le choix fait par les habitants des
autres provinces n’impliquait pas celui des habitants du Vistergdtland.

Le seul manuscrit connu de cette loi ajoute une notice historique, rédigée
dans la premiére moitié du xir° siecle et inspirée par Saxo Grammaticus, qui
rapporte une application particuli¢re de cet article. Il est ainsi dit a propos du
roi Ragnvald:

Red a Karllepitt at vgislledhu; oc fore pa sewirdningh, han giordhe allum weastgotom,
pa fek han skiemdwr dodhe. Styrohi pa godher laghmadpar Wastragotllandi oc lanz
hoffdhengiar; oc waru pa allir tryggir landi sinu®.

Il chevaucha jusqu’a Karleby sans otage et, en raison du manque de respect qu’il
manifesta envers tous les Vistgotar, il recut une mort honteuse. Gouvernérent
alors un bon lagman du Vistergdtland ainsi que les grands de la province et ils

furent tous fideles a leur province.

13 Per Sveaas Andersen, « Ting », dans Kulturhistoriskt lexikon for nordisk medeltid, op. cit.,
t. XVIII, col. 346-359.

14 Ake Holmbick et Elias Wessén, Svenska Landskapslagar, Stockholm, Hugo Gebers Forlag,
1933-1946, 5 vol., t. V, Aldre Viistgétalagen, p. 119, n. 5.

15 lvar Lindqvist, « De tre krénikorna om lagman, kungar och biskopar », art. cit., p. 42.

277

9PaNG Ud jubaJ SDIUNWLWOI BUN,P UOIJRIID B AVANH INNII0D



278

Le manque de respect pour la loi est vu comme une atteinte a tous les hommes
de la province, ce qui correspond au fait que tous les hommes libres de la
province peuvent participer a 'assemblée (ou #hing). Laloi est le bien commun
de la province, placé au-dessus des rois eux-mémes, et c’est donc elle qui soude
la communauté au niveau local. Notons que le /agman du Vistergdtland, tout
comme I'évéque de Skara avant 1250, est élu par 'assemblée et en est donc
I'émanation.

Lidée d’une communitas regni n’existe pas dans le recueil que nous intitulons
U'Ancienne Loi du Vistergotland. La loi décrit des assemblées provinciales,
chargées d’élire le roi, non pas en commun, mais les unes apres les autres,
formant ainsi autant de communautés liées a la défense de leurs propres lois.
Ces assemblées ne représentent pas les habitants de chaque province, mais
elles sont la réunion, du moins en théorie, de tous leurs habitants. Cela ne
signifie pas qu’il n’ait pas existé de conscience d’appartenir a un seul et méme
royaume, liée au choix d’un roi unique et commun a toutes ces provinces, mais
cette communauté politique n’apparait pas en tant que telle dans les sources,
sans doute car il n’existe pas encore d’autres actes politiques véritablement
communs®*®.

La méme impression de juxtaposition ressort de article sur I'élection du roi

dans la Loi d’Uppland de 1296

Nu porwe land kunung welie. pa skulu pry folkland fyrstu kunung take. pe er
tyunde land ok attunde land ok fieprundre land. upplande laghman a han wip
upsalir fyrst til kununx domae per nast hwar laghmaper eptir aprum Supermanne.
dstgiite. tyu harepe. Wastgiote. Naerikie. ok wastmanne. per aghu han til krunu.
ok kununx domis skilice. landum rape ok riki styre. lag at styrkie. ok frip halde. pa
ar han dombder til upsele ipe*.

Sile pays a besoin d’élire un roi, trois provinces doivent désigner le roi en premier.
Il s’agit du Tiundaland, de I’Attundaland et du Fjadrundaland. Le lagman des
Upplandais doit, prés d’Uppsala, le premier, le nommer roi, puis, I'un apres
Pautre, chacun des lagmiin des habitants du Sédermanland, de 'Ostergotland,
des Tio Hirad®®, du Vistergstland, de Nirke et du Vistmanland. Ils doivent

lui attribuer la Couronne et la royauté pour qu’il gouverne le pays, régne sur

16 Voir, sur ce point, les réflexions de Susan Reynolds, Kingdoms and Communities in Western
Europe 9oo-1300, Oxford, Clarendon Press, 1984, p. 253-254.

17 Corpus iuris sueo-gotorum antiqui..., éd. cit., t. lll, Uplandslagen, p. 87-88.

18 Cette province correspond a 'actuel Smaland en dehors de sa frange nord qui, au Moyen Age,
était rattachée a I'Ostergétland. Odmarden est la marche forestiére qui sépare I’Uppland du
Gastrikland et du Halsingland.



le royaume, maintienne la loi et conserve la paix. Il est alors désigné pour

I'Uppsala Od®.

Faut-il comprendre que les habitants des trois provinces formant 'Uppland
se réunissent pour choisir le roi en premier, pres d’Uppsala, et que le roi
part ensuite pour les autres assemblées afin d’y étre nommé par les lagmidin?
Ou faut-il supposer une présence dans un méme lieu, en Uppland, de tous
les lagmiin chargés d’agir au nom de leur province®*? Notons que les lagmidin
sont nommés selon 'ordre géographique de U'eriksgata, décrit immédiatement
apres cet article. Larticle reste trés ambigu et cette ambiguité fut probablement
recherchée par le pouvoir qui promulgua la loi. En effet, en 1284 et en 1304,
les rois Magnus Ladulés et Birger Magnusson firent élire leur fils de leur vivant
au cours de cérémonies mal connues, mais qui durent rassembler en un seul
lieu, pour des raisons pratiques, tous les lzgmdn des différentes provinces. La
loi restait donc fidéle a la tradition d’une série de nominations successives par
les lagmain, telle qu’elle apparait décrite dans U'Ancienne Loi du Vistergotland,
tout en rendant possible le rassemblement de ces hommes en un méme lieu si
le besoin s’en faisait sentir, en particulier si le roi que 'on souhaitait faire élire
était encore mineur.

Un autre élément montre toutefois que les choses étaient en train de changer.
Lessor d’une juridiction spécifiquement royale, nommée konungs rifst dans la
Loi d'Ostergitland et refsinga ping dans la Nouvelle loi du Viistergitland, apporte
une transformation importante quant a la valeur d’'un jugement®. Désormais,
comme il est spécifié dans la Loi d’Uppland en cas de violation de la paix, si un
homme est proscrit, il est expulsé d’'Uppland. Mais sa proscription est valable
dans tout le royaume et il n’est plus protégé par aucune loi?2. Le pouvoir royal
est donc fortement unificateur pour des provinces aux lois diverses. Il est ainsi

19 L’expression upsala @dadésigne les biens inaliénables les plus anciennement possédés par
la Couronne.

20 Plusieurs interprétations contradictoires ont été depuis longtemps données de cet article
laconique. Voir, pour la premiére hypothése, qui est la plus ancienne, les synthéses proposées
par Gunnar Bomgren, « Om konungavalet enligt medeltidslagarna », Statsvetenskap
Tidskrift, 1926, p. 324-392, en particulier p. 368-369, et Ake Holmback et Elias Wessén,
Svenska Landskapslagar, op. cit., p. 52, n. 3. La seconde hypothése fut formulée pour la
premiére fois par Emil Hildebrand, Svenska statsférfattningens historiska utveckling frdn
dldsta tid till vara dagar, Stockholm, Norstedt, 1896, p. 67.

21 Gésta Aquist, Kungen och ritten. Studier till uppkomsten och den tidigare utvecklingen av
kungens lagstiftningsmakt och domsrdtt under medeltiden, Lund, 1989 et Mia Korpiola,
« “The People of Sweden shall have peace”: peace legislation and royal power in later
medieval Sweden », dans Anthony Musson (dir.), Expectations of the Law in the Middle Ages,
Woodbridge, The Boydell Press, 2001, p. 35-51.

22 C’estceque précise explicitement article 9 du Code duroide la Loid’Uppland : Corpus iuris
sueo-gotorum antique..., éd. cit., t. lll, Uplandslagen, p. 93.

279

9PaNG Ud jubaJ SDIUNWLWOI BUN,P UOIJRIID B AVANH INNII0D



280

possible d’introduire une troisieme interprétation : le texte n'a pas pour objet de
fixer les modalités précises de I'élection, mais d’en donner une interprétation.
Lélection royale crée un espace politique virtuel qui unit a travers le choix d’une
personne des provinces aux traditions politiques et judiciaires séparées. La Loi
d’Uppland estle premier texte connu insistant sur la signification politique de la
cérémonie: plus que sur la délégation et sur son organisation concreéte, le texte
montre la valeur unificatrice de I'élection pour les provinces.

LES MELIORES REGNI: UNE INTEGRATION PAR LES ELITES

Une institution capable d’unir des habitants venant de différentes régions
existait bel et bien au x111° siecle, mais elle ne concernait que les grands aristocrates
laics et ecclésiastiques qui s'assemblaient a 'appel du roi. Contrairement a ce
qui se passait 2 la méme époque au Danemark avec I'institution du Danehov?3,
ces rencontres n'avaient aucun lieu précis de réunion et aucune régularité.
Le vocabulaire méme utilisé pour désigner ces rencontres et les différents
participants varie beaucoup, signe qu’aucune institution stable n’en émerge
encore, méme i, a la faveur d’un essor de la législation royale que ces assemblées
encore informelles contribuent A renforcer, elles recoivent un cadre plus précis,
en particulier dans les années 1280.

En 1284, Magnus rassemble les élites du royaume pour faire élire roi son fils
Birger?¢. Autour d’un Conseil du roi composé essentiellement des évéques et
des lagmdin, émerge a cette occasion I'idée d’une cour en parlement, c’est-a-dire
d’un groupe de personnes spécifiquement convoquées par le roi, désignées
comme chevaliers ou écuyers, pour discuter des affaires importantes du
royaume?. En 1284, sont également définis un temps de paix qui doit précéder
et suivre la rencontre et le nombre maximal de chevaux que chaque participant
est autorisé  prendre avec lui?®. Les historiens ont donné des noms différents
a ces rencontres en voie d’institutionnalisation : consilium, hovdag, riksmate.

Herman Schiick, qui s'est intéressé en 2005 a I'émergence du Conseil du roi,

23 Thomas Riis, Les Institutions politiques centrales du Danemark 1100-1332, Odense, Odense
University Press, 1977.

24 Jerker Rosén, Striden mellan Birger Magnusson och hans bréder. Studier i nordisk politisk
historia 1302-1319, Lund, A.-B. Gleerupska Univ.-Bokhandeln, 1939, p. 43.

25 Hans Jagerstad, Hovdag och rad under dldre Medeltid. Den statsrdttsliga utvecklingar i
Sverige fran Karl Svekerssons regering till Magnus Erikssons regeringstilltrdde (1160-1331),
Stockholm, Nordiska bokhandeln, 1948, p. 95. La rencontre est désignée par le substantif
samtalu, qui signifie « discussion ».

26 Gabriela Bjarne Larsson, Stadgeladstiftning i senmedeltidens Sverige, Stockholm,
Nerenius & Santérus Forlag AB, 1994, p. 29-31 et Herman Schiick, Rikets rad och mdn:
herredag och rdd i Sverige 1280-1480, Stockholm, Kungliga Vitterhets Historie och Antikvitets
Akademien, 2005, p. 22-27



souligne que ce Conseil n’apparait en tant qu’institution fermement établie
qu'a partir des années 1280, mais qu’il existe plusieurs rencontres entre le roi
et laristocratie, laics comme évéques. Ainsi, en 1254 sont rassemblés les « regni
swecie sapientes », en 1257 « quamplurimi regni suethie » ou encore, en 1261, les
« nobiles regni nostri ». Les expressions varient mais ont toutes en commun une
limitation de la part politiquement active des habitants du royaume?7.

L Erikskronika, chronique en vers rédigée au début du régne de Magnus
Eriksson, évoque ces rencontres par le mot Aov (cour), qui désigne aussi bien
un des temps forts de la vie courtoise qu'une rencontre a forte teneur politique.
Elle contient également des formules qui soulignent le caractére représentatif
des élites rassemblées autour du roi, comme « rikisins men sampde allum aa »
[« les hommes du royaume se réunirent tous »] ?8. Tous ces hommes liés au roi,
fréquentant sa cour pour des temps forts de la convivialité aristocratique comme
les mariages ou les couronnements et répondant a son appel en cas d’affaire
importante 2 traiter, forment, a en croire les documents, « le royaume ». Le roi
et ses freres, qui possedent le monopole de 'adoubement, créent une hiérarchie
d’hommes qui leur sont directement liés. La mise en place de cette hiérarchie et
de cette culture neuve s’accompagne, depuis I'arrivée au pouvoir des Folkungar
en 1250, de la création des /in, des forteresses royales servant aussi de centre de
collecte de 'imp6t sur les terres alentours et pouvant étre données en fiefs non-
héréditaires & des hommes choisis par le roi. Cette pseudo-féodalité participe
pleinement de la construction de 'appareil administratif suédois®.

Depuis 1280 au moins, ces élites qui administrent un /i pour le roi recoivent
d’importants privileges: elles sont exemptées d’impéts, tout comme le sont
ceux qui servent le roi ou ses hommes avec un cheval de guerre. Le groupe des
propriétaires terriens se fractionne selon des critéres qui font émerger une société
divisée en états. Seule I'aristocratie, cest-a-dire les élites liées au roi, représente le
royaume, non pas au sens ol elle aurait recu une délégation spécifique, mais au
sens ol elle s'identifie au royaume du fait de 'influence personnelle qu’y exerce
chacun de ses membres. Pour une part, ces hommes profitent pleinement du

systéme administratif mis en place par les rois Folkungar.

Lélite seule joue un réle politique au niveau national. Toutefois, les lagmiin

ont pour spécificité la présidence des assemblées locales et la participation aux

27 Herman Schiick, Rikets rad och mdn, op. cit., p. 20.

28 Erikskronikan, enligt Cod. Holm. D2 jamte avvikande ldsarter ur andra handskrifter, éd. Rolf
Pipping, Uppsala, 1963, v. 779. Pour une traduction du texte, voir Erikskrdnika, Chronique
d’Erik, premiére chronique rimée suédoise, trad. Corinne Péneau, Paris, Publications de la
Sorbonne, 2005.

29 Birgitta Fritz, Hus, land och ldn. Férvaltningen i Sverige 1250-1434, 2¢ éd., Stockholm,
Almaqvist & Wiksell, 1992, 2 vol., t. I, p. 34-36.

N
[+
'y

9PaNG Ud jubaJ SDIUNWLWOI BUN,P UOIJRIID B AVANH INNII0D



282

réunions avec le roi, voire une place dans son Conseil. Mais, a partir de 1304,
la révolte des freres du roi, les ducs Erik et Valdemar, vient changer la donne: le
systéme pseudo-féodal créé pour administrer le royaume et donner une culture
commune, chevaleresque, 4 I'aristocratie suédoise connait une rupture majeure.
Un pan entier de la structure n’est plus contrdlé par le roi et, quand ce n’est
pas tout le royaume, des provinces enti¢res échappent a son emprise a partir
de 1310. Désla révolte de ses freres, le roi tente toutefois de fortifier son pouvoir
en demandant aux Grands du royaume de reconnaitre son fils Magnus comme
roi. Les sources qui permettent de reconstituer les événements sont ténues. 1l
semble qu'en 1303, & Uppsala, le roi ait fait reconnaitre son fils Magnus, ou
I’ainé de ses fils vivants, comme futur roi « par les ducs, les évéques, tous les
membres du Conseil et par presque tous les plus nobles hommes du royaume ».
Un serment fut également prété par « omnes meliores regni » pour sceller la future
élection. En 1304, les ducs se révolterent. Ils s’exilérent au Danemark, mais le
roi Birger obtint I'aide du roi danois, Erik Menved. Ils se rencontrérent a la
fronti¢re des deux royaumes. Ce fut dans ce contexte troublé que le roi Birger
organisa I'élection de son fils Magnus, 4 Fagradal dans le Sméland. Lendroit était
pour le moins étonnant, mais il s’explique sans doute par les circonstances®.
Lévénement n'est connu que par la confirmation de I'élection, obtenue au
moment de la réconciliation avec les ducs Erik et Valdemar, dans une charte du
14 septembre 1305:

Cum magnificus Princeps ac dominis noster Byrgerus Dei gratia Sveorum
Gothorumgque Rex illustris, Frater noster carissimus, nec non et Preelati ac Barones
ceterique nobiles et Regni Svecie communitas universa Domicellum Magnum
dicti Domini Regis Filium primogenitum in Regem Svecie concorditer elegerunt,
nomenque ei Regium tribuerunt [...] notum facimus universis, quod Nos dictas
electionem et nominis Regii dationem concorditer factas sponte et libere approbamus,
et in ipsas consentimus ipsumque Domicellum Magnum in Regem Svecie ex nunc

eligimus et nomen Regium sibi damus3*.

Comme le prince magnifique et notre seigneur, Birger, par la grace de Dieu,
illustre roi des Svear et des Gotar, notre frere trés aimé, les prélass, les barons er
les autres nobles ainsi que toute la communauté du royaume de Suéde élurent,
unanimement, roi de Suéde, sire Magnus, fils ainé dudit seigneur roi, et lui

donnérent le nom de roi, nous faisons savoir a tous, que nous reconnaissons

30 Jerker Rosén, Striden mellan Birger Magnusson och hans bréder, op. cit., p. 35-39 et 52.

31 Diplomatarium suecanum, éd. cit., n®1480. Ce texte est également cité par Einar Carlsson,
« Konungavalet ar 1319 och dess férfattningshistoriska forutséttningar », Historisk Tidskrift,
57,1937, P. 247.



librement et de notre plein gré lesdites élection et remise du nom de roi, faites
dans la concorde, que nous les approuvons et que nous élisons dés aujourd’hui

le méme sire Magnus comme roi de Su¢de et lui donnons le nom de roi.

« Regni Svecie communitas universa » : il s'agit de la premiere apparition dans
les sources suédoises de cette expression, mais il faut noter que la charte fut
probablement rédigée par un secrétaire qui n’était pas suédois, car le substantif
baron nest pas utilisé en Suede alors qu'il est extrémement courant en Norvege,
d’ott la supposition faite par Jerker Rosén qu’il était norvégien32. Lexpression
communitas regni serait-elle aussi un emprunt norvégien? Le terme y était
connu grice aux relations étroites que la Norvege entretenait avec 'Angleterre
et 'Ecosse33. Quelle que soit la nouveauté de ces mots dans le contexte suédois,
la volonté du roi est facile & percevoir: Birger ne s’est pas contenté d’un rite
électif accompli par les seules élites. Il a cherché a élargir la base de ses soutiens
en conviant le peuple & travers ses représentants. Peut-étre a-t-il cherché a
interpréter une loi sur I'élection encore assez vague en faisant venir a lui les
lagmdin accompagnés de quelques délégués. Ce qui ressort de la description est
une tripartition trés continentale: les clercs, les nobles, le commun peuple...
Peut-on y lire une tentative de créer une sorte de parlement ot la représentation
de tous les groupes sociaux aurait donné une large assise a I'élection de Magnus
Birgersson et au projet de renforcement du pouvoir royal ? L Erikskrinika n’est
d’aucun secours pour résoudre I'énigme: le chroniqueur ne dit pas un mot
sur 'élection de Magnus et il se contente de dire, peut-étre ironiquement, que
la cour ne faisait que réunir la fine fleur de la noblesse et qu’'y résonnaient
tambours et trompettes. .. De maniére assez subtile, toutefois, 'auteur souligne
que le but de cette entrevue était d’empécher Erik d’accéder au pouvoir34.

La « Charte des libertés » rédigée en latin le jour méme de I’élection de
Magnus Eriksson, le 8 juillet 1319, n’est donc pas la premiére a évoquer la
communitas regni dans le contexte d’une élection royale suédoise. Le document
contient une liste de témoins qui participérent a I'élection. Parmi les Grands
se trouvent les Jagmdn, dont les noms apparaissent dans l'ordre suivant: Birger

32 Jerker Rosén, Striden mellan Birger Magnusson och hans bréder, op. cit., p. 53.

33 Voir, parexemple, un document de 1290 émanant « du reaume de Escoce, e tote lacommune
de meyme cel” reaume » (Diplomatarium norvegicum: Oldbreve til kundskab om Norges indre
og ydre forhold, sprog, slegter, sader, lovgivning og rettergang i middelalderen, Kristiana,
P.T. Mallings Forlagshandel, 1849-, vol. 19, Aktstykker vedrgrende Norges forbindelse med
de brittiske ger, éd. Alexander Bugge, 1910-1914, t. |, p. 250).

34 Erikskronika, éd. cit., v. 2209-2212: « hertogh Erik wille ekke tiit /for thy at konungane willo
bade eth /Ok haffdo bade jamgerna seet /at annar skulle radha som han. » (« Le duc Erik ne
voulut pas s’y rendre / car les rois voulaient s’entendre / et avaient tous les deux décidé /
qu’un autre que le duc devait gouverner. »)

283

9PaNG Ud jubaJ SDIUNWLWOI BUN,P UOIJRIID B AVANH INNII0D



284

Persson, lagman d’Uppland, Lars Ulfsson, lagman du Sodermanland, Bo
Nilsson, lagman d’Osterg'dtland, Tyke Jonsson, lagman des Tio Hirad, Knut
Magnusson, lagman du Vistergotland, Nils Bjornsson, lagman de Nirke, et
Magnus Niclisson, lagman du Vistmanland3s. On reconnait I'ordre officiel dans
lequel les lagmdn doivent élire le roi, tel qu’il est donné par la Loi d’Uppland.
Le rédacteur de cette loi, Birger Persson, occupe la premiére place. Il faisait
partie, comme le lagman Lars Ulfsson, rédacteur de la Loi du Sodermanland,
des partisans des ducs Erik et Valdemar3®.

Ce texte, rédigé en latin, permet de saisir 'usage de 'expression communitas
regni. Ici, trés clairement, la communitas désigne ceux qui payent I'impo6t royal.
Il sagit d’un texte qui semble parfaitement a 'unisson des développements
européens, ol le terme de communauté hésite entre désignation large du corps
politique et désignation de son groupe inférieur?”. On y trouve un appel a
Pimp6t au nom de l'utilitas regni, une communauté définie du point de vue de
I'Eglise & travers ses diocéses ou 4 travers tout le royaume:: le texte est une sorte
de pacte entre l'aristocratie qui a suscrit le texte et le peuple qui a soutenu la
révolte contre le roi Birger et approuvé I'élection de Magnus.

L Erikskronika construit aussi une communauté du royaume, mais selon des
modalités tres différentes, en défendant une élection qui ne soit pas controlée
par le roi, mais par I'aristocratie qui est 'alliée des simples proprétaires du
royaume. La chronique joue sur les deux manieres de définir une communauté,

par 'exclusion et par I'inclusion.

LA CREATION D’UNE COMMUNAUTE

Parmi les éléments qui permettent de définir la communauté se trouve le fait
d’habiter le royaume de Su¢de. Mais les véritables membres de la communauté
sont ceux qui partagent une forme d’action politique, grice a leur présence
réelle ou a leur représentation (2 travers les délégués choisis par les assemblées
locales), lors de I'élection du roi. Dans un second cas, il sagit de définir une
communauté a part, dans laquelle tous n’entrent pas. La communitas, dans son

35 Diplomatarium suecanum, éd. cit., t. lll, n® 2199, p. 411-412.

36 Jerker Rosén, Striden mellan Birger Magnusson och hans bréder, op. cit., p. 308 et Birgitta
Fritz, « En folkungatida storman och hans olika roller. Kring ambetsbrev och andra akter
ur lagmannen Lars Ulfssons arkiv », dans Robert Sandberg (dir.), Studier | dldre historia
tillignade Herman Schiick (4/5 1985), Stockholm, Stockholms universitet, Historiska
institutionen, 1985, p. 85-114.

37 John Watts, « “Les communes”. Le sens changeant d’un mot au cours du xv¢ siécle », dans
Vincent Challet et al. (dir.), La sociedad politica a fines del siglo xv en los reinos ibéricos y
en Europa: éélites, pueblos, stibditos? /La Société politique a la fin du xv¢ siécle dans les
royaumes ibériques et en Europe : €lites, peuples, sujets ?, Paris/Valladolid, Publications de
la Sorbonne/Universidad de Valladolid, 2007, p. 197-216.



sens restreint de réunion des bonder des différentes provinces, est un groupe qui
doit sacquitter de 'impdt royal. La majorité de la population en est exclue, car
seuls les propriétaires payent. Exclue des privileges, cette communitas n'en est
pas moins dotée du droit de participer, a travers le syst¢me de la représentation,
aI'élection du roi.

Or, la communauté se construit justement a partir de la conscience d’une
action commune d’hommes aux situations voire aux droits dissemblables. Batir
la communauté repose sur la nécessité d’assembler des groupes dispersés. 1l sagit,
dans un premier temps, de faire tenir ensemble les provinces, d’ot I'élection
commune par les lagmdn, tout en conservant I'eriksgata, probablement pour
ménager la possibilité d’élire un roi mineur, comme ce fut le cas en 1319, le roi
pouvant ainsi prononcer les serments qu’il n’avait pu préter lors de son élection.
Tout comme la Loi nationale n’effaca pas totalement les lois provinciales, les
assemblées locales ne pouvaient ainsi pas étre enti¢rement confondues dans
Iassemblée élective ot la communitas regni se donnait a voir.

Dans un second temps, il s'agissait de rendre moins violentes les différences
sociales: le fort contraste entre libres et non-libres s’estompait alors en raison
de la quasi-disparition de ces derniers (I'esclavage fut officiellement aboli par
Magnus Eriksson en 1335). La véritable différence apparaissait, au moins
depuis laloi d’Alsné en 1280, liée aux priviléges que pouvaient obtenir les riches
propriétaires, entre ceux qui avaient les moyens de servir avec un cheval de
guerre et de prendre place aux cotés de l'aristocratie et ceux qui ne le pouvaient
pas et restaient soumis a 'imp6t3®. Magnus Ladulés souhaitait probablement
créer un vaste groupe sur lequel appuyer son pouvoir, mais le réseau des fidélités
fut mis a mal par les ducs Erik et Valdemar qui ont rapidement montré les
limites d’un tel syst¢me lorsqu’il venait a se détacher du roi.

Rappelons que la loi d’Alsné ne crée pas une véritable noblesse, puisque les
privileges qu’elle confirme ne sont pas héréditaires et sont accessibles a tout
homme, comprenons tout gros propriétaire terrien, qui en aurait directement les
moyens. A I'inverse, il pouvait arriver que méme dans une famille aristocratique
les fils cadets ne puissent pas obtenir la franchise. La frontiére entre les deux
groupes est ainsi particuliérement poreuse. Lalliance entre Grands et bonder
n'est pas I'équivalent d’une alliance entre seigneurs et paysans, méme si elle unit
des groupes considérés comme socialement éloignés dans le reste de 'Occident.

L Erikskronika met bien en sceéne ces clivages et leur dépassement dans la
scene finale de I'élection du roi. Le chroniqueur sest efforcé de creuser les
différences tout au long des événements décrits entre, d’un c6té, les Grands et

38 Erland Hjdrne, Fornsvenska lagstadganden. Tolkningar och samanstdllningar, Kungliga
humanistiska vetenskaps-samfundet i Uppsala, Arsbok 1949-1950, Uppsala, 1951, p. 33.

285

9PaNG Ud jubaJ SDIUNWLWOI BUN,P UOIJRIID B AVANH INNII0D



286

leurs hommes, plongés dans une fiction continentale, un roman de chevalerie
ou ils balancent entre hauts faits d’armes et fétes courtoises, et, de I'autre,
les paysans, mal armés et sans gloire. Mais il s’attache aussi a montrer leur
union contre le roi Birger. L' Erikskronika met I'accent sur le moment o,
définitivement détachés du roi, les partisans des ducs se tournent vers les

habitants des provinces:

Tha hertugans men the thz fragho

at hertugane fangne lagho

herra karl aff kalmara

han loth budh vm landin fara

Ok sampnade smalinningia

ok hirra Birger3® wplenningia

Ok herra matius vesgotaok haffdo hugt konungenom at mora
Ok komo vm sidbe alle saman

tha gik konungenom aff gaman

Quand les hommes du duc apprirent
que les ducs étaient prisonniers,

sire Karl de Kalmar

envoya un message dans les provinces
et rassembla les Smalandais,

sire Birger Persson, les Upplandais,
sire Mats, les Vistgotar.

Ils pensaient aller 4 la rencontre du roi
Ils S'unirent tous ensemble.

La joie quitta alors le roi%°.

L'union des Grands et des bdnder fait donc vaciller le pouvoir royal.
L Erikskronika, peut-étre en écho des discours contemporains, construit la
fiction d’une union de tous les habitants du royaume et d’une universalité de la
révolte contre le roi Birger. Lélection, qui est la derniére scéne de la chronique,

célebre cette union a la fois géographique et sociale:

mangin stoltz hélade froom
war tha sedber i wplandok marge bonder mz i bland

[...]

39 Jechoisis cette lecture des manuscrits D, E et |, plus cohérente que celle de ’édition critique,
« Karl Birgersson », inconnu par ailleurs. Voir Rolf Pipping, Kommentar till Erikskrénikan,
Helsingfors, Skrifter utgivna av Svenska Litteratursallskapet i Finland, 1926, p. 685.

40 Erikskronika, éd. cit., v. 3982-3991.



Hoffmen ok bonder alle saman
dapto ok sagdho alle Amen

De nombreux guerriers fiers et courageux

étaient présents en Uppland,

et de nombreux paysans, parmi eux.

Les hommes de cour et les paysans, tous ensemble,

cri¢rent et dirent tous: « Amen! »#.
Le chroniqueur insiste sur la valeur représentative des bdnder présents:

Fyre bonder skullo redho wara
J hwart herat ok skullo fara
Ok méttos alle wid morating

Quatre paysans durent se préparer
dans chaque Adrad a partir

et tous s'assemblérent au thing de Mora®?.

Cette solution ne fut pas celle retenue plus tard dans la loi. Fut-elle effectivement
utilisée en 1319 ou s’agit-il d’une proposition pour une loi écrite a venir?
L Erikskronika, probablement rédigée avant, voire bien avant 1335, a pu jouer
un r6le dans la refondation du pouvoir aprés la destitution de Birger Magnusson.
La documentation est trop lacunaire pour que 'on puisse repérer de véritables
débats sur le sujet. Dans la chronique, le mot almoghe n’apparait pas, mais c’est
bien I'idée d’une communauté qui est soulignée a travers 'usage des pronoms,
en particulier celui du zous inclusif dans le discours rapporté au style direct et
attribué 2 Mats Kettilmundson, qui joue alors le role de régent du royaume::

J drin gudi welkompne hir

bonder ok hoffimen hwo hér er

Wy haffwm hukt oss konung vilia

ok vilium her mz ey lenger dwiilia

Jak hauer thz hort sakt allan myn aller
warder konunger a morasten walder
med alla landa vilia ok lagha

han skal varda goder i sina dagha

Ok faar med. folke godha hill

41 1bid., V. 4441-4443 €t 4497-4501.
42 Ibid., V. 4444-4446. Hdrad désigne une subdivision de la province.

287

9PaNG Ud jubaJ SDIUNWLWOI BUN,P UOIJRIID B AVANH INNII0D



ok warder miller ok ér sill

Ok giffuer bondom godhan frid
then konung torffiom wi wel wid
Gud giffue oss then sagdo the

at rikeno matte gliide aff ske

« Pour Dieu, vous étes tous ici les bienvenus,

paysans et nobles hommes qui étes ici.

Nous avons prévu de nous choisir un roi

et ne voulons pas tarder plus longtemps.

Je I'ai entendu dire toute ma vie:

si le roi est élu 4 la pierre de Mora,

avec 'accord et 'approbation de toutes les provinces,

88 il sera en son temps un bon roi.

2 Il aura de bonnes relations avec le peuple,
il sera clément et garant de bonnes récoltes,
il donnera aux paysans une paix favorable.
Nous avons bien besoin d’un tel roi. »
« Que Dieu nous le donne!, dirent-ils,

afin que le royaume puisse connaitre la joie®3! »
La chronique n’ignore pas prééminence des aristocrates qui se partagent les lin:

Herrane gingo honom alle A hand
ok lotho honom wp bade borger oc land
ok wordo alle ther hans men

ok tiiinto honom som the gora oc in

Tous les seigneurs lui prétérent serment,
lui remirent a la fois les chateaux et les terres
et devinrent tous ses hommes.

1ls le servirent comme ils le font encore aujourd’hui®4.

Lauteur souligne, dans les deux derniers vers de sa chronique, qu’ils jou¢rent
un role majeur dans I'arrivée au pouvoir du roi Magnus:

Then dra han fik ok hauer in

thz wite honom gud ok vplenzske men

43 Ibid.,v. 4452-4465.
44 Ibid., v. 4508-4511.



La gloire qu'il eut et qu’il a encore

lui fut donnée par Dieu et les Upplandais®>.

Le terme Upplandais désigne les chevaliers suédois, principaux soutiens de la
loi élective et partisans des ducs Erik et Valdemar, quelle que soit leur réelle
origine géographique®. Lauteur prend toutefois soin de souligner, quelques
vers avant la fin:

thz gik alt som war herra wille
Ok swerikis men the holpo til

Tout se passa selon la volonté de Notre Seigneur

et les Suédois s’y associérent#’.

Utilisée pour la premiere fois dans la chronique, I'expression « swerikis men »
évoque un élargissement de la société politique a 'ensemble des habitants du
royaume, scellant ainsi dans un méme terme une alliance politique nouvelle &
Iéchelle de tout le royaume. Cette nouveauté trouva également sa traduction
dans la loi, a travers « 'Ordonnance sur I'élection » de 1335 : allmoghe est un
mot qui revient souvent dans cette loi, dans un sens double, celui de peuple
suédois et celui de part de ce peuple soumise a 'impdt. Ce mot n'apparait que
deux fois dans I Erikskronika. Au début du texte, pour caractériser le régne du
roi Erik Eriksson, il est dit que:

huat han giorde ok huat han loot

thz war almoganom enkte amot

Ce qu'il faisait et ce qu'il faisait faire,
ne lésait pas la communauté*®,

Dans un autre contexte, il est fait mention d’une rencontre entre le roi Birger
et ses fréres dans la forteresse d’Aranis:

hwat man talade openbart

thz kunne almogen wel forsta

Ce que l'on dit ouvertement

pouvait étre bien compris par la communauté (tout le monde) 4.

45 Ibid.,v. 4542-4543.

46 Corinne Péneau, Erikskronika, trad. cit., p. 69-76.
47 Erikskronika, éd. cit., v. 4535-4536.

48 Ibid.,v.171-172.

49 Ibid.,v. 2033-2034.

289

9PaNG Ud jubaJ SDIUNWLWOI BUN,P UOIJRIID B AVANH INNII0D



290

En revanche, ce qui est dit entre Birger et ses fréres doit rester secret... Le
mot communauté a ici un sens trés général et ne désigne probablement pas
seulement les non-privilégiés, mais I'ensemble des Suédois, a I'exclusion de
I'entourage tres proche du roi. Le vocabulaire utilisé n’est toutefois pas neutre
et révele déja en Birger un mauvais roi, opposé a la communauté dans son sens
pleinement politique.

Larticle sur I’élection du roi dans la Loi du Sidermanland, qui fut
promulguée en 1327, reprend celui de la Loi d’Uppland, avec quelques détails
supplémentaires, qui sont ici soulignés:

Land porwa kunung wiper. Pry folkland mep alt swearikis rap sculu a morum
Jyrstum kunung taka. pet eru tiunda attunda ok fieprunda. uplanda laghman
scal han wip upsala fyrst til kununx dome. par nest supermanna laghman ok
swa ostgota laghman. sipan hwar laghman eptir annan. tiherrapa westgota
warma Nerkin ok westmanna pe aghu allir han til cronu ok til konunx dome
skilie landum rapa riki styra lagh styrkie ok frip halda pa er han domder ril
upsala ipae®°.

Si le pays a besoin d’un roi, les trois provinces, avec le conseil de toute la Suéde,
doivent, @ Mora, désigner le roi en premier. Ces provinces sont le Tiundaland,
I'Attundaland et le Fjidrundaland. En premier, le Jagman des Upplandais doit,
prés d’Uppsala, le nommer roi, puis, le lagiman des habitants du Sédermanland
et aussi le Jagman de ceux de I’Ostergétland; puis, I'un apres lautre, chaque
lagman des habitants des Tio Hirad, du Vistergdtland, du Virmland, de Nirke,
du Vistmanland. Ils doivent tous lui attribuer la couronne et la royauté pour
qu'il gouverne le pays, régne sur le royaume, maintienne la loi et conserve la

paix. Il est alors désigné pour I Uppsala Od.

Un nouveau lagman, celui du Virmland, défini comme une nouvelle lagsaga,
c’est-a-dire un territoire juridiquement autonome, a obtenu le droit de
participer a I'élection. Lautre nouveauté est la mention de Mora, qui renvoie
directement a Iélection de Magnus Eriksson en 1319 et, selon I Erikskronika,
qui cherche peut-étre a inventer une tradition, a celle de Magnus Ladulis. Mais
le changement le plus important est 'ajout de I'expression « mep alt swearikis
rap ». Cette expression pose un probléme d’interprétation: faut-il, en effet,

5o Corpus iuris sueo-gotorum antiqui..., éd. cit., t. IV, Codex iuris Sudermannici.
Sodermannalagen, p. 47.



comprendre « 72p » dans son sens courant de conseil, voire d’accord®’, ce qui
serait une référence a I'élection et a la présence de délégations des provinces5??
ou faut-il comprendre 72p dans son sens institutionnel, celui du « Conseil »,
Cest-a-dire 'ensemble des évéques et des élites laiques de tout le royaume qui,
de fait, jouent un réle fondamental dans le choix du roi? Herman Schiick,
dans son ouvrage paru en 2005 sur le Conseil suédois, propose une troisieme
solution: il s'agirait de la traduction suédoise de I'expression latine « i consilio
generali Suecie », qui désigne, dans un vidimus de 1324, la rencontre entre grands
aristocrates suédois qui eut lieu a Stockholm en 1320%. La loi souhaiterait ainsi
prendre en compte la maniere dont Magnus est arrivé au pouvoir, a la suite
d’un choix exprimé par les Grands qui soutenaient les ducs Erik et Valdemar.
Or, les lagmdn font partie de ce « Conseil général du royaume ». Mieux vaut
considérer la premiére phrase de I'article comme une description de la premiére
phase du rite électif (zaka, verbe qui décrit le premier moment de I'élection, le
choix proprement dit), avec, comme le précisaient les lois plus anciennes, le role
prépondérant de I'Uppland, mais, avec une important nouveauté, la réunion
de tous les lagmiin des autres provinces 8 Mora, au sud d’Uppsala. Il est possible
que Pexpression, comme le suppose Herman Schiick, évoque une présence
beaucoup plus large de groupes aristocratiques, qui devaient selon la loi d’edsore,
préter serment de respecter la paix du roi le jour de son élection, mais aussi
d’évéques, Cest-a-dire de tout un ensemble de personnes qui composerent en
effet, aprés 1319, ce consilium generale. La suite de l'article décrit le deuxiéme
temps de I'élection (doma, « donner le nom de roi »), sans qu’il soit possible de
savoir si cette phase est censée avoir lieu lors de I'eriksgata ou immédiatement
apreés la premiere (dans ce cas « 2 morum » et « wip upsala » désigneraient le
méme lieu).

Mais si I'on s’en tient a 'interprétation d’Herman Schiick, la loi crée une
institution, dont le cadre n’est jamais défini et qui disparait des lois suivantes,
méme si la présence et 'influence des groupes aristocratiques qu’elle décrit
sont bien attestées par la suite. Formulons alors une quatri¢éme hypothése:
Pexpression « mep alt swearikis rap » serait une tentative de traduction suédoise
de la notion de communitas regni évoquée dans la charte de 1319, mais aussi
dans celle d’Erik en 1305. Cette tentative de donner un équivalent suédois a la
notion de communitas regni ne fut pas retenue dans les lois suivantes, puisqu’on

51 Carl Johan Schlyter propose de traduire le mot par consilium, consensus ou en encore
senatus. Dans son dictionnaire, il souligne que 'usage de ce terme indique un changement
dans le déroulement de I'élection (Glossarium au Corpus iuris Sueo-Gotorum antiqui, éd. cit.,
t. Xlll, 1877, p. 506).

52 Surce point, les avis des historiens sont partagés: voir Gunnar Bomgren, « Om konungavalet
enligt medeltidslagarna », art. cit., p. 367-368.

53 Herman Schiick, Rikets rdad och mdn, op.cit., p. 58-59.

N
O
n

9PaNG Ud jubaJ SDIUNWLWOI BUN,P UOIJRIID B AVANH INNII0D



292

lui préféra celle d’almoghe », le terme de rap érant, dans la loi, réservé au cercle
plus étroit des proches conseillers du roi. Un argument en faveur de cette
interprétation est que Lars Ulfsson, un des suscripteurs de la charte des libertés,
était aussi le rédacteur de la loi élective en 1335.

Avant d’en venir a I'élection proprement dite, la loi élective mise au point en
1335 propose une description sommaire du royaume: « Un royaume qui se
nomme la Suede est composé de sept dioceses et de neuf provinces dirigées par
des lagmidin ». Suit une liste des évéchés et des provinces. Sur ce royaume, il ne
doity avoir qu'une couronne et qu’un seul roi. On trouve ensuite une évocation
rapide des principaux devoirs du roi, puis il est dit que « tous ceux qui habitent
dans son royaume » doivent lui obéir.

Il est également affirmé que le roi doit étre élu et, de maniére sans doute
polémique, que le royaume ne s'obtient pas par droit héréditaire. Il est dit que
ce sont douze hommes de chaque province, choisis avec « 'accord de tous ceux
qui habitent la province », qui doivent se rassembler & Mora pour élire le roi.
Le caractére représentatif des hommes présents est souligné au moment de
I'échange des serments entre le roi et la communauté. Ainsi, il est souligné que
le roi doit

loua. edsin at halda uid allan almogha sin. uidir ungan sum gamblan. uid ofoddan
sum foddan. uid okeran sum karan. uid frauerande sum uid the nar uaro. ok
konughs ed hordo. ok i engu bryta. utan helder ochia med allu godo. ok serlica med

konunglicum kerlek sinum®*.

promettre a son peuple de tenir son serment envers tout son peuple, envers le
jeune comme le vieux, envers celui qui est né comme celui qui naitra, envers ses
amis comme ses ennemis, envers les absents comme envers ceux qui, présents,
ont entendu le serment du roi, et de ne le rompre en rien, mais plutét de le

renforcer par tous les moyens et surtout par son amour royal.

Et les serments des lagmiin et de la communauté qui répondent au serment du
roi doivent de méme « lier les absents comme les présents ». La grosse centaine
d’hommes présents au moment de I'élection suffit donc pour engager tout le
peuple suédois.

La charte du 15 février 1362, dans laquelle le roi Hakan rappelle qu’il a
autorisé le Jagman d’Osterland (Finlande) a participer a son élection et qu'il
autorise, pour la suite, les lagmdin de cette province a participer aux élections
sils arrivent & temps, confirme ce principe représentatif :

54 Sddermannalagen efter cod. Havn. Ny Kgl. Saml.4, éd. cit., p. 29-30.



Tokom wi herra niclis thureson som lagman i osterlande wr. j that kor oc wal. som
lagmen j swerike. aff alder haffi hawa. swa som thessa | Lagmennen aff vplande.
aff sudermannalande. pstergotiande. tiiharedh. westergotlande. nerike. oc aff
westmannalande. at the scula konung welia. oc til rike doma. [...] aff allum biscops
dome j swerike. agha tolff men medh therra lagmanne. til mora stens at koma. oc

thar konung / at welia vpa aldz almoghens wegna®.

Nous donnons 4 Nils Turesson, qui est lagman d’Osterland, le droit d’élection
que les lagmin ont obtenu il y a longtemps, comme les lagmin d’Uppland, du
Sédermanland, d’Ostergé')tland, du Tio Hirad, du Vistergstland, de Nirke et
du Vistmanland, pour élire le roi et lui attribuer le royaume. [...] De tous les
dioceses de Suede, douze hommes doivent, avec leur lagman, venir a la Pierre

de Mora et, 13, élire le roi au nom de rout le peuple.

Le serment du roi est la derniere étape de I'élection, une des plus importantes,
puisqu’elle lui permet d’obtenir le pouvoir royal3®. Il doit étre précé « allum
innan richis boandum » (« 2 tous ceux qui habitent le royaume »).

Fyrste articulus at han scal alschia gud ok the halghiu kirkiu. ok ret hanna styrkia.

oskadum allum konunglicum ret. kronnuna ok alz suerikis almogha®.

Le premier article est qu’il doit aimer Dieu et la sainte Eglise et maintenir
son droit, sans toutefois léser le droit du roi, de la Couronne et de toute la

communauté de Suede.

Trois entités se trouvent ainsi articulées: le roi (sa personne), la Couronne (les
frontieres du royaumes et les terres inaliénables formées a partir des anciens
domaines royaux) et tout le peuple de Suede (la communauté). Ces trois entités
prennent place dans I'Eglise, mais le droit canon est mis & distance, comme le

sont les autres droits qualifiés d’étrangers dans le sixieme article:

at engin utlendzsker reter draghis iuir ok in i richit oos til lagh ok ret. engin ok ny

lagh giuis almoghanum utan ia ok goduilia thera fangnum5®.

55 Diplomatarium suecanum, éd. cit., t. VIIl/1,n° 6584, p. 161.

56 Pour une démonstration compléte, je me permets de renvoyer a Corinne Péneau, « Le roi
lié. Le serment royal en Suéde d’apreés les lois du xive siécle », dans Marie-France Auzepy et
Guillaume Saint-Guillain (dir.), Oralité et lien social au Moyen Age (Occident, Byzance, Islam) :
parole donnée, foi jurée, serment, Paris ACHCByz, 2009, p. 187-208.

57 Sodermannalagen efter cod. Havn. Ny Kgl. Saml. 4, éd. cit., p. 27.

58 Ibid., p. 29.

293

9PaNG Ud jubaJ SDIUNWLWOI BUN,P UOIJRIID B AVANH INNII0D



294

quaucun droit étranger ne soit introduit dans le royaume pour constituer notre
loi et notre droit, ni qu'aucune nouvelle loi ne soit donnée a la communauté
sans qu'il ait obtenu son [en suédois: leur] accord et son [en suédois: leur]

consentement.

Herman Schiick a voulu voir dans le 7zous exprimé dans ce passage la marque
d’une voix aristocratique qui s'opposerait a la communauté, au sens restreint
des non-privilégiés. Il est vrai que I'article commence par un engagement du roi
a préserver les privileges des clercs, des chevaliers et des écuyers. Or, la version
de cet article dans la Loi nationale, qui reprit au milieu du x1v* siecle la loi
élective de 1335 au début de son Code du roi, transforme le passage en faisant
disparaitre tout contraste: « quaucun droit étranger ne soit introduit dans le
royaume pour constituer la loi et le droit de la communauté [almoghanuml,
ni qu’aucune loi de ce genre ne soit donnée a la communauté [almoghanum)
sans qu’il ait obtenu son [leur] accord et son [leur] consentement [ia ok gop
uilia pera)®. »

En revanche, I'usage de la premic¢re personne du pluriel est intéressant pour
comprendre I'écriture du serment: le méme 7ous résonnait dans la I’ Erikskronika
lorsque Mats Kettilmundsson disait « Nous avons prévu de nous choisir un
roi ». Il sagit ici d’un nous exclusif, qui n’englobe pas le roi. Lalliance entre les
Grands et les paysans a pour but de protéger la loi face aux transformations que
pourrait lui faire subir le roi, de les protéger tous face aux abus de pouvoir. La
garantie exprimée dans 'article 5 au sujet de I'interdiction de lever de nouvelles
charges a pour pendant la conservation des privileges d’une élite. On retrouve
ici l'alliance scellée dans la Charte des libertés de 1319. Mais, sur une question
moins épineuse que les finances du royaume, les privileges aristocratiques furent
étendus a toute la communauté, ce qui est présenté dans le troisiéme article

du serment:

Le troisieme article est qu'il doit étre pour son peuple un roi fidéle et loyal de
telle sorte qu’il ne doit emprisonner ou faire emprisonner sur son ordre ou
encore, d’une facon ou d’une autre, maltraiter personne, riche ou pauvre, avant
que sa culpabilité n'ait été légalement établie, comme le dit la loi de la province
ot le préjudice a été commis. Il ne doit pas non plus, d’une fagon ou d’une autre,

leur prendre leurs biens, si ce n'est selon la loi et aprés un jugement légal ®°.

59 Corpus iuris sueo-gotorum antiqui..., éd. cit., t. X, Codex iuris communis Sueciae Magnaanus.
Konung Magnus Erikssons Landslag, p. 12.
60 /bid., p.10.



Lorigine de cet article est un serment prété par le roi Birger en 1308 Aprés
avoir été retenu prisonnier quelque temps par ses fréres, le roi dut préter ce
serment au moment de sa libération:

Astringimus etiam in vi eiusdem nostri sacramenti, quod milites, armigeros et
notabiles personnas regni capere vel captivare, sew bona ipsorum occupare non

debemus, nisi prius legittime sint convicti, nec exactiones indebites in ipsos exercere 62

Nous jurons, en outre, par la force de notre serment, que nous ne devrons ni
capturer ni emprisonner les chevaliers, les écuyers et les personnes notables, ni
confisquer leurs biens s'ils n’ont pas été auparavant condamnés par la loi, ni leur

imposer des taxes indues.

Si on compare ce serment avec l'article 39 de la Magna Carta, Nullus liber
homo capiatur, ce type de pensée n'a, en effet, rien de vraiment neuf®. Le
Danemark avait adopté une législation identique en 1282. En revanche, il
est beaucoup plus rare de voir inscrits ces principes dans un serment royal.
Les événements qui ont marqué le début du x1v* siecle, en Sueéde, peuvent
expliquer une telle mesure. En 1308, la garantie concernait seulement les élites
impliquées dans la guerre entre le roi et ses fréres. Selon Erland Hjirne, larticle
serait une référence a des événements qui avaient di paraitre comme des abus
de pouvoir, en particulier les confiscations de biens des partisans des ducs et
Iexécution, en 1306, de 'ancien régent Torgils Knutsson®4. Cette mesure qui,
a origine, visait sans doute a éviter les vengeances du roi sur les chevaliers
et écuyers qui avaient aidé les ducs a se révolter contre leur frere, fut donc
étendue en 1335 a l'ensemble de la population. Cemprisonnement et la mort
des ducs Erik et Valdemar, décrite comme un authentique martyre par I'auteur
de I Erikskronika, pouvaient convaincre de la nécéssité d’une telle garantie face
a l'arbitraire royal. Des mesures qui étaient destinées aux élites se trouvaient
ainsi étendues a I'ensemble des habitants du royaume, scellant une alliance entre
aristocrates et bonder dirigée contre le roi.

Les serments de la communauté reprennent cette division entre privilégiés et
reste de la population. Le premier article concerne « tout le peuple [a/moghe] qui
habite la Suede » : il s'agit de reconnaitre le nouvel élu comme roi. Le deuxi¢me

61 ). Rosén, Striden mellan Birger Magnusson och hans bréder, op. cit., p. 142-159.

62 Sverges traktater med frimmande magter : jemte andra dit hérande handlingar, Stockholm,
Norstedt, 1877-1934, 15 vol., t. |, 822-1335, éd. Olof Simon Rydberg, p. 334.

63 Jean-Pierre Baud, L’Affaire de la main volée. Une histoire juridique du corps, Paris, Le Seuil,
1993, p. 111 et 119.

64 Erland Hjdrne, « Fornsvenska lagstadganden. Tolkningar och samanstallningar », dans
Kungliga humanistiska vetenskaps-samfundet i Uppsala, Arsbok 1949-1950, Lund,
C.W.K. Gleerup, 1951, p. 159-160.

295

9PaNG Ud jubaJ SDIUNWLWOI BUN,P UOIJRIID B AVANH INNII0D



296

et le troisi¢me sont rédigés a la premiére personne du pluriel. Herman Schiick
y lit une fois de plus la voix des Grands et il a sans doute raison sur ce point, car
ce nous (« nous devons lui obéir » et « nous devons étre ses serviteurs fidéles »)
se maintient dans la Loz nationale: dans la mesure ot la levée armée (ledung) est
tombé en désuétude, les obligations militaires qui y sont évoquées apparaissent
désormais comme une marque spécifique des chevaliers, écuyers et hommes
d’armes dotés de privileges®. Le quatrieme article ne concerne que les paysans-
propriétaires soumis a 'imp6t « la communauté qui a depuis longtemps été
soumise a I'impot » doit promettre de s’acquitter de ses devoirs. Ce qui se lit a
travers les deux serments est un pacte scellé non seulement entre le roi et son
peuple, mais aussi, comme le montre I’ Erikskrinika, de maniére encore plus
solide et plus signifiante encore, entre les deux principales composantes de ce
peuple, les élites dotées de privileges et les propriétaires soumis a I'impdt. La clef
qui fait fonctionner le syst¢me et qui donne a la communauté sa cohésion, en
dehors méme de sa relation avec un roi spécifique, est ce contingent fluctuant
capable de passer d’un groupe a l'autre au gré des ascensions sociales ou
des déclassements.

Soudés par des intéréts communs, les groupes qui forment la communitas
regni en Suede s’unissent autour de I'élection du roi, garantie, par le biais du
serment, d’une protection face a 'impét ou a la levée armée. Il s’agit de la
principale originalité de la formation de la communauté du royaume en Suede.
Lexpression désigne I'entité politique qui permet aux habitants de 'ensemble
du royaume de poser, a travers 'élection et le serment, les conditions d’un futur
dialogue, qu’il s'agisse de 'imp6t ou de la levée armée. Il Sagit d’un emprunt qui
permit d’exprimer toute la force d’une double union. La premiére fut celle des
différentes provinces: leurs habitants étaient capables depuis longtemps de se
rassembler, dans des assemblées dont la vocation était principalement judiciaire,
mais qui pouvaient aussi prendre des décisions générales, mais ce que souligne
Pexpression communitas regni est désormais leur capacité 4 agir de concert, en
particulier par le biais de la représentation. La seconde naquit du pacte entre
tous les propriétaires du royaume, qui restérent, privilégiés ou non, la principale
force politique suédoise jusqu’a la fin du Moyen Age. Suscitée par le roi Birger,
la création de la communauté politique suédoise ne tarda pas a devenir une force
de contréle du roi, voire de révolte contre lui, qui ne déboucha toutefois pas
avant la fin du Moyen Age sur la création d’un véritable Parlement. Le rappel de
Iélection commune et du serment du roi suffit pendant longtemps a raviver ou

65 Herman Schiick, Rikets rad och mdn, op. cit., p. 59-60.



a briser le dialogue avec le roi, jusqu’a donner une interprétation contractuelle
du serment royal ®¢.

Lexpression « communauté du royaume », propre a la loi et aux textes qui
en dérivent, resta rare aprés 1335, mais l'alliance scellée en 1319 et les lois
rédigées par la suite restérent valables jusqu’a la fin du Moyen Age et furent
a plusieurs reprises réactualisées au cours de révoltes contre le pouvoir royal.
Notons toutefois, dés 1442, un infléchissement progressif du vocabulaire. Le
roi Christophe de Baviére évoquait, dans la confirmation qu’il donne de la loi,
ses « sujets »%7; bien que le substantif n’apparaisse pas dans le texte méme de la
loi, il révéle, en son seuil, une maniére radicalement différente de concevoir le
peuple soumis au roi.

ANNEXE : LA « CHARTE DES LIBERTES » DU 8 JUILLET 1319

A tous ceux qui ces présentes lettres verront, Olav, par la grice de Dieu,
archevéque d’Uppsala, Karl de Linképing, Bengt de Skara, Styrbjorn de
Stringnis, frére Israel de Visterds et [Magnus] de Vixjo, également évéques
par la grace de Dieu, Mats Kittilmundsson, drozs de l'illustre roi de Suede
Magnus fils du feu duc Erik, Birger Persson, lagman d’Uppland, Finvid Nilsson,
Magnus Bengtsson, Lars Ulfsson, lagman du Sédermanland, Stefan Roriksson,
Bo Nilsson, lagman d’Ostergotland, Knut Jonsson, Filip Ulsson, Erik Turesson,
Sune Jonsson d’Oland, Tyke Jonsson, /agman des Tiohirad, Tore Kettilsson,
Knut Magnusson, lagman du Vistergdtland, Johan Tolvsson, Gustav Tunesson,
Eringisle Niskonungsson, Nils Bjérnsson, lagman de Nirke, Hikan Jonsson,
appelé Lima, et Magnus Nilsson, lagman du Vistmanland, salut dans le
Seigneur Jésus Christ.

Certains de nos précédents rois et princes ont mal respecté les droits, les
privileges et les bonnes coutumes observées depuis longtemps par les habitants
et les églises de Suede, en établissant illégalement des impdts et autres charges,
de leur propre chef, contre Dieu, la justice et les coutumes de la patrie
observées depuis longtemps: c’est pourquoi, voulant, lors de I'élection de
notre roi déja nommé, en réponse a la plainte et aux sérieux griefs exprimés
par la communauté de tout le royaume de Suede [communitatis tocius regni

66 Corinne Péneau, « Separare regem a regimine regni: “Coups d’Etat” et expression de la
loi dans la Suéde des xive et xve siécles », dans Francois Foronda, Jean-Philippe Genet et
José Manuel Nieto Soria (dir.), Coups d’Etat d la fin du Moyen Age ? Aux fondements du
pouvoir politique en Europe occidentale /Golpes de Estado a fines de la Edad Media?
Fundamentos del poder politico en la Europea occidental, Madrid, Casa de Velazquez, 2005,
p.51-71.

67 Corpus iuris sueo-gotorum antiqui..., éd. cit., t. Xll, Codex iuris communis Sueciae
Christophorianus /Konung Christoffers landslag, p. 1.

297

9PaNG Ud jubaJ SDIUNWLWOI BUN,P UOIJRIID B AVANH INNII0D



298

swecie], empécher a 'avenir de telles charges illégales, nous tous et chacun des
susnommés NOus engageons sur notre foi au nom de notre roi déjé nommé, qui
n’a pas encore atteint 'dge [égal, envers tous et chacun des hommes et des églises
dudit royaume de Suede a respecter scrupuleusement et défendre de tout notre
pouvoir les droits, les libertés, les privileges et les coutumes anciennes.

Mais s’il devient nécessaire pour la défense et intérét commun de tout le
royaume [communi vtilitate tocius regni], au cas ou un malheur inattendu
surviendrait — que Dieu nous en protege! — de demander et exiger une aide
de tout le royaume, alors cela doit étre d’abord notifié et annoncé a nous
tous et a chacun d’entre nous. Puis, par nous, cela sera notifié et annoncé aux
communautés de chacune des régions du royaume [communitatibus singularum
parcium regni). Et cela fait, apres délibération et examen attentif, qu'il soit fait,
selon le conseil et 'accord commun pris par nous et la communauté de tout le
royaume (de communi consilio et consensu nostro et communitatis tocius regm'],
ce qui semble utile. Mais, en aucun cas, de nouvelles taxes ne devront étre
obtenues 4 'avenir d’une manié¢re différente de celle qui est ici présentée: si une
taxe devait étre percue selon une telle décision et un tel accord, elle ne doit étre
recue et levée que par une personne spécialement choisie par nous pour cette
mission et par deux paysans, originaires de la communauté de chaque diocese
(duos rusticos de communitate cuiuslibet episcopatus], envoyés dans ce but par les
paysans eux-mémes. En outre, 'impdt ne doit pas étre affecté a d’autres usages
que ceux pour lesquels il avait été exigé et levé.

De plus, comme ces libertés si généreuses ont été données a la communauté
de tout le royaume [communitati tocius regni] et comme il a été promis qu’elles
seraient scrupuleusement respectées, nous tous et chacun de ceux qui sommes
nommés ci-dessus, nous promettons d’aider par des conseils et des actions
appropriés sire Mats Kettilmundsson, homme vénérable, drozs de notre roi et
celui qui 'aurait remplacé a cette méme charge pour exercer la justice et le droit
de notre royaume, jusqu’'a ce que notre roi susdit ait atteint 'age de sa majorité,
si Dieu veut.

En témoignage de toutes et chacune de ces décisions, nos sceaux ont été
suspendus a la présente lettre.

Fait et donné & Uppsala, 'année du seigneur 1319, le 8 juillet, a savoir le jour
de I'élection de notre illustre roi.



LA COMMUNAUTE AVANT LA COMMUNITAS:
LES ELITES ET LE GOUVERNEMENT ROYAL EN ECOSSE
AU XIII¢ SIECLE

Alice Taylor
King’s College London

Le concept abstrait de la communitas regni s'est développé trés rapidement en
Ecosse en réponse 4 un événement majeur : la mort accidentelle d’Alexandre I
en mars 1286". Les faits sont bien connus: une association de quatre nobles
laiques et deux évéques s’engagea A préserver le royaume d’Ecosse jusqu’a
ce que son héritiére, Marguerite, la petite-fille d’Alexandre III, ait atteint sa
majorité. Presque immédiatement apres la mort du roi en 1286, les Gardiens
commencérent  faire usage du langage de la communitas®. 1ls se proclamerent
Gardiens du royaume (« custodes regni Scotie »), mais aussi Gardiens « de la
communauté du méme royaume », et ils firent usage, en commun, d’un sceau
décrit comme « le sceau commun du royaume ». Ce sceau porte 'image des
armes héraldiques du roi d’Ecosse et, au revers, une représentation de saint André
crucifié, avec lalégende « André, sois le chef de nos compatriotes écossais [Scotis
compatriotis] ». Ainsi, les Gardiens préservaient la forme politique du royaume
(le regnum) non seulement pour son roi ou sa reine a venir, mais aussi pour le
peuple (les Scoti), représenté par la notion de communitas (au nom de laquelle
ils apposaient leur sceau commun aux documents) et dirigé par saint André, le
chef spirituel de tous les habitants du royaume3. Les Gardiens se présentaient

1 Jeremercie vivement Alice Rio et Frédérique Lachaud d’avoir corrigé le francais de cette
communication. Je souhaite aussi remercier le Arts and Humanities Research Council
pour le financement du projet « AH/Loo8041/1: Models of Authority: Scottish Charters
and the Emergence of Government, 1100-1250 » dont cette publication est le fruit. Alison
A.B. McQueen, « Parliament, the Guardians and John Balliol, 1284-1296 », dans Keith Brown,
A.J. Mann, Alan R. MacDonald et Ronald Tanner (dir.), The History of the Scottish Parliament:
Parliament and Politics in Scotland, 1235-1560, Edinburgh, Edinburgh University Press, 2004,
p-29-49.

2 The Records of the Parliaments of Scotland to 1707 [désormais RPS], éd. K.M. Brown et al.,
St Andrews, 2007-2015, 1290/7/1, http://www.rps.ac.uk/mss/1290/7/1, mis en ligne en
mars 2008, consulté le 31 mai 2015.

3 En1302,Johnde Soules, Gardien du royaume, décrivit ce sceau comme la représentation de
la communauté entiére (RPS, A1302/1[http://www.rps.ac.uk/mss/A1302/1]).

299

OTOT e dNS e INDHY SVLINNWIWOD



300

donc clairement comme « établis [constituti] par la communauté du royaume
d’Ecosse »*.

Sile gouvernement des Gardiens ne fut que de courte durée, il n’en fut pas de
méme pour le concept de communitas regni. Celui-ci conserva son importance
dans le langage politique pendant le regne de John Balliol (1292-1296), la
restauration des Gardiens en 1296, et le regne difficile de Robert de Brus
(1306-1329). William Wallace, alors qu’il était Gardien du royaume, parlait
du don qu’il avait fait « avec le consentement de la communitas du méme
royaume5 ». John Balliol évoque en 1296 « l'affection spéciale » qui existait
entre ses prédécesseurs « et la communauté de notre royaume », et le roi de
France, Philippe le Bel®. Le langage de la communauté est omniprésent. I
est particulicrement présent dans la déclaration d’Arbroath envoyée au pape
en 1320 par « la communauté d’Ecosse », mais il s'infiltre aussi dans toutes
les formes de documents relatifs au régne et au gouvernement du royaume de
1286 a 13207. La loi écrite, qui auparavant n’avait jamais utilisé le discours de
la communitas, commenca a se présenter comme ayant été promulguée non
seulement par le roi, mais aussi « par la communauté du royaume »8. En 1318,
Robert I promulgua des lois importantes « par le conseil et consentement
direct des évéques, abbés, prieurs, comtes, barons et toute la communauté de
notre royaume? ».

Les travaux récents des spécialistes de la période ont souligné que I'accent
mis, dans les documents produits par les rois et Gardiens écossais, sur une
communauté unifiée, avait pour origine la précarité politique davantage que la
solidarité, que ce soit la précarité des Gardiens apres la mort d’Alexandre I1I,
la précarité du régne de John Balliol — non seulement en raison des ambitions

4 Le langage de la communitas avait déja été utilisé pour décrire des corporations urbaines.
Par exemple, le rouleau de « Ragman » note que les « communitates civitatum et villarum »
furent présentes a Berwick en aodit 1296. La communitas burgi d’Aberdeen fut mentionnée
en 126¢4: voir Registrum episcopatus Aberdonensis: ecclesie cathedralis Aberdonensis
regesta que extant in unum collecta, éd. C.N. Innes, Edinburgh, Spalding Club, 1845, 2 vol.,
t. I, p. 35-36. Pour la création du rouleau de « Ragman », voir John Reuben Davies, « The
making of the Ragman Roll: the work of the notary », http://www.breakingofbritain.ac.uk/
blogs/feature-of-the-month/november-2011-the-making-of-the-ragman-roll/, mis en ligne
en novembre 2011, consulté le 31 mai 2015.

5 TheActs ofthe Parliaments of Scotland, 1124-1423[-1707], éd. T. Thomson, Edinburgh, Record
Commission, 1814-1875, 12 vol., t. |, 1124-1423, p. 454.

6 RPS, A1296/2/1 (http://www.rps.ac.uk/mss/A1296/2/1, mis en ligne en mars 2008,
consulté le 31 mai 2015).

7 Ibid., 1320/4/1 (http://www.rps.ac.uk/mss/1320/4/1, mis en ligne en mars 2008, consulté
le 31 mai 2015).

8 Capitula et assisarum et statutorum domini regis David Scotie [CD], chap. XXX, XXXII: pour
une description de cette source, voir Alice Taylor, « The assizes of David |, king of Scots, 1124-
53 », Scottish Historical Review, 91, 2012, p. 197-238, ici p. 228-230.

9 RPS, 1318/1 (http://www.rps.ac.uk/mss/1318/1, mis en ligne en mars 2008, consulté le
31 mai 2015).


http://www.breakingofbritain.ac.uk/blogs/feature-of-the-month/november-2011-the-making-of-the-ragman-roll/
http://www.breakingofbritain.ac.uk/blogs/feature-of-the-month/november-2011-the-making-of-the-ragman-roll/

d’Edouard I, mais aussi des autres « Prétendants », ou la précarité de Robertde
Brus apres le meurtre sauvage de John Comyn, comme face au soutien dont
disposait son rival, Edward Balliol, le fils de John Balliol*. De ce point de vue,
la représentation d’une communauté unifiée avait pour effet de dissimuler aux
yeux de 'arene diplomatique européenne le factionnalisme et la violence de
l’aréne politique nationale.

Les pages qui suivent ne traiteront pas de ce sujet spécifique; je n'offrirai pas
non plus de solution a la question de savoir dans quelle mesure on peut parler
d’une communauté en Ecosse de 1286 4 1320. En revanche, il sagira ici de
comprendre pourquoi et comment le langage de la communitas fut adopté — et
de maniére aussi rapide — aprés la mort d’Alexandre I1I. Il s'agit d’une question
majeure, dans la mesure ol cette période marque la transition entre une situation
ot les élites ne prétendaient ni gouverner, ni incarner la « communauté du
royaume », et une situation ot elles eurent pour ambition de faire 'un comme
l'autre. On n’examinera donc pas ici les circonstances politiques immédiates
qui expliquent la décision de former I'association des Gardiens: on peut penser
qu'il y avait déja une communauté naissante en Ecosse, disposée 2 fournir une
base indépendante de pouvoir & méme de remplacer la figure du roi et du
pouvoir royal en son absence™. On s'intéressera en revanche a la forme et aux
institutions du gouvernement royal développées au cours du xir° siecle et a la
fonction que le pouvoir seigneurial puty jouer.

On n’a pas jusqu’ici abordé la question de la nature de la communauté du
royaume d’Ecosse sous 'angle du gouvernement royal. A cela, il faut sans doute
invoquer deux raisons principales. En premier lieu, les historiens ne font pas
du x1rr¢ siecle la période fondamentale de développement du gouvernement
administratif, bureaucratique et institutionnel: c’est plutdt le x11¢ siecle qui est
pergu sous cet angle®. On considére généralement que les rois des Ecossais

10 Roland Tanner, « Cowing the community? Coercion and falsification in Robert Bruce’s
parliaments, 1306-1318 », dans Keith Brown, A.]. Mann, Alan R. MacDonald et Ronald
Tanner (dir.), Parliament and Politics in Scotland, op. cit., p. 50-73; Michael Penman,
«A fell coniuracioun agayn Robert the douchty king: the Soules conspiracy of 1318-1320 »,
Innes Review, 50, 1999, p. 25-57; pour une interprétation différente, voir Michael Brown,
« Aristocratic politics and the crisis of Scottish kingship, 1286-1296 », Scottish Historical
Review, 90, 2011, p. 1-26.

11 Les recherches de Dauvit Broun ont démontré comment la communitas regni
exploita différentes légendes d’origine des Ecossais a des fins politiques : par exemple, Dauvit
Broun, « The Declaration of Arbroath: pedigree of a nation », dans Geoffrey Barrow (dir.),
The Declaration of Arbroath: History, Significance, Setting, Edinburgh, Society of Antiquaries
of Scotland, 2003, p. 1-12.

12 The Acts of Malcolm 1V (1153-1165), éd. G.W.S. Barrow, Edinburgh, Edinburgh University
Press, coll. « Regesta regum Scottorum », 1960, p. 27-56 ; The Acts of William | (1165-1214), éd.
G.W.S. Barrow, Edinburgh, Edinburgh University Press, coll. « Regesta regum Scottorum »,
1971, p. 28-67.

301

Sp)IuNwiuiod e) JueAR 9INeUNWWOd B JOTAVL HOITV



302

commencerent & mettre en place de véritables offices administratifs de
gouvernement pendant le régne de David I (1124-1153), particuli¢rement le
sheriffdom, modelé sur le shire ou bailliage anglais®. Les petits-fils et successeurs
de David — Malcolm IV et Guillaume — continuérent sa politique et lorsque
Guillaume mourut en 1214, le royaume d’Ecosse fut régi par linstitution du
sheriffdom a Berwick dans le Sud, a Inverness dans le Nord et 8 Dumfries a
I'Ouest™. Des offices judiciaires furent également introduits en Ecosse pendant
le regne de David. A la mort de Guillaume, il y avait trois justiciers (iusticiarii) :
le justicier responsable de « Scotia » (Cest-a-dire 'Ecosse au nord du Firth de
Forth), le justicier responsable du Lothian (IEcosse au sud du Firth de Forth),
et le dernier justicier, chargé du Galloway (au sud-ouest)®. La tradition
historiographique fait aussi du régne de Guillaume le moment ot I'Echiquier,
Iinstitution chargée de la fiscalité, se développa, les comptes produits par
les clercs de I'Echiquier étant archivés dans le trésor royal®. Cest Geoffrey
Barrow qui mit véritablement au point cette vision des choses: pour lui, le
développement du gouvernement bureaucratique et administratif était bien un
phénomene du xir° siecle, ses structures et institutions étant bien en place lors
de 'accession d’Alexandre I en 1214. Pour lui, tous les autres développements
(comme l'introduction de procédures du droit commun) étaient inscrits au sein
de cette structure, et n'eurent pas a la remplacer.

En revanche, le xi1r¢ siecle est percu non seulement comme une période
d’expansion politique en Argyll et dans les Hébrides extérieures a 'ouest et dans
le Caithness au nord, mais aussi comme la période de forte présence du pouvoir
seigneurial dans le royaume®. C’est donc lhistoire des factions seigneuriales
qui a été retracée : 'essor de certaines familles puissantes (les Comyn, Durward,
Stewart, Bruce, et Balliol) et les retombées de leur pouvoir sur la capacité
d’action des rois*®. On peut penser que les césures majeures dans le pouvoir

13 G.W.S. Barrow, « David |: the balance of new and old », dans Scotland and its Neighbours in
the Middle Ages, London, Hambledon Press, 1992, p. 45-65.

14 TheActs of Malcolm IV (1153-1165), éd. cit., p. 36-49 ; The Acts of William | (1165-1214), éd. cit.,
t. 1, p. 39-42.

15 G.W.S. Barrow, « The justiciar », dans The Kingdom of the Scots: Government, Church and
Society from the Eleventh to the Fourteenth Century, Edinburgh, Edinburgh University Press,
2003, p. 68-111.

16 TheActs of William | (1165-1214), éd. cit. t. II, p. 58-59; A.A.M. Duncan, Scotland: The Making
ofthe Kingdom, Edinburgh, Edinburgh University Press, 1975, p. 596-600, 606-607.

17 Il n’y a aucun chapitre sur le gouvernement royal dans la biographie récente d’Alexander
Il par Richard Oram, Alexander Il, King of Scots, 1214-1249, Edinburgh, Birlinn, 2012. On
peut faire laméme remarque pour les ouvrages collectifs : Richard Oram (dir.), The Reign of
Alexander Il (1214-49), Leiden/Boston, Brill, 2005 ; Norman Reid (dir.), Scotland in the Reign
ofAlexander Ill, Edinburgh, John Donald, 1990.

18 Alan Young, « The political role of Walter Comyn, earl of Menteith, during the minority of
Alexander Il of Scotland », dans Keith Stringer (dir.), Essays on the Nobility of Medieval
Scotland, Edinburgh, John Donald, 1985, p. 131-149. L’histoire du droit écossais fait



seigneurial furent créées au moment de la mort d’Alexandre III, puis de sa seule
héritiere, Marguerite, en 1290; le pouvoir seigneurial se divisa alors en factions
familiales centrées sur quelques personnalités majeures, comme John Comyn,
Robert Bruce et John Balliol. Ce factionnalisme se traduisit de maniére violente
dans une série de meurtres (ceux de Duncan, comte de Fife, en 1289 et, surtout,
celui de John Comyn, en 1306) comme dans une competition pour le trone, ot
Ion vit les Prétendants des trois familles les plus puissantes se disputer le trone
lui-méme™. Il semble donc difficile de voir le factionnalisme et les inimitiés au
sein de la seigneurie écossaise au cours du xuir* siecle — par exemple, le meurtre
de Patrick d’Atholl en 1242 — comme préfigurant la politique et la violence
de la fin du x1r siecle et du début du x1v* siecle, la période pour laquelle les
historiens considérent que le langage de la communauté masquait la discorde
au sein du royaume.

Lexistence de ces différentes approches historiographiques contribue
a expliquer pourquoi la communauté du royaume n’a jamais été étudiée
sous I'angle du gouvernement royal. D’une part, le développement du
gouvernement est considéré comme un phénomeéne du xir° siecle;; d’autre
part, le factionnalisme seigneurial du x1r siecle est souvent invoqué comme
une explication du bouleversement qui suivit la mort d’Alexandre III et qui
marqua toute la période des « guerres d’indépendance »2°. Or la chronologie du
développement institutionnel telle qu’elle avait été établie par Geoftrey Barrow
a été récemment remise en question : il faut a présent modifier les explications
dominantes et reconsidérer la question.

Ce qui suit résume les conclusions majeures de mon livre, intitulé 7he Shape
of the State in Medieval Scotland®. Les modalités de I'exercice du pouvoir royal
furent transformées de maniére radicale au cours des x1° et x1rr° siécles. A
I'avénement de David I¢, il n'y avait aucun systeme administratif ni officiers

d’Etat en Ecosse: pas de sheriff; pas de justiciers, pas de chambellans non plus

exception. Voir Hector MacQueen, Common Law and Feudal Society in Medieval Scotland,
Edinburgh, Edinburgh University Press, 1993 ; id., « Canon Law, custom and legislationin the
reign of Alexander Il » dans Richard Oram (dir.), The Reign of Alexander Il, op. cit., p. 221-
251; id., « Scots Law under Alexander IIl », dans Norman Reid (dir.), Scotland in the Reign of
Alexander Ill, op. cit., p. 74-102.

19 Michael Brown, « Aristocratic politics and the crisis of Scottish kingship », art. cit., p. 5-9;
Michael Penman, Robert the Bruce, King of the Scots, New Haven, Yale University Press, 2014,
p. 86-91.

20 Pourdes critiques similaires : Keith Stringer, « The Scottish “political community” in the reign
of Alexander Il (1214-49) », dans Matthew Hammond (dir.), New Perspectives on Medieval
Scotland, 1093-1286, Woodbridge, Boydell and Brewer, 2013, p. 53-84; Alan Young, « Noble
families and political factions in the reign of Alexander Il », dans Scotland in the Reign of
Alexander Ill, op. cit., p. 1-30, ici p. 1-3.

21 Alice Taylor, The Shape of the State in Medieval Scotland 1124-1290, Oxford, Oxford University
Press, 2016, p. 438-448.

303

Sp)IuNwiuiod e) JueAR 9INeUNWWOd B JOTAVL HOITV



304

ni de chanceliers, pas de brefs de droit commun, pas d’archives d’Frat enfin. En
1290, la lignée royale remontant a Malcolm III (1058-1093) avait pris fin et la
seigneurie était en plein bouleversement. Entre ces deux dates, un vrai systéme
administratif et judiciaire s'était développé, comprenant tous les éléments que
je viens d’énumérer. En 1290, la chapelle du roi (comme la Chancellerie en
Angleterre et en France) communiquait avec les sheriffdoms (les bailliages) de
Wigtown dans le Sud-Ouest, de Cromarty dans le Nord et de Berwick au Sud-
Est. De plus, les justiciers de Scotia, Lothian et Galloway présidaient, en tant
que juges, les tribunaux des sheriffdoms de leurs juridictions. Les comptes de ces
officiers étaient soumis a un audit itinérant, tenu dans des endroits divers, par
exemple & Arbroath, a Edimbourg, a Newbattle, et a Scone. Les jugements et
accords issus par les tribunaux royaux et seigneuriaux se disaient confirmer « les
lois du pays » et « les assisae du royaume ». Les brefs (les mandements) juridiques
pouvaient étre présentés soit dans une cour seigneuriale pour assurer 'exécution
d’un verdict, soit a la cour royale pour obtenir un appel. Tout cela aurait été
inimaginable pour David I* lors de son accession en 1124.

Comment expliquer cette transformation? Elle ne s’était pas faite
rapidement, et n’était pas encore achevée a la mort de Guillaume en 1214.
Pendant la plus grande partie du x1r° siécle, les rois n’avaient pas gouverné
par le biais d’institutions administratives. David I consolida son pouvoir en
introduisant des sheriffs au sud du Firth de Forth, mais il créa aussi de grandes
seigneuries territoriales pour ses conseillers nobles dans le sud de son royaume,
et celles-ci furent sans doute plus importantes pour le développement de sa
puissance. Au nord du Firth de Forth (dans la Scotia??), il gouvernait grace
a une communication systématique avec les élites locales et régionales — tout
comme I'avaient fait ses prédécesseurs — en modifiant seulement légérement les
exigences de ces derniers?.

Au cours de la seconde moitié du x1r€ siecle, les sources documentent 'existence
d’institutions de gouvernement royal au nord du Firth de Forth. Bien que les
petits-fils de David, Malcolm et Guillaume, aient introduit les sheriffdoms au
nord du Firth de Forth, ce développement prit place de maniére progressive.
Pendant le regne de Malcolm 1V, les sheriffs au sud du Firth de Forth pouvaient
présider les tribunaux contrairement aux sheriffs du nord du Firth de Forth. La
responsabilité qui consistait a présider les tribunaux ne fut imposée a tous les

22 J’ai développé ces différentes idées dans ibid., chap. IV et V. Pour le sens de Scotia, voir
Dauvit Broun, « Defining Scotland and the Scots before the Wars of Independence », dans
Dauvit Broun, R.J. Finlay and Michael Lynch (dir.), Image and Identity: The Making and
Re-Making of Scotland through the Ages, Edinburgh, John Donald, 1998, p. 4-17.

23 L’article fondamental pour la période avant le régne de David I¢" est désormais celui de
Dauvit Broun, « Statehood and lordship in “Scotland” before the mid-twelfth century », Innes
Review, 66, 2015, p. 1-71.



sheriffs du royaume qu'en 1184. Des justiciers furent introduits pour la premiére
fois au sud du Firth de Forth et, dans les années 1180, ils président aussi les
tribunaux occasionnels dans tout le royaume. Au cours des années 1190, le
prestige du statut de chambellan s'était aussi accru de maniere notable. Ce n’est
pas un hasard si ce nouveau prestige coincida avec 'apparition d’un audit fiscal
pour les comptes.

Pas plus que le x1r° siécle, le x11r siécle ne vit 'établissement de structures
et institutions définitivement fixées. S’il y eut, sous le régne d’Alexandre II,
des changements majeurs dans 'organisation, les processus et les pratiques
de la justice royale, ce n'est pas dans le sens envisagé habituellement par
I’historiographie®4. Au cours des années 1210-1220, les justiciers se mirent a
exercer leur fonctions dans les deux régions de Scotia et du Lothian (et plus
tard Galloway), et commencerent a faire leurs tournées vers les années 1220-
1240, en tous cas avant 'année 1242. Ces tournées étaient irréguliéres, ayant
lieu parfois chaque année, parfois de maniére intermittente, ou encore tous les
deux ans ou tous les dix-huit mois. Les brefs juridiques initiaient des proces
uniformes dans les tribunaux royaux. On peut penser que cette nouvelle forme
de proces fut introduite dans le deuxi¢me tiers du regne d’Alexandre II': la
chapelle royale commenca alors a préserver les copies d’un certain nombre de
lettres (administratives, fiscales, ou juridiques) sur des rouleaux de parchemin .

Ladoption de documents latins joua aussi un role dans le développement du
gouvernement institutionnel au cours de cette période. On doit souligner que la
standardisation de Iécriture documentaire pour les besoins de gouvernement fut
le fruit d’un long processus. Si les clercs avaient rédigé des brefs administratifs, au
nom du roi, depuis le regne d’Alexandre I (1107-1124), ils ne commencerent
a rédiger des chartes latines pour des destinataires ecclésiastiques que pendant le
regne de David [%, et ne le firent pas réguli¢rement pour les laics avant les années
1160-1170%. Lusage de brefs s'était répandu dans'espace juridique avant 1230. Le
développement des brefs juridiques constitua un vrai changement: la gouvernance
par « archive écrite » navait pas seulement pour but la communication d’ordres
émanant du pouvoir royal, mais aussi 'anticipation des besoins de la population.
Enfin, de nouveaux types d’actes, comme les lettres patentes, furent introduits

24 Pour une interprétation différente : Hector MacQueen, Common Law, op. cit.

25 Mais cet enr6lement n’était pas fait de maniére systématique: voir Alice Taylor, The Shape
of the State..., op. cit., chap. VI, p. 399-417.

26 Dauvit Broun, « The adoption of brieves in Scotland », dans Judith A. Green et Marie-Therese
Flanagan (dir.), Charters and Charter Scholarship in Britain and Ireland, Basingstoke,
Palgrave, 2005, p. 164-183.

27 Matthew Hammond, « The adoption and routinization of Scottish royal charter production
for lay beneficiaries, 1124-1195 », dans David Bates (dir.), Anglo-Norman Studies XXXVI.
Proceedings of the Battle Conference 2013, Woodbridge, The Boydell Press, 2014, p. 91-115.

305

Sp)IuNwiuiod e) JueAR 9INeUNWWOd B JOTAVL HOITV



306

pendant le regne d’Alexandre 11, et utilisés couramment. Le développement des
actes royaux ne correspondait pas seulement a une imposition du haut vers le bas,
il répondait aussi a une demande.

Deux points importants doivent étre rappelés au sujet de la forme du
gouvernement royal pendant le regne d’Alexandre III. En premier lieu, le
gouvernement central avait une implantation locale profonde, méme dans les
années 1260. Le sheriffdom n'était pas seulement une institution locale, uniquement
responsable de la localité, c’était aussi 'institution-clé du gouvernement dans son
ensemble. Les justiciers faisaient leurs tournées de sheriffdom en sheriffdom. Les
sheriffs devaient financer les audits qu'ils accueillaient dans leurs sheriffdoms. Le
revenu du sheriffdom était la source directe des salaires des officiers royaux : par
exemple, en 1290, le sheriff de Dumlfries contribua pour 100 marcs au salaire du
justicier de Galloway?®. Le processus de « centralisation » allait donc souvent de
pair avec le développement des institutions d’administration locale. Lautorité
du roi pénétrait aussi a 'intérieur des juridictions seigneuriales a travers les
sheriffdoms. Les brefs juridiques les plus importants n’étaient pas les brefs destinés
a faire appel devant le tribunal du roi, mais plutét les brefs d’enquéte, adressés
aux sheriffs, qui se développerent entre 1241 et 1259. Les verdicts produits par ces
enquétes pouvaient étre utilisés dans les tribunaux seigneuriaux, si bien que les
proces initiés par ces brefs n'allaient pas a 'encontre de la juridiction du tribunal
seigneurial. De plus, les baronnies étaient cruciales pour le fonctionnement des
sheriffdoms: les vassaux d’une baronnie servaient au visnet (le « jury du voisinage »)
du sheriffdom®. Le sheriffdom ne coexistait pas seulement avec les juridictions
seigneuriales, il en dépendait et les renforgait.

Le second point est encore plus important. Le gouvernement royal — une
structure relativement centralisée et bureaucratisée — ne se développa pas au
détriment du pouvoir seigneurial. Le pouvoir de I'aristocratie était fondamental
pour les ambitions du roi. Ainsi, les lois de Guillaume (1165-1214) ne furent
pas appliquées par le moyen d’institutions administratives et judiciaires;
elles comprennent de nombreuses régles abstraites applicables partout, et ne
mentionnent pas les tribunaux seigneuriaux (pas plus d’ailleurs que les tribunaux
royaux) 3. En revanche, la juridiction seigneuriale et les tribunaux seigneuriaux

28 Rotuli Scaccarii Regum Scotorum: The Exchequer Rolls of Scotland, éd. John Stuart et al.,
Edinburgh, General Register House, 1878-1908, 23 vol., t. I, AD 1264-1359, p. 36.

29 Parexemple The Acts of Alexander Ill, King of Scots (1249-1286), éd. Cynthia . Neville et Grant
G. Simpson, Edinburgh, Edinburgh University Press, coll. « Regesta regum Scottorum », 2012,
n°8s. Pour des remarques sur le visnet et le voisinage, voir Cynthia J. Neville, « Neighbours,
the neighbourhood and the visnet in Scotland, 1125-1300 », dans Matthew Hammond (dir.),
New Perspectives on Medieval Scotland, op. cit., p. 161-173.

30 Alice Taylor, « Crime without punishment: medieval Scottish law in comparative perspective »,
dans David Bates (dir.), Anglo-Norman Studies XXXV. Proceedings of the Battle Conference
2012, Woodbridge, Boydell Press, 2013, p. 287-304.



apparaissent réguli¢rement dans les lois d’Alexandre II (1214-1249), ot ils sont
cités a titre tout aussi officiel que les tribunaux royaux3*. Alexandre Il incorpora
délibérément le pouvoir aristocratique au sein de sa législation. Au cours des
années 1220, tous les seigneurs, laics et ecclésiastiques, devaient lever les troupes
pour le roi dans leurs seigneuries territoriales: les officiers royaux n’avaient pas
cette responsabilité.

De plus, le droit commun en gestation dans le royaume d’Ecosse n’eut pas
pour conséquence le déclin des juridictions seigneuriales. La plupart des brefs
de droit commun (différents des brefs d’enquéte déja mentionnés) introduits
avant 1260 n’étaient utilisables que par les élites32. En Ecosse, si 'on voulait
obtenir un bref de disseisin (dissasine, en écossais), on risquait une lourde
amende (10 livres) en cas de perte ou abandon du proces33. Certains autres
brefs, comme le bref de droit, étaient réservés aux tenants inféodés au roi. Les
paysans ne pouvaient donc pas les utiliser contre leurs seigneurs; la plupart
de ces brefs judiciaires servaient les intéréts des élites34. De plus, bien qu’il y
ait eu des conflits entre les juridictions ecclésiastiques et laiques pendant le
x11r° siecle, ces deux juridictions étaient tout de méme intégrées: les évéques, les
abbés, et les prieurs recevaient un dixi¢me ou un huiti¢éme des revenus du roi,
quels quils soient, revenus dont I'audit était fait par les sheriffs et justiciers3s.
Les juges des tribunaux royaux invoquaient souvent l'autorité des évéques
pour renforcer Uefficacité de leurs jugements, et pouvaient demander a exercer
leurs pouvoirs, par exemple pour condamner I'une des parties du proces a une
lourde amende (jusqu'a 200 marcs) ou a 'excommunication si elle avait violé
le jugement du tribunal3é. Le cadre institutionnel du gouvernement royal ne
s'est donc pas développé au détriment d’autres juridictions, ecclésiastique ou
seigneuriale; au contraire, il sest largement appuyé sur le pouvoir des élites
laiques et ecclésiastiques.

La consolidation du pouvoir royal et le développement des institutions
administratives et bureaucratiques furent aussi aidés par la formalisation du
pouvoir seigneurial. Dans les chartes de la seconde moitié du x1r siecle, les rois

31 Statuta Regis Alexandri, chap. I-XI. Cette compilation légale a été éditée : Alice Taylor (éd.),
The Laws of Medieval Scotland: Legal Compilations from the Thirteenth and Fourteenth
Centuries, Edinburgh, The Stair Society, 2019, p. 571-622.

32 Cette observation ne s’applique pas aux brefs d’enquétes, déja mentionnés ci-dessus.

33 David Carpenter, « Scottish royal government in the thirteenth century from an English
perspective », dans Matthew Hammond (dir.), New Perspectives on Medieval Scotland,
op. cit., p. 117-159.

34 Alice Taylor, The Shape of the State..., op. cit., chap. V.

35 Ibid., chap. VI.

36 Pourdesexemples, voir: The Douglas Book, éd. William Fraser, Edinburgh, 1885, 4 vol., t. Ill,
n°28s, et Registrum monasterii de Passelet: cartas, privilegia, conventiones, éd. Cosmo
N. Innes, Edinburgh, 1832, p. 182, 194, 200.

307

Sp)IuNwiuiod e) JueAR 9INeUNWWOd B JOTAVL HOITV



308

avaient adopté une forme de diplomatique qui accordait une place officielle
au pouvoir seigneurial3. Quand Guillaume, par exemple, commanda 4 ses
hommes de préter serment pour préserver sa paix en 1197, il ne s'adressa
qu’a ses seuls grands hommes — ses évéques, ses abbés, ses comtes, ses barons,
ses thanes — et non pas 2 tous les hommes de son royaume3®. Cela eut pour
effet d’institutionnaliser les liens personnels entre les seigneurs et le roi;
en Ecosse, 4 la fin du x11° et pendant le xtre siécle, la décentralisation et le
développement d’institutions administratives centrales ne s'excluaient donc pas
mutuellement. Le gouvernement institutionnel et bureaucratique était fondé
sur le pouvoir seigneurial.

Une analyse du personnel du gouvernement royal suffit & démontrer
Pimportance du pouvoir seigneurial pour I'Etat. Il s'agit toutefois d’un sujet
difficile, dans la mesure notamment ot 'on ne dispose d’aucune liste de noms
d’officiers royaux3?. Il existe bien des listes de témoins dans les chartes et
autres actes, mais la plupart de ceux-ci ne sont pas datés. La chapelle royale
r’introduisit les formules de datation dans les chartes royales quen 1221-1222,
pendant le régne d’Alexandre I1, et méme apres cette date les actes privés étaient
rarement datés#°. De plus, si les scribes notaient souvent les titres de justiciers
et chambellans dans les listes de témoins, ils incluaient beaucoup plus rarement
les sheriffs. Il n’est donc pas toujours possible d’identifier la présence d’un sheriff
dans une liste de témoins*.

La seule exception a I'absence générale de sources utiles avant la mort
d’Alexandre III est une transcription d’un rouleau de comptes rendus par les
officiers royaux entre 1263 et 1266. Thomas Hamilton, premier comte de
Haddington, fit cette transcription au début du xvir® si¢cle#?. Elle est d’une
utilisation délicate, car Haddington abrége sa source considérablement, et il
omet quelquefois les noms d’officiers, ou bien se trompe en les copiant. On

37 Alice Taylor, The Shape of the State..., op. cit. ; pour une autre interprétation, cf. G.W.S. Barrow,
« The beginnings of military feudalism », dans The Kingdom of the Scots, op. cit., p. 250-278,
icip. 252-254.

38 Leges Scocie, chap. XV, dans The Laws of Medieval Scotland, éd. cit., p. 419-420.

39 AtholL. Murray, « The pre-union records of the Scottish Exchequer », Journal of the Society of
Archivists, 2, 1961, p. 89-101; et, en général, David Stevenson, « The English and the public
records of Scotland, 1650-1660 », dans Miscellany I, s. n., Edinburgh, The Stair Society, 1971,
p. 156-170.

40 Dauvit Broun, « The absence of regnal years from the dating clause of charters of kings of
Scots, 1195-1222 », dans John Gillingham (dir.), Anglo-Norman Studies XXV. Proceedings
of the Battle Conference 2002, Woodbridge, Boydell Press, 2003, p. 47-63; Dauvit Broun,
Scottish Independence and the Idea of Britain from the Picts to Alexander I, Edinburgh,
Edinburgh University Press, 2007, p. 191-201.

41 Voir aussi les remarques importantes de Keith Stringer, « Scottish “political community” »,
art. cit., p. 54-57. On peut maintenant trouver la recherche qui suit dans Alice Taylor,
The Shape of the State..., op. cit., p. 417-434.

42 Edimbourg, National Archives of Scotland, E 38/1; Rotuli scaccarii, éd. cit., t. I, p. 1-34.



peut toutefois corriger ses erreurs de nomenclature en se référant & d’autres
sources, particulierement les listes de témoins de chartes: la transcription
du rouleau de comptes contient beaucoup d’informations au sujet du
personnel du gouvernement, particulierement sur le sheriff, le responsable du
sheriffdom, I'institution-clé du gouvernement royal. Cette source démontre
I'étendue de l'intégration du pouvoir aristocratique dans les institutions du
gouvernement royal.

Le rouleau des comptes de 1263-1266 note les noms de vingt-neuf sheriffs,

donnés ci-dessous.

Sheriff Sheriffdom date du compte
Gilbert de Hay? DPerth 1263
David de Lochore Fife 1264, 1266
‘Walter, comte de Menteith Ayr
Robert Mowat Forfar 1264 [1263?], 1266
Andrew du Garioch Aberdeen 1264
Gregory de Melville Aberdeen
Reginald Cheyne Kincardine
Laurence Grant Inverness 1263
Alexander de Montfort Elgin 1263
Alexander Murray Inverness
William Wiseman Forres 1264, 1266
Ralph de Strachan Banff
John de Kinross Kinross 1263
Aymer Maxwell Dumfries
John de Cameron Perth 1264, 1266
William Mowat Cromarty
Alexander Murray Nairn
John de Fenton Forfar
Hugh d’Abernethy Roxburgh
Thomas Randolph Roxburgh
Hugh de Berkeley Berwick 1265
Alexander Comyn, comte de Buchan ~ Wigtown 1265, 1266
John Lamberton Stirling 1263, 1265, 1266
R. de Mowbrayt I:Iaddington 1263
Edimbourg
Linlithgow
William Comyn de Kilbride Ayr 1265, 1266
Alexander Sinton Selkirk 1265
William comte de Mar Dumbarton
Alexander Uviet Lanark aprés novembre 1264
William Sinclair Haddington
Linlithgow 1264
Edinburgh

Simon Fraser Traquair 1263

309

Sp)IuNwiuiod e) JueAR 9INeUNWWOd B JOTAVL HOITV



310

Trois comtes exercent l'office de sheriff: William, comte de Mar (qui est aussi
le chambellan), Alexander Comyn, comte de Buchan (également justicier de
Scotia), et Walter Stuart, comte de Menteith. Les autres sheriffs wont pas le rang
de comte, mais des autres sources décrivent presque tous comme des milites.
Six sheriffs sont a la téte de plusieurs sheriffdoms, en divers lieux du royaume.
Ainsi, Walter Stuart, comte de Menteith, fut sheriff de Dumbarton en 1271 et
sheriffd’Ayr en 1265-1266, et Aymer Maxwell, sheriffde Dumfries en 1264, fut
aussi sheriff de Roxburgh et sheriff de Peebles. Par ailleurs, de nombreux sheriffs
occupent en méme temps un autre office — connétable, chambellan, justicier.
Thomas Randolph, par exemple, sheriff de Roxburgh en 1263-1266, fut aussi
sheriff de Berwick et chambellan du roi pendant le régne d’Alexandre III. Au
total, douze des vingt-neuf sheriffs nommés dans les comptes de 1263-1266
occupaient aussi d’autres offices dans 'administration.

Lexercice de I'office du sheriff était donc intégré a exercice d’autres fonctions
administratives. De plus, les listes de témoins des actes d’Alexandre II1
démontrent que beaucoup de ces sheriffs étaient présents a la cour royale.
Ces listes ne sont pas malgré tout sans poser des problemes d’interprétation,
particulierement quand elles ne survivent qu’a 'état de copie dans des
cartulaires. Il peut y avoir des différences entre 'original et la copie. De plus,
les témoins n’étaient pas toujours physiquement présents: dans certains cas, le
disposant n'avait fait qu’écrire a des témoins potentiels pour demander leur aval
aleur nomination, mais sans leur demander d’étre présents, et certains témoins
nommés dans ces listes étaient parfois décédés*3! Enfin, les listes de témoins ne
font que représenter la composition de I'entourage du roi 2 un moment bien
précis et circonscrit dans le temps.

Les scribes des chartes royales ne notaient que rarement les titres de sheriffs
dans les listes de témoins“4. Sauf pour une période exceptionnelle, entre 1222
et 1230, les sheriffs apparaissent dans ces chartes sans titre®. Il est donc presque
impossible de savoir exactement quand un sheriff'a exercé son office. On peut
toutefois contourner cette difficulté en posant la question de maniére inverse.

Nous ne pouvons pas savoir quand et pour combien de temps les sheriffs étaient

43 Dauvit Broun, « The presence of witnesses and the writing of charters », dans Dauvit
Broun (dir.), The Reality Behind Charter Diplomatic, Glasgow, Centre for Scottish and Celtic
Studies, 2011, p. 235-290.

44 s les notaient davantage dans I’adresse et dans le texte des chartes.

45 Robert d’Inverkeilor, sheriff des Mearns, apparait comme témoin le 22 décembre 1222
(London, British Library, ms. Additional 33 245, fol. 147r) ; Reginald Crawford, sheriff de Ayr,
fut témoin de trois chartes a Ayr les 8 et 9 mai 1223 (Registrum episcopatus Glasguensis,
éd. Cosmo N. Innes, Edinburgh, Bannatyne Club, 1843, 2 vol., t. I, n°118-119) ; John Maxwell,
sheriff de Roxburgh, et William de Hartside, sheriff de Lanark, furent témoins d’un acte daté
du 12 novembre 1225 (ibid., t. I, n°129). Pour les références de sheriffs titrés entre 1222 et
1230, voir Alice Taylor, The Shape of the State..., op. cit., p. 424-425,n°129.



présents a la cour royale et attestaient les actes royaux, mais nous pouvons
étudier la distribution des attestations des actes royaux par des hommes nommés
comme sheriffs dans le rouleau des comptes de 1263-1266. Le tableau ci-dessous
donne le nombre et les dates des attestations faites par ces sheriffs, et les lieux
ou ces actes furent passés. ]’ai exclu Alexander Comyn, comte de Buchan, et
William, comte de Mar, car ils occupérent les offices de justicier de Scotia et
de chambellan d’Ecosse au cours des années 1260, ce qui leur donne une place

disproportionnée dans les actes royaux*.

Sheriff N° datation de lieu date
Gilbert de Hay 7 Kincardine, Forfar, Scone, Edimbourg, 1241, 1250-1251
(f 1263) Haddington, Kinghorn
John Cameron 2 Scone, Forfar 1234, 1241
David de Lochore 5 [3] Cupar, Forfar, Roxburgh 1277-1278
Walter Stuart, 6 ‘Traquair, Forfar, Scone, Roxburgh, Coupar 1260-1284
comte de Menteith Angus, Stirling
Robert Mowat 11 [8] Forfar, Arbroath, Inverquiech 1241-1247
Reginald Cheyne 2 [10] Forfar, Aboyne, Haddington, Kintore, Berwick, 1262-1285
Stirling, Scone
William Comyn 11 Melrose, Machan, Kintore, Roxburgh, 1264-1279
de Kilbride Haddington, Kincardine, DumfTies, Stirling,
Traquair
John de Fenton 1 Newbattle 1271
John de Kinross 1 Balmerino 1244
Aymer Maxwell I Berwick, Traquair, Stirling, Scone, Balmerino, 1232-1244, 1251-1264
Edinburgh, Roxburgh, Newbattle, Inverness,
Selkirk
Alexander Murray 3 [2] Aboyne, Elgin 1267-1268
William Mowat 4 Selkirk, Edimbourg, Elgin, Scone 1263-1273
Hugh d’Abernethy 17 [16] Traquair, Rattenec, Edimbourg, Roxburgh, 1260-1279
Linlithgow, Newbattle, Melrose, Jedburgh,
Aboyne, Elgin, Haddington, Forfar, Dumfries,
Stirling, Kintore
‘Thomas Randolph 7 Edimbourg, Berwick, Kintore, Haddington 1266-1280
Hugh de Berkeley 15 [13] ]jinlithgow, Newbattle, Selkirk, Traquair, Perth, 1258-1277
Edimbourg, Scone, Berwick, Haddington,
Roxburgh.
John de 16 [13] Stirling, Edimbourg, Melrose, Linlithgow, 1245, 1263-1266,
Lamberton Newbattle, Machan, Selkirk, Traquair, Scone, 1273-1277
Cupar
William Sinclair 15 Kinross, Edimbourg, Newbattle, Kintore, 1261-1282
Stirling, Kincardine, Forfar, Traquair, Roxburgh,
Haddington, Dumfries, Scone.
Simon Fraser 21 [19] Traquair, Berwick, Haddington, Roxburgh, 1264-1285

Haddington, Selkirk, Kincardine, Forfar,
Dumfries, Stirling, Scone, Newbattle.

46 Jaiexclu aussi « R. » de Mowbray parce qu’il n’est pas identifiable.

311

Sp)IuNwiuiod e) JueAR 9INeUNWWOd B JOTAVL HOITV



312

Dix-huit de ces vingt-six sheriffs sont donc témoins d’actes royaux. Dix sheriffs
comparaissent comme témoins dans plus de dix chartes: Reginald Cheyne
(sheriff de Kincardine et, plus tard, chambellan), William Comyn de Kilbride
(sheriff &’ Ayr), Aymer Maxwell (sheriff de Dumfries, Roxburgh, Peebles, le
justicier de Galloway et, plus tard, et pour une courte durée, le chambellan),
Hugh d’Abernethy (également sheriff de Roxburgh), Hugh de Berkeley (sheriff
de Berwick et justicier du Lothian), John de Lamberton (sheriff de Stirling),
William Sinclair (sheriff de Haddington, d’Edimbourg et de Linlithgow),
Robert Mowat (sheriff de Forfar et justicier de Scotia), et Simon Fraser (sheriff’
de Traquair et de Perth). A eux tous, ces hommes occupaient un grand nombre
de différents offices d’Erat, depuis le chambellan du roi jusqu’au sheriff d’un
sheriffdom 4 la périphérie du royaume. Au sein de ce groupe, le type d’office
occupé avait peu de retombées sur la répartition des attestations. Ainsi, Hugh
de Berkeley, sheriff de Berwick et justicier de Lothian dans les années 1260, fut
témoin de seize actes sur une période de treize ans, mais Hugh d’Abernethy,
qui n’était que sheriff de Roxburgh, fut témoin de dix-sept actes sur une période
de dix-neuf ans. Ces chiffres sont a peu pres équivalents, méme si Hugh de
Berkeley attesta un nombre annuel de chartes un peu plus élevé que Hugh
d’Abernethy.

Le point le plus important dans la répartition de ces attestations est que la
localisation d’un sheriffdom ne déterminait ni le nombre des attestations ni la
présence du sheriff en question dans I'entourage du roi. On note bien entendu
des exceptions: Robert Mowat n’apparait comme témoin que dans des actes
rédigés a proximité de son sheriffdom. Robert fut sheriff de Forfar pendant les
regnes d’Alexandre II et d’Alexandre 111, et il occupa aussi Ioffice de justicier
de Scotia entre 1241 et 1242. Bien que nommé comme témoin dans onze actes
d’Alexandre II et d’Alexandre I11, il ne témoigne que dans des lieux situés a
moins de 25 km de Forfar, le chef-lieu de son sheriffdom*’. Mais la majeure
partie de I'activité de la plupart des sheriffs nommés dans les comptes de 1263-
1266 se situait & 'échelle du royaume. Par exemple, Reginald Cheyne, sheriff
de Kincardine, atteste les actes passés dans des lieux aussi éloignés que Kintore
dans le Nord et Berwick dans le Sud. Aymer Maxwell atteste  Inverness dans le

47 Pour ses attestations a Arbroath (& un peu plus de 25 km de Forfar), voir Liber S. Thome de
Aberbrothoc, éd. P. Chalmers, Edinburgh, Bannatyne Club, 1848-56, 2 vol., t. |, n® 264, et
London, British Library, ms. Additional 33 245, f.ol 149v-150r. Voir aussi ’exemple de John
de Kinross, qui occupa l'office de sheriff de Kinross en 1263 et qui ne fut témoin que de la
charte royale datée de Balmerino, a 25 km de Kinross. Voir Liber S. Marie de Balmorinach,
éd. W.B.D.D. Turnball, Edinburgh, 1840, n° 40.



Nord et 2 Roxburgh et Berwick dans le Sud. Hugh d’Abernethy atteste des actes
royaux depuis Roxburgh dans le Sud jusqu’a Elgin en Moray dans le Nord“®.

Notre conception du sheriffest celle d’un officier du gouvernement local, mais
la plupart des hommes qui occupaient cette position en Ecosse intervenaient
aussi dans les affaires du royaume. Quand Henri I11, roi d’Angleterre, remplaca
le gouvernement minoritaire d’Alexandre III en 1255, quatre des vingt-
neuf sheriffs nommés dans le rouleau de 1263-1266 figuraient soit dans le
gouvernement sortant soit dans le nouveau gouvernement#. Laccord de paix
rédigé en 1258 entre Llywelyn, prince du pays de Galles, et le gouvernement
minoritaire d’Alexandre III, donne les noms de six des vingt-neuf sheriffs de
1263-1266: David de Lochore, Reginald Cheyne, Aymer Maxwell, William
Mowat, Hugh d’Abernethy et Hugh de Berkeley®°. En 1281, Alexandre fixa
les coutumes gouvernant sa succession : ce document n’est attesté que par trois
chevaliers, dont William Sinclair, qui apparait comme sheriff’ d’Edimbourg,
Haddington et Linlithgow dans les comptes de 1263-1266. En 1284, les
témoins du document confirmant la désignation de Marguerite comme
héritiere d’Alexandre III incluent Reginald Cheyne, William Sinclair et Simon
Fraser, qui étaient tous sheriffs en 1263-1266, ainsi que Nicholas de Hay, fils de
Gilbert de Hay (sheriff de Perth en 1262-1263)5.

Certains des officiers nommés dans la transcription du rouleau des comptes —
comme Alexander Comyn, comte de Buchan, Walter Stuart, comte de Menteith,
et William, comte de Mar — faisaient partie de la haute noblesse écossaise.
Mais les autres officiers étaient de moindre rang. Par exemple, William Mowat
hérita de son oncle, Robert Mowat, sheriff de Forfar en 1264, le petit domaine
de Fern en Angus32. Nous ne savons pas si David de Lochore, sheriff de Fife,

48 Ces remarques sont développées dans Alice Taylor, The Shape of the State..., op. cit.,
chap. VII.

49 Anglo-Scottish Relations, 1174-1328: Some Selected Documents, éd. et trad. E.L.G. Stones,
Oxford, Oxford University Press, 1965, nouv. éd. revue 1970, n°10. Sur cet acte, outre les
travaux d’A.A.M. Duncan, Scotland, op. cit., p. 560-576, voir David Carpenter, « The downfall
and punishment of Robert de Ros », http://www.breakingofbritain.ac.uk/blogs/feautre-of-
the-month/june-2012, mis en ligne en juin 2012, consulté le 5 juin 2015.

50 Thomas Rymer, Foedera, conventiones, literae, London, Record Commission, 1816-1869,
4 vol. en 7 parties, t. |, i, p. 370. Pour des interprétations importantes, voir A.A.M. Duncan,
Scotland, op. cit., p. 571-572, et Alan Young, Robert the Bruce’s Rivals: The Comyns, 1212-
1314, East Linton, Tuckwell Press, 1997, p. 57-58.

51 The Acts of Alexander Ill, King of Scots (1249-1286), éd. cit., n°133.

52 Registrum de Panmure: Records of the families of Maule, de Valoniis, Brechin and Brechin-
Barclar, United in the Line of the Barons and Earls of Pamure, éd. H. Maule et ). Stuart,
Edinburgh, 1874, 2 vol., t. ll, p. 158-159. William Mowat était le fils de Michel Mowat, frére de
Robert Mowat. Michel Mowat fut sheriffd’Inverness pendant le régne d’Alexandre Il; on peut
donc penser que William Mowat possédait également des domaines en Moray. Pour Michel
Mowat : Registrum episcopatus Moraviensis, éd. Cosmo N. Innes, Edinburgh, Bannatyne
Club, 1837, n°8s5.

313

Sp)IuNwiuiod e) JueAR 9INeUNWWOd B JOTAVL HOITV



314

possédait d’autres domaines en dehors de Lochore en Fife. Cela suggere que
ce groupe de sheriffs n’était pas seulement constitué d’officiers locaux opérant
dans le cadre d’'une administration assez centralisée;; les sheriffs formaient
aussi une communauté qui, pour sa plus grande partie, dirigeait les affaires
du royaume. Cette conclusion va partiellement contre la tendance dominante
de l'historiographie qui considére que la plupart des sheriffs étaient des barons
locaux ou de basse noblesse53, minimisant leur role en réalité fondamental dans
la politique et le gouvernement du royaume.

La position du sheriff en Angleterre pendant le x11r° siecle était différente.
La, loffice de sheriff était détenu non par des membres de I'entourage du roi,
mais par des membres de I'élite locale, qui ne se rendaient rarement a la cour
royales4. En Ecosse, les seigneurs — les comtes, les barons et les chevaliers —
n’étaient pas seulement intégrés dans I'administration et les institutions royales,
ils exercaient aussi presque tous les offices de I'Etat — la seule exception étant
Poffice du chancelier. Les seigneurs — les vassaux au roi — étaient les justiciers, les
chambellans et les sheriffs du royaume. En ce sens, le personnel et les pratiques
de Padministration locale et centrale ne sont pas vraiment séparables. La
hiérarchie de la noblesse écossaise reflétait aussi cette intégration. Il est possible
de penser que les x111° et x1ve siecles en Angleterre furent la période ou, pour
citer Timothy Reuter, « the nobility was legally defined as to both membership and
statusss ». En Ecosse, les élites politiques étaient moins formellement stratifiées
quen Angleterre. Les documents latins produits en Ecosse décrivent tous les
seigneurs au-dessous du rang de comte comme milites. Par exemple, les actes
royaux et privés désignent comme milites la plupart des sheriffs nommés dans
les comptes de 1263-1266. Mais les documents latins produits en Angleterre
décrivent ces mémes hommes comme barones, un rang bien supérieur a celui de
chevalier. Les rédacteurs de ces actes anglais du xire siecle estimaient qu'un miles
en Ecosse avait un statut équivalent 4 celui du baro en Angleterresé,

Quelle signification accorder a toutes ces données pour la question de
la communauté du royaume? Avant la création des Gardiens en 1286,
Paristocratie laique incarnait la plupart des institutions comme des pratiques
du gouvernement royal. Elle servait dans 'administration locale et centrale,

53 Par exemple, Michael Brown, The Wars of Scotland, 1214-1371, Edinburgh, Edinburgh
University Press, 2004, p. 60-62.

54 W.A. Morris, The Medieval English Sheriffto 1300, Manchester, Manchester University Press,
1927, p. 77-87, 113-114, 161-164, 176-178. David Carpenter a modifié les conclusions de Morris
dans David A. Carpenter, « The decline of the curial sheriff in England, 1194-1258 », English
Historical Review, 91,1976, p. 1-32.

55 Timothy Reuter, « The medieval nobility in twentieth-century historiography », dans Michael
Bentley (dir.), Companion to Historiography, London, Routledge, 1997, p. 117-202, ici p. 179.

56 Parexemple, la charte d’Alexandre Ill (probablement rédigée par la Chancellerie anglaise) :
The Acts of Alexander Ill, King of Scots (1249-1286), éd. cit., n°22.



ses tribunaux apparaissent régulierement dans la législation royale aux cotés
des tribunaux royaux, et elle levait les troupes pour 'armée commune du
royaume. Pendant le regne d’Alexandre III, 'administration royale était
devenue suffisamment sophistiquée pour que le fait d’y participer offre des
récompenses politiques importantes. On pouvait consolider et accroitre son
pouvoir et son prestige en servant dans 'administration royale, et au moment
ol les comptes de 1263-1266 furent compilés, la plupart des sheriffs « locaux »
étaient des membres importants de 'entourage royal. Si 'on considére les
choses sous cet angle, on peut penser que les élites gouvernerent et constituerent
la communauté du royaume bien avant la crise politique qui mena a la création
des Gardiens en 1286.

On peut aller plus loin. Il ne fait aucun doute que les Ecossais avaient une
bonne connaissance des mouvements de réforme anglais de 1215-1217 et de
1258-1265. Alexandre II avait choisi le parti des rebelles pendant la guerre
civile de 1215-1217, espérant obtenir pour lui-méme les bailliages du Nord
de ’Angleterre — Cumberland, Northumberland de Westmorland”. Son fils,
Alexandre III, adopta une politique différente a 'occasion de I'insurrection
de Simon du Montfort: en 1264, Alexandre leva ses armées au dernier
moment pour aider Henri III%8. On trouve une transcription de la Grande
Charte de 1225 dans le cartulaire ancien de la cathédrale de Glasgow, transcrit
entre 1225 et 1230%.

Les historiens se sont parfois demandé pourquoi I'Ecosse du x1m® siécle,
caractérisée par un si grand nombre de conflits de factions, ne connut pas
de mouvement ou d’insurrection dans le but de réformer les abus royaux
pendant cette période®. Il s’agit 14 d’un point important: certains historiens
considérent ces mouvements de réforme comme fondamentaux pour la
construction de la communauté du royaume et 'apparition de cette notion
dans le langage politique. On trouve, en fait, une série de propositions de
réforme transcrites dans un manuscrit conservé dans les archives de Madrid,
mais rédigé & Dunfermline®. Ce manuscrit, qui date des années 1460 2 1488,
est une copie d’'un manuscrit antérieur datant de la seconde moitié du xuir° siecle

57 Keith]. Stringer, « Kingship, conflict and state-making in the reign of Alexander II: the war of
1215-17 and its context », dans Richard Oram (dir.), Alexander Il, op. cit., p. 116-141.

58 Johannis de Fordun Chronica gentis Scotorum, éd. W.F. Skene, Edinburgh, William Paterson,
1871, 2vol., t. I, p. 302.

59 Registrum episcopatus Glasguensis, éd. cit., t. 1l, n°533. Joanna Tucker, chercheuse a
’'Université de Glasgow, a identifié cette transcription et I’a datée au cours des recherches
conduites pour sa thése.

60 Keith Stringer, « The Scottish “political community”... », art. cit., p. 53-54, 67-68, 77-80;
David Carpenter, « Scottish royal government... », art. cit., p. 155-157.

61 Madrid, Real Biblioteca, ms. Il 2097, fol. 11v.

315

Sp)IuNwiuiod e) JueAR 9INeUNWWOd B JOTAVL HOITV



316

(probablement entre 1263 et 1286), également composé 3 Dunfermline®2. Ces
réformes survivent dans ce manuscrit dans une version interpolée de la Vita
Sancte Margarete, dont la version originale fut composée par Turgot, prieur
de Durham, entre 1100 et 1107, A propos de Marguerite, reine d’Ecosse
de 10704 1093, A la fin du régne d’Alexandre I1, les moines de Dunfermline
commencerent le processus de canonisation de Marguerite (accepté par le pape
peu de temps aprés lavenement d’Alexandre I1I en 1249)%4. La vie interpolée
de Marguerite a probablement été composée a la fin du régne d’Alexandre I ou
au début de celui d’Alexandre 111, c’est-a-dire au moment de sa canonisation.
Ces réformes sont attribuées 2 Malcolm 111, roi des Ecossais entre 1058 et
1093, et époux de Marguerite®. Elles se présentent comme des concessions
accordées par le roi au royaume, a la suite de petitiones de la reine. Méme si
ces « réformes » sont authentiques, elles n'ont certainement pas été composées
pendant le x1¢ siecle — il s’agirait [a d’'un anachronisme complet. Mais elles
reflétent bien les pratiques et les problémes juridiques du regne d’Alexandre II,
en particulier en ce qui concerne les formes de preuve®. Puisque la vie interpolée
de Marguerite a été composée autour de 1249, ces réformes, bien quassociées
a Malcolm III, datent probablement du régne d’Alexandre II ou du début de
celui d’Alexandre I1I. Ces réformes de « Malcolm I1I » ont trait a I'esclavage, aux
peines encourues en cas de vol, aux duels judicaires, aux reliefs, et aux jugements
des pairs®”. Tout le royaume doit affranchir les esclaves, le roi ne peut accepter
d’argent des voleurs au lieu de les punir, les personnes pardonnées ne peuvent
plus lancer d’accusation sans la présence de témoins ou sans se battre en duel
contre leur adversaire, le roi n'a plus le droit d’accaparer les héritages, enfin, on
ne peut étre jugé que par un pair. La formulation est bréve, et nous ne sommes
pas en présence d’un grand programme de réforme: ce sont les objectifs affichés
qui présentent de I'intérét. En Angleterre en 1258, les Provisions d’Oxford

62 The Miracles of St £bbe of Coldingham and St Margaret of Scotland, éd. Robert Bartlett,
Oxford, Oxford University Press, 2003, p. XXXIV; Dauvit Broun, The Irish Identity of the
Kingdom of the Scots in the Twelfth and Thirteenth Centuries, Woodbridge, Boydell and
Brewer, 1999, p. 196.

63 Madrid, Real Biblioteca, ms. Il 2097, fol. 1r-17v. Pour la vie composée par Turgot, voir
Symeonis Dunelmensis opera et collectanea, éd. |. H. Hinde, Durham, Surtees Society, 1868,
p. 234-254. On peut trouver une édition et une traduction de la vie interpolée dans Catherine
Keene, Queen Margaret: A life in Perspective, Basingstoke, Palgrave, 2013, p. 135-221. J’ai
proposé une interprétation différente dans « Historical writing in twelfth- and thirteenth-
century Scotland: the Dunfermline compilation », Historical Research, 88, 2010, p. 228-252;
voir Catherine Keene, Queen Margaret, op. cit., p. 90-93.

64 Pour ce processus, voir The Miracles of St A£bbe of Coldingham..., éd. cit., p. XXXI-XXXIV, et
Catherine Keene, Queen Margaret, op. cit., p. 119-125.

65 Madrid, Real Biblioteca, ms. Il 2097, fol. 11v.

66 Hector L. MacQueen, « Canon law, custom and legislation », art. cit., et Alice Taylor, The
Shape of the State..., op. cit., chap. V.

67 Madrid, Real Biblioteca, ms. Il 2097, fol. 11v.



oterent le contréle du gouvernement a Henri I1I et le soumirent a 'autorité
d’un conseil de quinze magnats®®. Les Provisions font état des abus commis par
le roi et ses officiers, et remettent aux mains de ce conseil toutes les institutions
du gouvernement, qu’elles soient locales ou centrales. Les réformateurs
aristocratiques anglais s’attaquaient donc a toutes les institutions, aux officiers
royaux, 4 la personne du roi; en Ecosse, en revanche, ces réformateurs potentiels
n’attaquaient que le roi, et non son personnel ou ses institutions administratives.
Une attaque de ces institutions aurait signifié une attaque contre la base méme
du pouvoir aristocratique, les deux étant étroitement intégrés.

Le discours de la communauté était bien présent dans ’Ecosse du x11re siécle,
mais, avant la mort d’Alexandre 111, il ne décrivait pas la base de 'autorité des
élites politiques®. Lorigine précise de la notion de communauté du royaume
en Ecosse présente moins d’intérét que la question de savoir pourquoi elle prit
la forme d’un tout petit groupe recruté dans I'élite: comprendre la forme prise
par la communitas est essentiel. Dans I'Ecosse du xure siécle, le développement
d’une administration relativement bureaucratisée ne donna pas naissance a la
formation d’une sphere publique, occupée par un gouvernement bureaucratisé
par opposition a une sphére privée, occupée par la seigneurie: le pouvoir
aristocratique n’était ni fondamentalement privé, ni séparé de I'Erat.

La création des Gardiens en 1286, « établis [constituti] par la communauté du
royaume d’Ecosse », ne mena donc pas A une transformation radicale du cadre
politique de I'Ecosse. Elle correspondit plutér  la formalisation — ou 4 une
reconnaissance officielle — du réle joué par les élites dans I'Etat écossais. Mais elle
représente bien un changement. Lexistence officielle des Gardiens distinguait
les nobles qui étaient au cceur du gouvernement de ceux qui demeuraient a
sa périphérie. Cette division introduisit davantage de compétition entre les
nobles pour le contrdle du royaume et de la communitas regni. Le discours d’une
communauté unifiée ne représente pas un simple effort pour masquer la réalité
de la violence et du factionnalisme. La communauté et la concurrence étaient
toutes deux  la fois la cause et la conséquence du lien étroit entre le pouvoir des
élites et les institutions du gouvernement royal déja en place pendant les regnes
d’Alexandre II et d’Alexandre II1.

En guise de post-scriptum, on peut noter que quelques années plus tard,
pendant le régne de Robert de Brus (1306-1329), des juristes compilérent

68 Documents of the Baronial Movement of Reform and Rebellion, 1258-1267, éd. R.E. Treharne
et I.]. Sanders, Oxford, Clarendon Press, 1973, n° 5; H.W. Ridgeway, « Mid thirteenth-
century reformers and the localities: the sheriffs of the baronial regime, 1258-1261 », dans
Peter Fleming, Anthony Gross et).R. Lander (dir.), Regionalism and Revision: The Crown and
its Provinces in England, 1250-1650, London, Hambledon Press, 1998, p. 59-86.

69 Voirsupra, note 4.

317

Sp)IuNwiuiod e) JueAR 9INeUNWWOd B JOTAVL HOITV



318

une collection des lois et des coutumes du royaume et la firent circuler sous
le titre des « assises de David », en référence a David [#7°. Cette compilation
juridique n'inclut que deux ou trois chapitres réellement établis par David I les
compilateurs utilisaient surtout I'autorité attachée 4 son nom, et non pas les lois
vraiment édictée par lui. Mais ils inclurent quelques chapitres de la législation
d’Alexandre II qu’ils mirent a jour. Les compilateurs des « assises de David »
savaient ce qu'ils faisaient. Ils reformulérent les lois d’Alexandre, en utilisant
le langage de la communauté. La législation d’Alexandre II, promulguée en
1230, commengait avec ces mots: « Le roi Alexandre promulgue avec le conseil
et la volonté de ses magnats ». Le méme statut apparait dans « les assises de
David » avec un nouveau prologue: « Le roi promulgue avec le consentement et
I’assentiment de toute sa communauté’? ». En ce sens, le role joué par les élites
dans le gouvernement royal en 1230 s'identifiait encore a la vraie communauté

du royaume au début du x1ve siecle.

70 Alice Taylor, « The assizes of David I... », art. cit.
71 Statuta regis Alexandri, chap. IV, dans The Laws of Medieval Scotland, éd. cit., p. 580-583.
72 Capitula statutorum et assisarum domini David regis Scocie, éd. cit., chap. XXXIX.



« COMMUNAUTE DU ROYAUME » ET AFFIRMATION DE LA
NOBLESSE DANS LES PAYS TCHEQUES (XIII-XIV¢ SIECLES)

Eloise Adde

Université du Luxembourg

Si le xure siecle marque le temps de la consolidation politique et économique
dela noblesse des pays tcheques?, le x1v© est celui de la constitution de I'idéologie
qui devait asseoir définitivement et légitimer sa position dominante dans la
société. Profitant de crises qui affaiblirent considérablement le pouvoir du roi
a partir des années 1280, la noblesse tchéque s'avéra extrémement dynamique
et productive, mettant en mots cette idéologie naissante via une littérature
vernaculaire de langue tchéque?, dont elle eut I'initiative, en en monopolisant la
production jusqu’au début du mouvement hussite, au siecle suivant. La notion
de communitas regni, littéralement traduite en tchéque par zemskd obec3, est au
coeur de ce message et de cette littérature. Désignant selon les situations aussi
bien les seigneurs tcheques que le peuple soumis au souverain, elle illustrait
parfaitement ce role de représentation que la noblesse tcheque s’était accaparé,
conciliant le nombre restreint des élus qui en étaient les véritables acteurs et la
totalité des sujets, présentés comme les bénéficiaires de 'action conduite par
son biais, a travers la référence légitimatrice au bien commun.

La noblesse tcheque était habituée depuis longtemps a peser dans la conduite
des affaires publiques, a I'instar de ce qui peut étre plus largement observé pour
I'Europe centrale (Pologne, Hongrie). En Bohéme, aprés 'anéantissement ou

Iextinction naturelle au x11° si¢cle de la vieille noblesse clanique (les Teptici,

1 L’expression renvoie a I'ensemble des territoires soumis a la couronne de Bohéme, a savoir
la Bohéme, la Moravie et la Silésie.

2 Les pays tchéques étaient caractérisés par une situation de triglossie, combinant le latin,
l'allemand et le tchéque. Sous l'effet de influence de 'Empire auquel le royaume de Bohéme
était rattaché, l’allemand avait été la langue de la culture vernaculaire au i siécle, tandis
que le tchéque était relégué a la sphére orale. Voir Eloise Adde-Vomagka, « Langage et
pouvoir dans la Bohéme médiévale, les enjeux de la naissance d’une littérature de langue
tchéque au xve siécle », dans Aude Mairey, Fanny Madeline et Solal Abélés (dir.), Contre-
champs. Etudes offertes a Jean-Philippe Genet par ses éléves, Paris, Classiques Garnier, 2016,
p. 275-296.

3 Le mot obec signifie communauté et zemskd, du pays, renvoyait explicitement au royaume.
C’est I'adjectif qui est utilisé pour tous les grands offices et institutions royaux.

319

OTOT e dNS e INDHY SVLINNWIWOD



320

les Vr$ovci), s’était imposée la nouvelle noblesse apparue au x1° siecle. Selon
le modele dégagé par Dusan Trestik et Josef Zemli¢ka, en échange de services
rendus au roi (administration d’une chétellenie principalement), ses membres
recevaient un domaine dont ils n'étaient pas les propriétaires et qu’ils détenaient
simplement pendant la durée de leurs services; c’est la « privatisation »
progressive des domaines liés a ces charges qui aurait entrainé apparition
d’une noblesse de terre. En réalité, dés le x1° siecle, les nobles n’étaient pas
des fonctionnaires du duc, mais des alliés dont il s'assurait la fidélité par des
serments. Possédant des le départ des terres transmises de maniere héréditaire,
méme si la taille des domaines demeurait modeste avant le xi11° siecle et n'a
augmenté que progressivement, ils constituaient dés lors un groupe fort et
autonome?®. Par ailleurs, en plus des conflits réguliers qui 'avaient aguerrie
face au souverain®, la noblesse avait considérablement accru son pouvoir a la
faveur de deux crises qui 'avaient amenée a prendre la place d’un roi absent
ou trop faible. La premiére avait fait suite a la défaite du Marchfeld (26 aott
1278), qui avait entrainé la mort du roi de Bohéme, Pfemysl Ottokar II (1253-
1278)7. Son jeune fils, Venceslas I (1278-1305), était devenu roi. Mais le

4 Voir Barbara Krzemienska et Dusan Trestik, « Sluzebna organizace v rané stfedovékych
Cechéach » [« L’organisation de service dans la Bohéme altimédiévale »], Ceskoslovensky
Casopis historicky, 12,1964, p. 637-667 ; eid., « Pfemyslovska hradisté a sluzebna organizace
premyslovského statu » [« Les places-fortes des Pfemyslides et 'organisation de service
de I'Etat Ppemyslide »], Archeologické rozhledy, 17, 1965, p. 624-644, 649-655 ; eid.,
« Hospodaiské zaklady rané stfedovékého statu ve stfedni Evropé (Cechy, Polsko, Uhry v
10.-11. stolet?) » [« Les fondements économiques de I'Etat altimédiéval en Europe centrale
(Bohéme, Pologne, Hongrie aux x¢ et xi¢ siécles) »], Ceskoslovensky ¢asopis historicky, 27,
1979, p. 113-130; Dusan Trestik, Podatky Premysloved. Vstup Cechti do déjin (530-935)
[Les Débuts des Premyslides. L’entrée des Tchéques dans [’histoire (530-935)], Praha,
Lidové noviny, 1997, p. 289-296. Ces charges étaient devenues héréditaires en 1189, mais
revenaient systématiquement au roi si elles tombaient en déshérence.

5 Libor]an, « Skryty plivab “stredoevropského modelu” » [« L’attrait caché du “modéle centre-
européen” »], Cesky éasopis historicky, 105, 2007, p. 873-902 ; Libor Jan, « Domaci $lechticka
opozice a premyslovsti kralové 13. véku » [« L’opposition noble locale et les rois premyslides
du xie siécle »], dans Martin Nodl, Martin Wihoda (dir.), Ritudl smiteni. Konflikt a jeho reseni
ve stredovéku [Le Rituel de réconciliation. Le conflit et sa résolution au Moyen Age], Bro,
Matice moravska, 2008, p. 85-100.

6 Trois grandes révoltes nobiliaires avaient éclaté, en 1247-1249, 1276-1277 et 1289-1290,
toutes en réaction a une évolution des rapports entre le souverain et les seigneurs percue
comme une avancée des pratiques absolutistes de gouvernement.

7 Le conflit portait sur ’héritage de Babenberg. En 1252, Pfemysl Ottokar avait épousé
Marguerite, la fille de Frédéric Il le Batailleur, dernier duc d’Autriche et de Styrie de la Maison
des Babenberg (1230-1246), et avait profité du Grand interrégne (1250-1273) pour s’emparer
de son héritage (Autriche, Styrie) ainsi que de la Carinthie et de ’Egerland. Fraichement élu
roi des Romains, Rodolphe I¢"avait annoncé vouloir récupérer ses possessions. En signe de
protestation, Pfemysl Ottokar avait alors refusé de reconnaitre son élection et de recevoir son
royaume comme fief d’Empire, ce qui avait entrainé la guerre en 1276. Voir Josef Zemli¢ka,
Premysl Otakar Il., kral na rozhrani véki [Premysl Ottokar Il, un roi a la croisée des siécles],
Praha, Lidové noviny, 2011, p. 443-476; Vratislav Vanic¢ek, Velké déjiny zemi koruny ceské
[La Grande Histoire des pays de la couronne de Bohémel, t. |ll, 1250-1310, Praha, Paseka,



régent, le margrave de Baviére Otton V le Long (1267-1298), sempressa de
enlever, pour 'emprisonner avec sa mére. Les seigneurs tcheques entrerent
alors en scene, négociant avec Otton au sujet de la libération du roi et se
chargeant d’administrer le pays qui sombrait dans I'anarchie. Si Venceslas avait
finalement regagné Prague en 1283, la noblesse avait eu le temps de s'imposer
tant a Uextérieur qu'a l'intérieur comme le véritable représentant politique de
I'Etat et de la nation. Surtout, sa relation avec le souverain s'en était avérée
irrémédiablement transformée.

Clest I'assassinat de Venceslas I1I (1305-1306) le 4 a0(it 1306 qui, entrainant
I'extinction de la dynastie pfemyslide®, provoqua la seconde crise. Le roi
défunt n’avait pas de descendance et le pays s’était retrouvé la proie aisée des
appétits de plusieurs prétendants étrangers. Apres le court régne de Rodolphe
(1306-1307), le fils du roi des Romains Albert I de Habsbourg (1298-1308),
Henri de Carinthie, fut élu roi par les seigneurs de Bohéme, conformément
aux dispositions prévues par le privilege de Philippe de Souabe de 11989.
Mais les luttes de pouvoir qui opposaient les différents clans culminerent en
une véritable guerre civile, en 1309-13 10, qui fit la preuve de I'incapacité du
roi a prendre une décision. Conduits par Henri de Lip4, les grands seigneurs
concentraient déja la réalité du pouvoir entre leurs mains. De plus, apres la
mort d’Albert de Habsbourg en 1308, I'élection du comte de Luxembourg
Henri VII comme roi des Romains avait ouvert une voie inattendue pour
la Bohéme en déplagant plus vers 'ouest le centre de gravité de I'Empire.
S’imposa alors I'idée d’unir I'héritiére ptemyslide Elisabeth avec un membre

2002, p. 190-196. Plus précisément sur I’épisode de I’enlévement du jeune roi, voir Eloise
Adde, « “Des mauvaises années qui suivirent la mort de Pfemysl Ottokar II”. L’impact de
’enlévement du roi Venceslas Il (1278-1283) sur la vie politique en Boh&me », Cahiers de
Recherches Médiévales et Humanistes, 36, « Rapts politiques (Moyen Age et xvie siécle »,
a paraitre.

8 Les Premyslides régnaient sur la Bohéme depuis les débuts de I’existence du duché
(xe siécle).

9 Leprivilége nous est connu de maniére indirecte, via les actes de septembre 1212 publiés par
le futur roi des Romains Frédéric Il et entrés dans la postérité sous le titre de « Bulle d’or de
Sicile ». Outre la confirmation du titre royal et autres priviléges obtenus par Pfemyslen 1198,
ce document garantissait le droit des seigneurs tchéques a élire le roi. Sur ce document,
voir Martin Wihoda, Zlata bula sicilska. Podivuhodny pribeh ve vrstvach paméti[La Bulle
d’or de Sicile. Une étrange histoire au gré des couches de la mémoire], Praha, Argo, 2005 ;
id., « Der dornige Weg zur “Goldenen Bulle” von 1212 fiir Markgraf Vladislav Heinrich von
Méhren », dans Karel Hruza et Paul Herold (dir.), Wege zur Urkunde. Wege der Urkunde. Wege
der Forschung. Beitrdge zur europdischen Diplomatik des Mittelalters, Koln, Bohlau, 2005,
p. 65-79. Pour un contrepoint, voir Josef Zemli¢ka, « Mocran et Mocran. Tretf basilejska listina
Fridricha Il. v kontextu Zlaté buly sicilské » [« Mocran et Mocran. Le troisiéme acte balois de
Frédéric Il dans le contexte de la Bulle d’or de Sicile »], Cesky ¢asopis historicky, 104, 2006,
p.733-782;id., « Osterreich und Béhmen 1156-1212: Versuch eines historischen Vergleichs
des Privilegium minus und der Goldenen Bulle von Sizilien », Historica. Historical Sciences in
the Czech Republic, 13, 2008, p. 47-74.

321

9SS9]GOU ] 3P UOIJRULIYE }9 « BWNRAOI NP INBUNWWOD) » TAAV ISIOTH



322

de la dynastie des Luxembourg, les grands seigneurs prenant la direction
des opérations. Le fils d’Henri, Jean, devint roi*, en contrepartie de quoi
il s'engagea, par les Diplomes inauguraux de 1310 et 1311%, 4 respecter les
libertés de la Bohéme, a collaborer avec les seigneurs tcheques, a ne pas
nommer d’étrangers aux offices royaux et a ne pas lancer de mobilisation
générale pour des expéditions a I'étranger (sauf pour assurer la défense du
pays). En outre, le roi ne pouvait plus lever d’'imp6ts sans le consentement
de la « communauté du royaume ». Au début du x1v* siecle, la noblesse était
donc parvenue a faire confirmer de maniere officielle son réle prépondérant
au sein de I'Erat. Si les événements furent décisifs dans cette évolution, les
crises successives modifiant I'équilibre des forces en présence en faveur de
la noblesse, celle-ci sut aussi mettre & profit les lecons qu’elle en avait tirées,
rassemblant un arsenal de pratiques et de symboles efficaces quelle pouvait
a tout moment réutiliser.

Avec 'ambition de toujours faire le lien entre théorie et pratique, I'une et
Iautre s'enrichissant réciproquement en permanence, nous entreprendrons
a présent de circonscrire la notion de « communauté du royaume » en
Bohéme en nous intéressant a la maniére dont elle fut thématisée et mise
en scene. Matiere primordiale (Urgestein) du politique en Europe??, le
communalisme et son produit, la communauté, représentaient un enjeu
considérable que la noblesse tcheque sut savamment instrumentaliser. Notre
contribution s’articulera autour de deux parties. Il s’agira tout d’abord de
réfléchir a 'adéquation entre « communauté du royaume » et communauté
des nobles, avant d’examiner les liens entre « communauté du royaume » et
pouvoir et leurs répercussions concrétes sur la pratique politique et 'exercice

du pouvoir.

10 Les abbés cisterciens avaient secrétement ouvert les négociations avec Henri, mais les
nobles s’étaient ensuite imposés, notamment pour éviter que ne soit désigné le frére
d’Henri, Valéran. Ils souhaitaient avoir pour roi son fils, Jean, espérant avoir plus facilement
I’ascendant sur lui du fait de son jeune age (14 ans). Voir Josef Susta, Ceské déjiny|[Histoire
de la Bohémel, t. I1/2, Krdl cizinec [Le Roi étranger], Praha, Jan Laichter, 1939, p. 55-61, 109,
117-120, 130; Jifi Spévacek, Kral diplomat, Jan Lucembursky 1296-1346 [Le Roi diplomate,
Jean de Luxembourg 1296-1346], Praha, Panorama, 1982, p. 61.

11 Celui de 1310 concernait la Bohéme, celui de 1311, la Moravie. Voir Vaclav Chaloupecky,
« Inauguraéni diplomy kréle Jana z roku 1310 a 1311 » [« Les diplomes inauguraux de Jean de
1310 et 1311 »], Cesky asopis historicky, 1/2, 1949, p. 69-102.

12 Cette qualification est reprise a Peter Blicke. Voir Peter Blickle, Kommunalismus. Skizzen
einer gesellschaftlichen Organisationsform, Miinchen, Oldenbourg, 2000, introduction
du t. I. Pour ’Europe centrale, voir Jend Sziics, « Sur le concept de nation, réflexions sur
la théorie politique médiévale », Actes de la recherche en sciences sociales, 64, « De quel
droit? », 1986, p. 51-62, ici p. 52.



« COMMUNAUTE DU ROYAUME », COMMUNAUTE DES NOBLES

La communauté contre l’individu

Méme si 'on rencontre le terme latin communitas, éventuellement universitas,
dans les actes publiés dans les pays tchéques, c’est dans la littérature tcheque,
par I'expression de zemskd obec, que I'idée de « communauté du royaume »
fut véritablement thématisée. Comme en latin, le mot tcheque insiste sur
le tout constitué par la totalité des individus par opposition a la personne
isolée, le préfixe 0b. (« autour ») renvoyant au cum— (« avec ») de communitas,
ce que confirme I'analyse des occurrences du mot vieux-tcheque rencontrées
dans la littérature médiévale tcheque™. La solidarité entre ses membres et la
pérennité qui leur était conférée a travers leur association étaient les critéres qui
définissaient la notion et en faisaient la force opératoire®.

C’est justement sur ce terrain de la solidarité et du groupe constitué que
la noblesse avait pu s'imposer comme 'incarnation de la « communauté du
royaume ». Méme si elle n’était pas encore un état corporatif autonome?,
elle consistait déja en un ensemble de personnes unifiées par une culture, des
pratiques sociales, des usages politiques, un niveau économique et une place
dominante dans la société qui renforcaient sa cohésion et la distinguaient
ostensiblement du reste de la population. Nobiliaire, la littérature vernaculaire
tchéque naissante s'empressa d’insister sur cette spécificité inhérente aux seuls
seigneurs par opposition aux non-nobles, ces individus prétendument désunis
et dépourvus d’organisation communautaire®

En outre, dés le x11° siecle, les sources officielles présentent les seigneurs
comme un groupe organique intervenant en tant que tel. Méme si la référence
ala « communauté du royaume » n’est pas encore élaborée, ni méme explicite,
les sources figurent déja les seigneurs comme un groupe distinct du reste de

13 C’estle sens le plus fréquent d’apreés les résultats de Jana Pecirkova, « Sémanticka analyza
staro¢eského slova obec » [« L’analyse sémantique du mot vieux-tchéque obec »], Listy
filologicke, 97,1974, p. 89-100, ici p. 89.

14 Yan Thomas, « L’extréme et I'ordinaire, remarques sur le cas médiéval de la communauté
disparue », dans Marie-Angéle Hermitte et Paolo Napoli (dir.), Les Opérations du droit, Paris,
Le Seuil, 2011, p. 207-237.

15 Voir Vratislav Vani¢ek, « Pfedpoklady a formovani $lechtické “obce ¢eského kralovstvi” —
zemské obce » [« Les prémisses et la formation de la “communauté du royaume de Bohéme”
des nobles »], Mediaevalia historica bohemica, 1, 1991, p. 13-55, ici p. 13.

16 Lalittérature vernaculaire tchéque s’employait ainsi a gommer les différences qui éloignaient
le simple roturier du riche bourge0|s utilisant le méme mot (chlap, le paysan) pour les
désigner tous. Sur ce sujet, voir Eloise Adde-Vomacka, « Du Moyen Age au Renouveau
national, U'incroyable malléabilité de la figure d’Alexandre », dans Catherine Gaullier-
Bougassas (dir.), La Fascination pour Alexandre le Grand dans les littératures européennes
(x¢ siécle-xiv* siécle), Turnhout, Brepols, 2014, t. Il, p. 1165-1181, ici p. 1172-1173; ead.,
« Langage et pouvoir dans la Bohéme médiévale... », art. cit. ; ead., La Chronique de Dalimil
et les debuts de ’historiographie nationale tchéque en langue vulgaire au xi* siecle, Paris,
Publications de la Sorbonne, 2016, p. 146-152.

323

9SS9]GOU ] 3P UOIJRULIYE }9 « BWNRAOI NP INBUNWWOD) » TAAV ISIOTH



324

la société a travers les expressions « communi omnium primatum assensu »,
« consensu omniu primatum Boemie »Y, un groupe aussi dont le consentement
est nécessaire 4 la bonne conduite des affaires de 'Etat et 2 action du souverain.
Aussi les premiers jalons d’une superposition entre « communauté du royaume »
et noblesse avaient-ils été trés tot jetés.

Exprimer l’abstraction étatique

Le besoin de penser 'abstraction de I'Etat est l'autre point de rencontre entre
noblesse et communauté. La notion de communauté permettait en effet de
dépasser la somme des individus qui la composaient grice a I'intervention de
la persona ficta, abstraite et une, qui figurait 'ensemble et agissait en son nom a
la maniére d’une véritable personne®. La noblesse était fortement animée par
la conscience de former un groupe homogene et actif au sein de 'Etat et de la
société. En outre, elle était parvenue a s'identifier  la Familia sancti Wenceslai®®.
Duc de Bohéme, saint Venceslas (925-93 5) était le premier saint attitré du pays.
Originellement créé dans le but de glorifier la dynastie pfemyslide, son culte
s était propagé tres rapidement apres sa mort. Venceslas était devenu I'un des
premiers saints patrons — a fortiori membre de la dynastie régnante® — rattachés
A un Etat européen?. Dans le méme temps, la formule Familia sancti Wenceslai
simposa pour désigner la Bohéme??, dynastie et nation se confondant dans
I'idée de constituer une seule et méme grande famille. Le saint patron était

17 Ces deux expressions se trouvent dans les actes n°204 (1159) et n°208 (1160) du Codex
diplomaticus et epistolaris regni Bohemiae, t. |, éd. Gustavus Friedrich, Pragae, Sumptibus
comitiorum Regni Bohemiae, 1904-1907, n° 204, p. 192-193 ; N° 208, p. 195-196. Des exemples
similaires apparaissent encore dans le Codex diplomaticus et epistolaris regni Bohemiae,
t. I, éd. Gustavus Friedrich, Pragae, Sumptibus comitiorum Regni Bohemiae, 1912, actes,
n°21(1201), p. 17-18; n°22 (1201), p. 18-20; n°58 (1202-07), p. 51-52 ; N°86 (1209), p. 79-80;
n°172 (1219), p. 160-161; n®227 (1222), p. 210-213; n°234 (1222), p. 222-225. La Moravie
n’est pas en reste, méme si elle connait un léger retard. Dans l’acte n°®1241 (1307), les
seigneurs moraves sont désignés comme '« universitas nobilium terrae Moraviae » (Regesta
nec non epistolaria Bohemiae et Moraviae, t. Il, éd. Joseph Emler, Pragae, Typis Grégerianis,
n°2141, p. 923).

18 VoirYan Thomas, « L’extréme et I'ordinaire... », art. cit.

19 Eloise Adde, « Saint Venceslas de Boh&me (t935). Un martyr aux multiples facettes dans
les pays tchéques, entre construction de la grandeur dynastique et récupération nobiliaire
(xe-xive siécles) », dans Gilles Lecuppre et, Maité Billoré (dir.), Martyrs politiques (xi-
xvie siécle), du sacrifice a la récupération partisane, Rennes, PUR, 2019, p. 33-47.

20 Bernard Guenée, L’Occident aux xi* et x# siécles. Les Etats, Paris, PUF, 1993 (1¢ éd., 1971),
p.121.

21 EnFrance, c’est seulement en 1120 que saint Denis fut reconnu comme le chef et le protecteur
du pays.

22 Voir FrantiSek Graus, « Hagiographische, dynastische und nationale Stromungen in der
tschechischen Historiographie des 14. und 15. Jahrhundert », dans Jean-Philippe Genet (dir.),
L’Historiographie médiévale en Europe, Paris, Editions du CNRS, 1991, p. 209-216, ici p. 210.



devenu le représentant éternel du pays, le corps mystique du roi, différencié du
corps naturel des souverains se succédant les uns aux autres3.

Dans le contexte de mise a mal du pouvoir du souverain et de consolidation
de la noblesse durant la seconde moitié du xi11° siécle, les grands seigneurs
capterent a leur avantage cet héritage et les associations qui s’y rapportaient,
pour incarner ce corps éternel et infaillible. « Famille de saint Venceslas » et
« communauté du royaume » se rencontrérent alors a travers ['utilisation du
sceau dit de saint Venceslas par les nobles  la fin du x11° siecle?. La premiére
trace de son utilisation apparait dans un acte du duc-évéque Henri-Bfetislav
(1193-1197) de 1194 qui avait conjointement été scellé par quatre sceaux,
parmi lesquels figurent ceux du duc et de saint Venceslas?.

Deux décennies plus tard, dans une lettre envoyée en 1219 par Premysl
Ottokar I au pape Honorius III, on peut lire: « /... ] sigillo nostro speciali cum
sigillo communi regni Boemie, videlicet sancti Wencezlai, quia comites nostri
specialibus non utuntur in facto communi sigillis, fecimus confirmari®®. » Le sceau
de saint Venceslas est ici explicitement désigné comme celui de la « communauté
du royaume », ce qui marque une étape décisive. Dans la mesure ot elle détenait
ce sceau, la noblesse était officiellement reconnue comme 'incarnation de la
« communauté du royaume » par cette formule?. On peut encore deviner
Putilisation du sceau dans la ratification de la conciliation avec I'Eglise de
1221. Si original de ce texte est aujourd’hui perdu, la copie datée de 1222
de ce document®® précise que la charte avait été scellée « nostrorum sigillorum
munime », le pluriel indiquant qu’un autre sceau fut utilisé a c6té du sceau du
roi; or il ne pouvait sagir que du sceau de la « communauté du royaume ».

Lemploi conjoint des deux sceaux n’était pas systématique, et encore
moins obligatoire. Ce second sceau ne conférait aucune valeur juridique
supplémentaire au document scellé, mais un tel usage révélait le role croissant de
la noblesse comme force légitimatrice en tant que « communauté du royaume »
et'ancienneté des racines du dualisme, le partage du pouvoir entre le souverain

et la noblesse, en Bohéme.

23 Voir Ernst Kantorowicz, Les Deux Corps du roi. Essai sur la théologie politique au Moyen Age,
Paris, Gallimard, 1989 [1957].

24 Voir Vladimir Vask(, « Pfispévek k otazce svatovaclavské peceti» [« Contribution a la
question du sceau de saint Venceslas »], Sbornik praci Filozofické fakulty brnénskeé univerzity.
C, Rada historicka, 7, 1958, p. 26-39.

25 Voir Codex diplomaticus et epistolaris regni Bohemiae, éd. cit., t. |, acte n°®348, p. 312-313;
Jifi Keji, Aus Béhmen verfassungsgeschichte. Staat — Stddtewesen — Hussitentum, Prag,
Filosofia, 2006, p. 224.

26 Voir Codex diplomaticus et epistolaris regni Bohemiae, éd. cit., t. Ill, acte n°184, p. 170.

27 Voir Stanistaw Russocki, Protoparlamentaryzm Czech do poczatku xv wieku
[Le Protoparlementarisme en Bohéme jusqu’au début du xv* siécle], Varszawa, Wydawnictwo
Uniwersytetu Warszawskiego, 1973, p. 54-56.

28 Codex diplomaticus et epistolaris regni Bohemiae, éd. cit., t. Il, acte n®212, p. 197-198.

325

9SS9]GOU ] 3P UOIJRULIYE }9 « BWNRAOI NP INBUNWWOD) » TAAV ISIOTH



326

Le role de la littérature vernaculaire tcheque

La premiere référence explicite 4 la « communauté du royaume » figure dans
les actes produits lors de la di¢te convoquée pour organiser la libération de
Venceslas I1. Sans rof, les seigneurs se présentent comme « universi barones regni
Bohemiae » tout en prétendant porter les intéréts de tous les propriétaires et
hommes libres du pays et agir pour I'intégrité du royaume?®. Mais c’est surtout
la littérature de langue tchéque, issue de la noblesse, qui s'employa a thématiser
la notion, en la pourvoyant d’une définition aux contours et implications
plus précis.

Nous l'avons signalé, la création de la littérature vernaculaire tcheque avait
eu lieu a l'initiative de la noblesse. Désireuse de consolider sa place dans la
société, elle avait choisi cet instrument en réaction non seulement au latin
des clercs, mais surtout a I'allemand, qui s'était imposé comme le vecteur de
la culture profane® et était aussi la langue de la bourgeoisie alors en plein
essor. Cest seulement au xv* si¢cle que, sous la pression des transformations
économiques et sociales, la noblesse desserra son emprise sur la production
littéraire tcheque3'. Le Livre de Rogmberk, codex juridique rédigé entre la fin
du xure siecle et la fin du x1v¢, et qui entendait fixer le « droit du royaume
(zemské prdvo] » a I'avantage des seigneurs, reprend et développe 'opposition
communauté / individu. Ce texte insiste sur les devoirs qui obligent I'individu
envers la communauté, distinguant les biens individuels héréditaires des biens
indivisibles, détenus « communément » par la communauté, quand bien méme
celle-ci serait accidentellement réduite & un seul membre3?, 'impératif de la
conservation dominant I'ceuvre.

La réflexion sur la communauté est alors mise au service de la noblesse qui
justifie ses aspirations a la reproduction du groupe qu’elle constitue en les
posant comme profitables 4 tous, comme indispensables 4 la survie de I'Erat
tchéque. Cela transparait tout particulierement dans la Chronique de Dalimil.
Premier texte historiographique rédigé en tchéque entre 1309 et 1314, elle met
en scéne cette notion dés les légendes portant sur les débuts de I'histoire de la
Bohéme, alors que Libuse avait succédé a son pere Krok comme juge supréme
du pays. Les hommes rassemblés autour d’elle auraient profité d’un proces

29 Voir Regesta nec non epistolaria Bohemiae et Moraviae, éd. cit., t. Il, acte n®1238 (1281),
P.535-536.

30 Prague était un centre important de production littéraire allemande. Voir Petra Hérner (dir.),
Bbéhmen als ein kulturelles Zentrum deutscher Literatur, Frankfurt am Main, Peter Lang, 2004.

31 Cest au xve siécle que la situation change, avec la révolution hussite : Zderka Ticha, Cesta
starsi Ceské literatury [La Voie de la littérature tchéque ancienne], Praha, Panorama, 1984,
p.37.

32 Voir Kniha RoZmberska|Le Livre de RoZmberk], éd. Vincenc Barndl, Praha, Edvard Grégr,
1872, art. 297, 298, p. 109-110.



qulelle présidait pour s'indigner de devoir obéir a une femme et lui réclamer un

prince33. Cédant  la requéte, Libuse leur aurait néanmoins rappelé que:

La communauté est la protection de tous
et mieux vaut oublier celui qui 'outrage.
Si tu perds la communauté, n'attends rien du chiteau,

hors de la communauté, tu devras faire face aux dissensions les plus diverses34.

La version donnée par Dalimil s'éloigne des modeles qui prévalaient
jusqu’alors3, en transposant de maniére anachronique plusieurs motifs de la
société du xive siecle (noblesse, assemblée des seigneurs) dans ces temps reculés
qui en étaient dépourvus3®. Dans sa version, non seulement la communauté
est plus ancienne que le duché, mais cest elle qui installe le nouveau régime.
Préfiguration des nobles de I'époque de Dalimil, les hommes autorisés a siéger
prés de la juge sont explicitement désignés comme étant des « gentilshommes »
et expriment la mainmise immémoriale de la noblesse sur la « communauté
du royaume ». Limpératif de leur unité est vivement formulé dans ce passage
qui insiste plus largement sur le réle de la communauté comme garante de
lordre social. En filigrane, c’est la noblesse qui était désignée pour remplir cette
mission et, partant, pour en tirer profit afin d’asseoir sa position dominante
dans la société.

La communauté est ensuite régulicrement mise en scéne via ses membres dans
ce texte, méme si elle nest pas systématiquement nommée comme telle. Son
action apparait a travers I'intervention des zezané — mot que nous avons traduit
par « gentilhommes » en francais afin de le distinguer de pdn, le « seigneur ».
Dalimil fait un usage original des deux termes, ce qui nous a amenée a adapter
notre traduction. A c6té de l'utilisation massive du mot paz, qui était le terme
communément utilisé pour désigner les membres de la noblesse, il emploie vingt-
sept fois le mot zeman dans un sens spécifique. Alors que 'emploi de ce terme
était apparu plus tardivement (xve siecle) pour désigner les petits seigneurs de

33 [Anon.], Staroceska Kronika tak feceného Dalimila, Vydani textu a veskerého textového
materialu[La Chronique dite de Dalimil en vieux-tchéque, édition du texte et de I’ensemble
du matériau textuel], éd. Jifi Danhelka, Karel Hadek, Bohuslav Havranek, Nadézda Kvitkova,
Praha, Academia, 1988, 2 vol., t. |, chap. lll, v. 13-22, p. 118; traduction francaise. : Eloise
Adde, La Chronique de Dalimil et les débuts de I’historiographie nationale tchéque..., op. cit.,
P.244-245.

34 Ibid.,t. 1, chap. IV, v. 7-10, p. 129; traduction francaise, p. 245.

35 Voir Cosmasde Prague, Die Chronik der B6hmen des Kosmas von Prag, éd. Berthold Bretholz,
Berlin, Weidmannischen Buchhandlung, 1923, livre |, chap. II-ll, p. 7-15.

36 Surce point, voir FrantiSek Graus, « Knézna Libu$e — od postavy baje k narodnimu symbolu »
[« La princesse Libuge — du personnage de légende au symbole national »], Ceskoslovensky
Casopis Historicky, 17, 1969, p. 817-844, ici p. 824; id., Lebendige Vergangenheit:
Uberlieferung im Mittelalter und in den Vorstellungen vom Mittelalter, K6ln/Wien, Bhlau,
1975, p. 98.

327

9SS9]GOU ] 3P UOIJRULIYE }9 « BWNRAOI NP INBUNWWOD) » TAAV ISIOTH



328

campagne de fortune modeste, chez Dalimil, les zermané sont systématiquement
de grands seigneurs de 'entourage du duc ou du roi, qui prennent, dans vingt-
quatre des vingt-sept occurrences, des décisions politiques capitales”. Le mot
zeman sert ici a distinguer le groupe des seigneurs qui assistaient le souverain
dans la prise de décision. On peut imaginer que c’est le lien a la terre et au pays,
induit par I'étymologie zemé, qui a prévalu dans ce choix. Le mot ne renvoie
jamais a des seigneurs étrangers. Il est en outre systématiquement employé au
pluriel (zemané), figurant les acteurs qu’il désigne invariablement comme un
groupe homogene et constitué.

Le Nouveau Conseil, ccuvre didactique composée pendant les troubles
survenus sous Venceslas IV par I'un des membres de I'Union seigneuriale3?,
Smil Flagka de Pardubice, nous livre une conception pareillement réductrice de
la communauté. Quand il s'adresse aux animaux de la forét pour leur demander
de lui prodiguer leurs conseils, le roi (le lion) s'exclame: « Princes, seigneurs,
chevaliers / et toute la communauté, comme je crois en vous3?! », 'énumération
ayant ici valeur d’exhaustivité et excluant par définition tous ceux qui ne seraient
pas des nobles.

Les événements politiques, la faiblesse de 'autorité souveraine, la consolidation
de la noblesse et la naissance d’une littérature vernaculaire 4 son service, tout avait
concouru a renforcer I'identité entre « communauté du royaume » et noblesse
dans le discours et les représentations. Les pratiques politiques n’étaient pas en
reste, révélant une abondante mise en application de I'équation qui contribua
vigoureusement & renforcer le réle dominant de la noblesse.

« COMMUNAUTE DU ROYAUME » ET POUVOIR

Communauté et représentation

Limitée et profitant & une frange infime de la population, la notion de
« communauté du royaume » parvint a s'imposer comme le moyen de
représenter les intéréts de tous les sujets, ce que 'on peut considérer comme
un véritable tour de force. Au Moyen Age, I'action politique était toujours la
prérogative d’un petit nombre d’hommes, mais ce petit nombre était censé

37 VoiraussiVlastimil Brom, « Panovnické tituly v Dalimilové kronice, k vyuZiti textové lingvistiky
pro historickou interpretaci » [« Les titres nobiliaires dans la Chronique de Dalimil, pour
l’utilisation de la linguistique pour interprétation historique »], dans Martin Wihoda et
Demeter Malat’ak (dir.), Stat, statnost a rituély pfemyslovského véku[Etat et rituels sous les
Premyslides], Brno, Matice moravska, 2006, p. 217-234, ici p. 230.

38 L’Union seigneuriale est une révolte des seigneurs de Bohéme contre Venceslas IV (1378-
1419), roi de Boh&me et roi des Romains, qui dura de 1394 a 1402.

39 Smil Flaskaz Pardubic, Novd rada[Le Nouveau Conseil), éd. Jifi Danhelka, Praha, Orbis, 1950,
V. 46, p. 18.



représenter tous ceux qui n’agissaient pas directement dans la prise de décision,
quand bien méme aucun mandat ne confirmait cet état de fait#°. La littérature
de langue tcheéque se fait le reflet de cette ambivalence. La « communauté »
pouvait désigner aussi bien 'ensemble des sujets (bénéficiaires passifs) que
les seuls nobles (membres actifs), au gré des situations. Le Nouveau Conseil
véhicule cette contradiction, renvoyant a une compréhension prétendument
globalisante de la « communauté »#, tout en rappelant que ses décideurs étaient
les seuls « seigneurs nobles »#2. La communauté de Dalimil est d’emblée plus
restrictive, tout en souffrant quelques entorses, Libuse soutenant par exemple
que « la communauté est la protection de tous*3. »

La « communauté du royaume » consistait en une notion polysémique et
polymorphe, et donc malléable et adaptable en fonction du public visé et du
message que I'on voulait faire passer, ce qui explique son efficacité et son succes
dans les sources médiévales tcheques, et plus largement dans le discours et la
pratique politiques. Cette articulation fine entre fermeture du groupe et intérét
général venait victorieusement a bout des contradictions inhérentes a 'exercice
de la représentation. En Bohéme, elle profita de surcroit de la configuration
ethnique spécifique qui donnait le beau role 2 une noblesse majoritairement
tchéque face A une bourgeoisie fonci¢rement allemande. Dans le contexte du
grand mouvement de colonisation#, de nombreux Allemands avaient afflué
dans le pays a partir des années 1150, jusque dans les années 1250%5, et Cest
effectivement ce peuplement nouveau et dynamique qui fut a origine de
Iapparition de la bourgeoisie dans la région, au gré de la création de villes
nouvelles#¢. Outre qu’ils perturbaient I'ordre social en réclamant un pouvoir
politique a la hauteur de leur richesse, les bourgeois du royaume de Bohéme
étaient marqués du sceau de leur origine allemande, ce qui était tout a I'avantage
de la noblesse, permettant a celle-ci de disqualifier sans appel 'unique force

40 Adalbert Podlech, « La représentation: une histoire du concept », Trivium, 16, « La
représentation politique », 2014, mis en ligne le 1° mai 2014, consulté le 27 juin 2015, http://
trivium.revues.org/4781, § n°8; Hasso Hofmann, Représentation: Studien zur Wort- und
Begriffsgeschichte von der Antike bis ins 19. Jahrhundert, Berlin, Duncker & Humblot, 2003.

41 Smil Flaska z Pardubic, Novd rada, éd. cit., v. 46, p.18; V. 471, 495, p. 30, V. 639, p. 35,
V. 1276, p. 55.

42 Ibid.,v. 485-491, p. 31.

43 [Anon.], Staroc¢eska Kronika, éd. cit., t. I, chap. IV, v. 7, p. 129; traduction fr., p. 245.

44 Le terme de colonisation désigne dans ce contexte le vaste mouvement migratoire,
d’occupation et de mise en valeur de terres demeurées en friche, voir Charles Higounet,
Les Allemands en Europe centrale et orientale au Moyen Age, Paris, Aubier, 1989, p. 12.

45 Ibid., p.170-174.

46 Ibid., p.327-328. L’apparition de la bourgeoisie était considérée comme un phénomeéne
purement exogéne.

329

9SS9]GOU ] 3P UOIJRULIYE }9 « BWNRAOI NP INBUNWWOD) » TAAV ISIOTH


http://trivium.revues.org/4781
http://trivium.revues.org/4781

330

en mesure de lui faire concurrence?’. Par le biais d’une prophylaxie sociale
désignant bourgeois et Allemands comme les deux visages d’'une méme
maladie menagant le corps social et les ennemis & combattre®®, la Chronique de
Dalimilvisait en retour a renforcer la cohésion du groupe des seigneurs comme
Iincarnation de la nation.

Refusant toute reconnaissance politique a des bourgeois disqualifiés du
fait de leur origine germanique, ce discours faisait en contrepartie peser la
responsabilité nationale sur les seuls seigneurs. Le choix du mot zemané pour
désigner les membres de la communauté actifs politiquement dans la Chronique
de Dalimil est éloquent: en rattachant sémantiquement les décideurs au pays
(zemé), I'auteur assimilait nation, noblesse et « communauté du royaume », ce

qui reflétait aussi les représentations d’alors.
Dualisme et représentation

Immortelle par-dela la disparition de ses membres, du fait de leur inlassable
renouvellement, la communauté pouvait aisément incarner I'Etat dans son
abstraction face 2 un souverain potentiellement défaillant, dans une distribution
des tAches qui faisait expressément écho a la théorie des « deux corps du roi »
(Ernst Kantorowicz). Cette qualité propre a la « communauté » est exposée avec
une efficacité remarquable dans un passage de la Chronigue de Dalimil, louant
les mérites de I'élection du prince, contre le principe dynastique qui prévalait
alors en Bohéme:

Quand la succession au trone est naturelle,

si 'on tue le duc, sa mére n’en met pas au monde un deuxi¢me.
Mais quand le duc est choisi par I'élection,

sa mort entraine peu de dommage.

Certains demandent la mort du duc,

surtout ceux qui ont pour eux-mémes quelque espoir.

Que ceux-la sachent bien que, lorsque le duc est élu,

on ne peut pas s'en débarrasser.

47 Voir Eloise Adde-Vomacka, « Les étrangers dans la Chronique de Dalimil, une place de choix
faite aux Allemands », Cahiers du CEFRES, 31, 2011, p. 11-52; ead., « La Chronique de Dalimil,
premiére chronique rédigée en tchéque: langue vernaculaire, identité et enjeux politiques
dans la Bohéme du xive siécle », Slavica Bruxellensia. Revue polyphonique de littérature,
culture et histoire slaves, 10, 2014, mis en ligne le 15 février 2014.

48 Voir Eloise Adde-Vomacka, « Les étrangers dans la Chronique de Dalimil... », art. cit., p. 26;
ead., La Chronique de Dalimil et les débuts de I’historiographie nationale tchéque..., op. cit.

49 [Anon.], Staroceska Kronika, op. cit., t. Il, chap. LXV, v. 31-38, p. 150; traduction francaise,
p.339.



Eludant les problémes qui avaient réguli¢rement paralysé 'Empire (Grand
interrégne de 1250-1273)5°, l'auteur associe délibérément le principe électif
au college représentatif habilité & procéder a Iélection. Par son immortalité, ce
college est la concrétisation de la « communauté du royaume ». Comme elle, il
est limité aux seuls seigneurs auxquels revenait effectivement le soin d’élire le
prince, d’apres le privilege de 11985, ce qui résonne tout particulierement dans
le contexte de la crise de 1306-1310.

Couplé a adjectif zemskd, qui est le strict équivalent du latin regni, « du
royaume », le mot obec renvoyait ostensiblement a la question du partage
du pouvoir avec le souverain5?. Et la noblesse sut tirer profit de 'analogie
qui P'assimilait a la « communauté du royaume » pour s'imposer comme le
partenaire légitime du roi dans I'exercice du pouvoir. La Chronique de Dalimil
place la communauté dans un rapport d’opposition au prince, Libuse mettant
en garde les hommes contre le « chiteau », si¢ge du pouvoir du duc.

Au tournant des X111¢ et X1v* siecles, avant I'avénement de la société d’états
marqué par entrée en scene de la bourgeoisie 4 la faveur de la tourmente
hussite3, s’était installé le « dualisme »54, le partage du pouvoir entre la noblesse
et le souverain, comme mode de gouvernement. On I'a esquissé, la noblesse
était parvenue a s emparer du pouvoir législatif lors de la crise de 1278-1283,
légitérant et administrant le royaume pendant la détention de Venceslas 1155.
Elle était en outre caractérisée par une longue tradition du rassemblement

50 Voir Martin Kaufhold, Deutsches Interregnum und europdische Politik: Konfliktlosungen und
Entscheidungsstrukturen 1230-1280, MGH Schriften, 49, 2000 ; Malte Prietzel, Das Heilige
Romische Reich im Spdtmittelalter, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 2004.

51 Jusqu’en 1306 et extinction de la dynastie régnante, ce privilége était resté lettre morte,
mais Dalimil rapporte une fausse tradition de [’élection du souverain de la Bohéme pour
justifier les prétentions nobiliaires. Voir Eloise Adde-Vomacka, « Volba krale a tyranovrazda —
navod k ustaveni politické role ¢eské Slechty v Dalimilové kronice » [« Elire le roi, tuer le tyran,
lesjustifications du role politique de la noblesse dans la Chronique de Dalimil »], Mediaevalia
Historica Bohemica, 17, 2014, p. 41-88; ead., « La Chronique de Dalimil, premiére chronique
rédigée entchéque », art. cit.; ead., La Chronique de Dalimil et les débuts de I’historiographie
nationale tchéque..., op. cit., p. 189-191.

52 C’est le quatriéme sens référencé par Jana Pecirkova, « Sémantické analyza staro¢eského
slova obec », art. cit., p. 93.

53 Frantisek Smahel, « Obrysy &eského stavovstvi od konce 14. do pogatku 16. Stoleti » [« Les
contours de I’Etat corporatiste tchéque de la fin du xive siécle au début du xvie siécle »], Cesky
casopis historicky, 90,1992, p. 161-187, ici p. 172.

54 JosefValka, « Stfedovéké kofeny mocenského dualismu panovnika a obce (Historiografické
aspekty diskusi o “absolutismu”) » [« Les racines médiévales du dualisme du pouvoir
entre le souverain et la communauté (Réflexions historiographiques relatives a la question
de I"“absolutisme” »], Casopis Matice moravské, 123, 2004, p. 311-335 ; Eloise Adde,
« Représentation et partage du pouvoir, 'imposition du “dualisme” comme mode de
gouvernement dans la Bohéme médiévale (xive-xve siécles) », dans Gouverner les hommes,
gouverner les dmes, Paris, Publications de la Sorbonne, 2016, p. 126-136. On parle aussi de
« protoparlementarisme », voir Stanistaw Russocki, Protoparlamentaryzm, op. cit.

55 JosefValka, « Stredovéké kofeny mocenského dualismu panovnika a obce », art. cit., p. 324.

331

9SS9]GOU ] 3P UOIJRULIYE }9 « BWNRAOI NP INBUNWWOD) » TAAV ISIOTH



332

qui avait progressivement débouché sur I'apparition des diétes, du conseil
royal et du tribunal royal®®, organes sur lesquels elle détenait un monopole
inattaquable. Comme partout en Europe occidentale, les imp6ts s’avérerent un
moyen de pression efficace, le souverain ayant besoin du consentement de la
« communauté du royaume » pour prélever les sommes désirées’”. Convoquées
sur initiative du souverain et donc dépendantes de son bon vouloir, les di¢tes
étaient toutefois indépendantes de lui dans la prise de décision, ce qui leur
conférait un pouvoir considérables®.

La question du partage du pouvoir est omniprésente dans la littérature
tchéque du x1v* siecle. Dans le Nouveau Conseil, le roi se tait apres son discours
inaugural, cédant la parole tour a tour aux animaux de la forét. Les conseils
sont tres variés: I'aigle lui recommande la générosité et le respect de Dieu®?;
le léopard lui conseille d’honorer Dieu, de travailler beaucoup, de s'entourer
d’hommes loyaux et lui rappelle sa responsabilité envers les sujets®, tandis que
Pours lui conseille de se délecter dans ce qu'il aime®* et que le cochon l'incite &
se comporter de maniére amorale pour ne pas sombrer dans 'ennui®?! Méme
si le dernier conseil, celui du cygne, le plus long et le plus important par son
emplacement, met I'accent sur le contrat entre le roi et les sujets et les devoirs
moraux du premier envers les seconds, les conseils naifs et ineptes trouvent leur
place dans ce texte qui insiste sur le droit de chacun & communiquer sa vision
de la situation et sur le devoir du roi d’écouter, sans en discriminer aucun, tous
les membres de la communauté.

Le bien commun, ciment et justification de la « communauté du royaume »

Le bien commun constitue I'un des « maitres-mots de la pensée politique
médiévale »%3. La parenté lexicale des termes qui composent les expressions de
communitas regni et de bonum commune rend éloquemment compte de leur
proximité®. Véritable maitre & penser des auteurs médiévaux, Aristote postule

56 Karel Maly, « Pogatky ¢eského snémovnictvi (do konce 14. stoleti) » [« Les débuts des
assemblées en Bohéme (jusqu’a la fin du xive siécle) »], dans Vratislav Vanégek (dir.), Ceskd
ndrodni rada, sném éeského lidu, Praha, Ceska narodni rada, 1970, p. 75-91, ici p. 76, 85.

57 Voir Alec Reginald Myers, Parliaments and Estates in Europe to 1789, New York, Harcourt,
Brace, Jovanovich, 1975 ; Michel Hébert, Parlementer. Assemblées représentatives et
échanges politiques en Europe occidentale d la fin du Moyen Age, Paris, De Boccard, 2014.

58 Karel Maly, « Po¢atky ceského snémovnictvi », art. cit., p. 86.

59 Smil Flaska z Pardubic, Novd rada, éd. cit.,v. 123-360, p. 20-27.

60 [bid.,v. 373-538, p. 28-32.

61 Ibid.,v. 588, p. 34.

62 Ibid.,v. 115-1136, p. 50.

63 Bernard Guenée, L’Occident aux xiv* et x# siécles. Les Etats, op. cit., p. 105.

64 Laméme parenté s’observe dans la terminologie tchéque : obecné dobro [« bien commun »]
| zemskd obec [« communauté du royaume »].



que « toute communauté est constituée en vue d’un certain bien . » Fternelle, la
« communauté » incarnait la stabilité et le consensus permanents, accoucheurs
de I'expression de I'intérét général du fait de son fonctionnement collégial ¢,
par opposition a la finitude et a 'inconstance caractéristiques de I'individu isolé
et d’'une volonté privée avilie, dans 'ordre des valeurs médiévales®”. Dans la
mesure ou la visée du bien commun était le critére qui distinguait le bon régime
du régime despotique®®, la « communauté du royaume » était indubitablement
marquée du sceau de la droiture et de la vertu, a 'image des seigneurs qui
Iincarnaient.

La référence au bien commun était d’autant plus précieuse qu'elle concourait
a parfaire 'adéquation entre noblesse et « communauté du royaume », posée
comme un état de fait naturel par la littérature nobiliaire de langue tcheque.
Lidée selon laquelle les nobles ceuvraient dans un but supérieur, face aux non-
nobles concernés uniquement par leurs appétits personnels, était largement
partagée dans 'Europe médiévale. Le bien commun renvoyait aux champs de
la justice et de la paix, fonctions que la noblesse s’était justement arrogées.
En Bohéme, elle participait activement & 'administration du royaume® et
dominait l'activité des tribunaux royaux”°. La thématique est omniprésente
dans la Chronique de Dalimil™ qui relie inextricablement discussion entre les
seigneurs et regne de la paix: « Et 14 ils avaient pour habitude de se réunir en
conseil / et assuraient ainsi une grande paix dans le pays”2. » Le Nouveau Conseil

65 Aristote, Politique, |, 1, 1252a 1-5. Sur ’héritage aristotélicien dans la conception du bien
commun, voir Bénédicte Sére, « Aristote et le bien commun au Moyen Age : une histoire, une
historiographie », Revue frangaise d’histoire des idées politiques, 32, 2010, p. 277-291.

66 Le consensus des membres de la communauté était le fondement de la représentation
et de la souveraineté de la communauté : sur ce point, voir Fritz Kern, Gottesgnadentum
und Widerstandsrecht im friiheren Mittelalter, zur Entwicklungsgeschichte der Monarchie,
Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgemainschaft, 1954[1915], p. 128 et suiv., p. 169 et suiv.

67 Werner Maleczek, « Abstimmungsarten — Wie kommt man zu einem Wahlergebnis? »,
dans Reinhard Schneider et Harald Zimmermann (dir.), Wahlen und wdhlen im Mittelalter,
Sigmaringen, Jan Thorbecke, 1990, p. 79-134, ici p. 80-81.

68 Aristote, Politique, IIl, 6 et 7, trad. Jules Tricot, Paris, Vrin, 1995, p. 197 et 199.

69 Voirsupra, p. 320etn. 4.

70 Datant de la moitié du xine siécle, les tribunaux royaux se développérent sous le régne de
Premysl| Ottokar I, a d’'une époque d’expansion a l’extérieur qui rendait nécessaire une
gestion ferme des affaires a 'intérieur du royaume. Cette institution était devenue 'apanage
des nobles.

71 Voir Zdenék Uhlit, « Pojem zemské obce v tzv. Kronice Dalimilové jako zakladni prvek jeji
ideologie » [« Le motif de la communauté du royaume dans la Chronique dite de Dalimil
comme élément fondamental de son idéologie »], Folia Historica Bohemica, 9, 1985, p. 7-32,
icip. 12.

72 [Anon.], Staro¢eska Kronika tak receného Dalimila, éd. cit., t. Il, chap. LXXV, v. 37-38;
traduction fr., p. 358. De méme, c’est en retrouvant le fonctionnement communautaire (ibid.,
t. I, chap. XV, v. 2-6, p. 14 ; traduction fr., p. 259) que les hommes vinrent a bout des « jeunes
filles » (chap. XVI), ces amazones qui avaient pris le pouvoir sur les hommes d’aprés I'histoire
légendaire (chap. IX-XVI).

333

9SS9]GOU ] 3P UOIJRULIYE }9 « BWNRAOI NP INBUNWWOD) » TAAV ISIOTH



334

accorde une place trés importante a la justice exercée par les nobles au sein
des tribunaux”.

Plus généralement dans le contexte européen, la fonction guerriére de la
noblesse s'était muée de maniére positive en préservation de la paix. Premier
texte de la littérature de langue tcheque, composé vers 1300, ' Alexandreida
cultive I'image d’une noblesse valeureuse qui risque sa vie au combat pour la
paix des sujets du royaume, tout en insistant sur la dichotomie qui la distingue
des non-nobles de 'armée qui, eux, sempressent de piller les champs de batailles
apres les victoires?# ou d’abuser des personnes sans défense’s. Projection idéale,
ce schéma ne reflétait évidemment pas la réalité. Grands bénéficiaires de
lorganisation sociale dominante, les seigneurs étaient également tiraillés par les
luttes de pouvoir qui entachaient réguli¢rement la belle unité qu’ils prétendaient
incarner. Fonci¢rement pronobiliaires malgré I'impression qu’ils donnent de
retranscrire 'opinion générale, ces discours visaient surtout 2 manipuler la grille
de valeurs qui donnait I'avantage aux nobles®. Ils oubliaient qu'en s'adonnant
alagriculture, a lartisanat ou au commerce et subvenant aux besoins matériels
des oratores et bellatores, les laboratores n’en contribuaient pas moins au maintien
de la paix et au bien commun?7.

La « communauté du royaume » est une notion clé pour comprendre le
fonctionnement du politique au Moyen Age. Elle incarnait le bon exercice
du pouvoir face aux dérives que représentaient le pouvoir d’un seul; son
fonctionnement collégial et le renouvellement pérenne de ses membres —
en dépit de la disparition des individus — permettait en outre de dépasser la
finitude de la personne du souverain et de figurer le caractére immortel de
appareil étatique.

En Bohéme, la noblesse sut savamment instrumentaliser cette notion, qui
envahit les documents officiels latins dés le x111¢ siecle, puis la littérature
vernaculaire tchéque au début du x1v¢. Habituée & participer a la conduite des
affaires publiques du fait d’une sociogenése originale, elle sut de surcroit mettre
a contribution deux graves crises durant lesquelles elle suppléa a un souverain
absent (1278-1283) ou trop faible (1306-13 10), et parvint finalementa s'imposer

73 Smil Flaska z Pardubic, Novd rada, éd. cit., v. 640, p. 35; V. 645, p. 36, V. 748, 757, p.39;
V. 1292, p. 55.

74 [Anon.], Alexandreida, éd. Vaclav Vazny, Praha, Ceskoslovenska akademie véd, 1963,
v. 1831-1873, p. 89-90.

75 Ibid.,v. 1874-1921, p. 90-91.

76 Surladiffusion des valeurs et représentations nobiliaires dans ’ensemble de la société, voir
Gerd Althoff, « Rituel et institutions », dans Jean Claude Schmitt et Otto Gerhard Oexle (dir.),
Les Tendances actuelles de I’histoire du Moyen Age en France et en Allemagne, Paris,
Publications de la Sorbonne, 2002, p. 231-281, ici p. 277.

77 Georges Duby, Les Trois Ordres ou I'lmaginaire du féodalisme, Paris, Gallimard, 1978.



de maniére définitive comme le partenaire incontournable du roi. Intimement
liée au bien commun, la notion de « communauté du royaume » légitimait avec
force son action et ses prétentions. En outre, dans un contexte socio-ethnique
caractérisé par une bourgeoisie majoritairement allemande, I'identification de la
« communauté du royaume » avec la noblesse tchéque permettait de disqualifier
efficacement les élites urbaines en quéte de reconnaissance politique. En retour,
la noblesse tcheque, ainsi posée comme le vecteur de I'idée nationale, était toute
désignée pour représenter les intéréts de la nation.

La richesse de la notion de « communauté du royaume » réside en sa polysémie,
renvoyant tant6t au groupe limité et fermé de la noblesse, tant6t au peuple,
identifié au royaume. Si seuls les seigneurs I'incarnaient dans les faits, leur action
a travers elle prétendait rejaillir sur 'ensemble des sujets. Tel était le tour de force
qu’étaient parvenus a accomplir les nobles de Bohéme: bien que désunis dans
la réalité, ils s’étaient imposés comme les garants de I'intégrité de la nation et
du respect du bien commun via leur union au sein de la communauté. Dans la
pratique politique, ils étaient effectivement devenus une force redoutable que
le roi devait respecter, comme I'attestent les accords de Domazlice, capitulation
de Jean de Luxembourg face aux revendications des seigneurs en 131878, ou
'abandon du projet de la Maiestas carolina par Charles IV en 135579,

78 Les seigneurs réclamaient le respect des engagements pris en 1311, voir supra, p. 322.
79 Ce recueil annongait entre autres mettre la noblesse au service du pays, modifier les
compétences du tribunal royal et créer une administration centralisée de type moderne.

335

9SS9]GOU ] 3P UOIJRULIYE }9 « BWNRAOI NP INBUNWWOD) » TAAV ISIOTH






CONCLUSIONS

Bruno Lemesle
Université de Bourgogne, ARTEHIS (UMR 6298)

Ce qui frappe en premier le lecteur des contributions qui précedent est la
dichotomie entre celles qui s'appuient sur des sources ot le syntagme communitas
regni est explicite et le nombre, plus important, de celles ot il est inexistant. La
question que I'on se pose est bien stir de savoir jusqu’otr il est Iégitime de travailler
a partir d’un vocabulaire proche pour tenter de saisir néanmoins une communitas
regni dans les espaces ou elle n’a pas été explicitement mentionnée. La notion
de « communauté de royaume » peut-elle étre étendue a d’autres royaumes ou
a d’autres principautés? Les auteurs de ce volume n’ont pas hésité a répondre
positivement et 4 rejeter un nominalisme qui aurait pu se révéler asphyxiant. Ils ont
choisi de penser les réalités politiques et sociales des royaumes et des principautés
qu’ils analysaient a I'aide de ce concept, considérant, méme s’il est extérieur,
qu’il n’était pas pour autant étranger aux réalités politiques et sociales. Réfléchir
aux caractéristiques de la communitas regni, avec ou sans le syntagme, a été la
démarche privilégiée. Ce sont donc ses principales caractéristiques qu’il convient
tout d’abord de passer en revue avant de les situer dans leurs contextes spécifiques.

Que recouvre une « communauté de royaume » ? C’est une question a priori
essentielle qui se révéle assez épineuse cependant, car méme les documents
qui y font référence ne livrent pas de réponse nette. La plus évidente serait
plutét de nature négative, au sens ol 'expression ne parait jamais désigner la
totalité des habitants d’'un royaume, d’une principauté ou d’un territoire, mais
seulement une partie de celle-ci habilitée (ou s’estimant telle) a représenter
I'ensemble. Au-dela de cette évidence, les réponses sont diverses, reflétant
la variété des sources et des espaces territoriaux, mais aussi traduisant une
difficulté que les auteurs de ce volume ont souvent di affronter. Ainsi, la partie
qui représente le tout peut se limiter a la noblesse (laquelle n’est pas homogene),
mais d’autres approches permettent de voir que la communauté de royaume
s'identifie aux hommes libres propriétaires (en Islande) ou, a partir de la fin du
xur¢ siecle, a ceux qui consentent a I'impdt (Suede, France, entre autres) : par
quoi est exprimé le lien entre la communauté du royaume et la communauté
fiscale, qui apparait dés lors comme I'un des criteres de la définition.

337

OTOT e dNS e INDHY SVLINNWIWOD



338

Il sensuit d’une part que le concept de communitas regni ne peut pas étre
défini par sa seule acception sociale, car il doit aussi I'étre politiquement, d’autre
part qu'il importe d’observer les conditions dans lesquelles I'expression et les
notions qui lui sont associées se trouvent.

Clest au travers de 'expression des formes politiques que la communauté
est le plus souvent mentionnée; dés le x¢ siecle en Islande, ’Assemblée
générale transforme le territoire en communauté légale (Grégory Cattaneo).
Les confrontations et les conflits politiques entre les Grands et la royauté ont
été a lorigine des réformes politiques et de leur expression légale (la « Grande
Charte » en Angleterre, la « Charte des libertés » en Suéde) par lesquelles le
role de la communauté a été défini, 1a ot elle est explicitement affirmée, en
Angleterre (2 plusieurs reprises), en Ecosse, en Suéde ou en Bohéme (Frédérique
Lachaud, Jorg Peltzer, Alice Taylor, Corinne Péneau, Rolf Grof3e, Eloise Adde).
Toutefois, ces réformes ne font parfois que consacrer le role antérieurement
joué par la noblesse dans la gestion des affaires publiques, qui en est le plus
souvent le fer de lance, et A le transformer: ainsi en Ecosse et en Bohéme
(Taylor, Adde). Dans tous les cas, les relations entre le roi et la communauté
sen trouvent précisées, que le roi désigne ceux qui en sont les représentants
(Jean-Marie Moeglin, Peltzer), ou que I'allégeance au roi contribue a susciter la
communauté (Lachaud). Mais la royauté est aussi contrélée par la communauté
la ot elle saffirme le plus fortement (Lachaud, Adde, Taylor) ; en Suede ot cette
situation trouve son point culminant, U'expression de la communitas regni est
concomitante a son pouvoir d’élection du roi et de protection de la loi contre
les tentatives de transformation par le roi (Péneau).

Le syntagme communitas regni contient 'idée d’association de la communauté
aun territoire, ce qui est indiqué ou suggéré par plusieurs sources étudiées par les
auteurs. Par exemple, en Islande, elle I'est par 'emploi du possessif pour désigner
la loi (« notre loi ») (Cattaneo) ; en Suéde, la « Charte des libertés » se réfere a
tous les habitants d’un lieu précis (Péneau). Les chroniques 'expriment parfois
explicitement: celles du temps de Philippe le Bel font percevoir le royaume
comme un ensemble territorial (Isabelle Guyot-Bachy) et vu de I'extérieur,
comme dans la chronique d’Ottokar de Styrie, la vision d’'une communauté
homogene du royaume de France délimitée par un horizon géographique est
encore plus manifeste (Georg Jostkleigrewe). Il n’est pas jusqu’aux questions
quodlibétiques qui n'abordent I'association de la communauté et du territoire,
quand la métaphore organique affirme la naturalité de la communauté dans des
limites spatiales (Scordia).

Si, vue par un auteur extérieur, 'idée d’'une identité collective peut se présenter
facilement, la lecture des textes « de I'intérieur » ne permet pas de trancher, aussi
conservent-ils leur part d’ambiguité, comme en Angleterre ot1 'on peut hésiter



entre expression d’une identité collective et le fait plus traditionnel de renvoyer
ala pratique du serment (Lachaud). Cela renvoie aussi a I'idée que les récits et les
cérémonies mises en ceuvre donnant a voir une unité collective ne sont peut-étre
que les fictions nécessaires pour mieux conforter la communitas regni (Péneau).

De ce fait, les contributions portent souvent en premier lieu sur les mots pour
dire la communauté du royaume ou qui peuvent la suggérer, et sur les notions
que la communitas regni appelle ou dont elle se distingue; les auteurs se sont
donc référés aux communes bien stir, & Uuniversitas, a la res publica, a 'idée de
bien commun ou a celle d’utilité commune.

Conjointement a la question du vocabulaire se pose celle des héritages
conceptuels et des influences doctrinales. La communitas regni, nommée telle
quelle ou non, a trouvé des fondements chez des auteurs qui ont pu se référer
a ’Ancien Testament, a Aristote surtout, mais aussi au droit romain, voire au
droit canonique. Cest pourquoi les auteurs de ce livre ont pris soin de faire les
distinctions entre les différentes catégories de sources. Les approches doctrinales
ont amené plusieurs d’entre eux a éclairer les enjeux qui les sous-tendaient,
méme si, cela a été notamment souligné par Frédérique Lachaud, Lydwine
Scordia ou Karl Ubl, entre autres, les réflexions et les références des auteurs
se veulent intemporelles quand bien méme ils se rapportent aux événements.

Les contributions ayant abordé de nombreux thémes qui se font écho de 'une
al'autre, je les regroupe sous trois centres d’intérét: (1) Notions doctrinales et
représentations politiques; (2) La notion de communauté implique celle des
solidarités en ceuvre; (3) La communauté réalisée.

NOTIONS DOCTRINALES ET REPRESENTATIONS POLITIQUES

Toutes les sources documentaires ne sont pas propres a dégager I'idée de
communitas regni parce que d’autres notions prennent le pas. Ainsi dans 'aire
géographique de la formation des communes étudiée par Michel Bur, les actes
de la pratique ne livrent pas d’indices prouvant que les princes ou les autorités
ecclésiastiques pourraient devoir négocier avec des communautés d’habitants.
Les sources narratives ne sont pas plus disertes: le terme n’est évidemment
familier ni a Suger, qui a pourtant ébauché une pensée politique, ni a Orderic
Vital. Gislebert de Mons, quant a lui, ne I'utilise pas, et nous savons par
ailleurs la brutale et célebre réprobation de Guibert de Nogent relative au
mot commune. Pour les hommes d’Eglise, la seule véritable communauté était
celle de I’Eglise, des paroisses, des moines et des chanoines; pour la pensée
politique naissante au nord du royaume de France, c’est la royauté qui était
exaltée, mais pas encore les peuples sur lesquels elle exercait sa souveraineté,
selon Michel Bur.

339

SuU0ISNDUO) HTISIWAT ONNII



340

Aussi, observer le vocabulaire A travers ses occurrences doit conduire de
manicére plus fructueuse & examiner les problemes conceptuels qu’il pose.

Yves Sassier montre que les glossateurs du droit romain utilisent eux-mémes
trés peu le terme communitas ; ¢ est populus qui revient le plus souvent dans leurs
textes et ils adoptent le mot universitas de prétérence a communitas. Au début
duxire siecle, les glossateurs découvrent des textes du jurisconsulte Ulpien selon
qui le peuple est 2 la source du pouvoir impérial. A partir de 13, deux tendances
se manifestent et sopposent chez eux. D’un coté, Irnerius, partant de I'idée
que la souveraineté est fondée sur le peuple, tente de la mettre en concordance
avec le principe du pouvoir absolu du prince. En disant que le peuple a renoncé
définitivement 4 son profit & sa souveraineté en la lui transmettant, il consacre
finalement la toute puissance du prince.

Selon la tendance opposée, qui, a partir du xire siecle, est représentée d’abord
par Azon, le peuple ne se démet pas totalement de son pouvoirs il le concede, ce
qui signifie qu'il en autorise I'usage. Hugolinus fait de 'empereur un mandataire
du peuple pour I'exercice de 1 imperium. Lidée est reprise et transformée plus
explicitement par Odofredus qui va jusqu’a avancer la notion de souveraineté
législative du peuple, tandis que Jacques de Révigny en tire la conclusion que
si le souverain agissait mal, le peuple pourrait le révoquer. Ces idées eurent
un avenir politique au x1v* si¢cle notamment chez un penseur politique
comme Marsile de Padoue, relayé par Nicolas Oresme, pour qui la source du
pouvoir réside dans I'assemblée générale des citoyens. Mais, au x1r° siecle, les
romanistes ne suivent pas tous ces conceptions: ils demeurent favorables a la
these opposée et préferent mettre en valeur la conception divine de la royauté
articulée a I'idée d’un acte volontaire du peuple qui lui a abandonné de fagon
irrémissible sa puissance.

De nombreuses contributions ont souligné comment les questions doctrinales
répondaient a des enjeux politiques et sociaux. Ainsi, Karl Ubl a centré sa
réflexion sur la réception d’Aristote par deux penseurs, Albert le Grand et,
moins connu, I’abbé Engelbert d’Admont. La question de I'intégration
d’Aristote dans la réflexion politique s'articule a celle des enjeux spécifiques de
'époque auxquels se référait plus ou moins explicitement chacun d’eux. Or,
Cest a la notion d’Empire qu'ils s'intéressent et a son rapport aux royaumes.
Pour cela, les deux lecteurs médiévaux d’Aristote devaient assimiler la politique
d’Aristote dans le cadre de leur propre réflexion et dépasser le philosophe grec
en montrant en quoi la monarchie est une communauté politique nécessaire au
bien commun. Albert le Grand est le premier a avoir écrit un commentaire de
la Politique. 1l se sépare nettement de son auteur en réunissant les trois entités
qu’Aristote séparait (la royauté, l'aristocratie et la démocratie) afin de parvenir
alavision unifiée d'une communauté organisée. Albert le Grand estimait que le



roi devait s'adjoindre les députés des villes pour gouverner et pouvoir répondre
aux revendications du peuple. Il emprunte méme au droit canonique la notion
de plenitudo potestatis dévolue au pape pour en faire une prérogative royale.

De son c6té, Engelbert d’Admont admet I'oligarchie a coté des autres formes
politiques parce que, selon lui, elle contribue au bien commun grice a sa capacité
a produire la richesse, ce qui est, toujours selon Engelbert, sa caractéristique.
C’est cependant la monarchie qui, parce qu'elle transcende les cités, constitue le
paradigme du gouvernement et C’est elle qu'a 'occasion il nomme communitas
regni. Mais pas plus Albert le Grand qu'Engelbert d’Admont ne s’étend sur la
notion d’Empire. Pourtant c’est bien par la question des rapports entre 'Empire
et les monarchies que leur réflexion est sous-tendue: ils justifient 'autorité du
premier par son universalité et, dans une conception trés hiérarchisée, par sa
capacité a englober la communauté du royaume, qui elle-méme englobe les
entités inférieures que sont les villages et les villes.

La réflexion sur I'aspect théorique des doctrines n’élude donc pas la question
des enjeux, comme nous venons de le voir et comme la plupart des contributions
le soulignent. Lydwine Scordia en a fait le fil conducteur de sa démonstration
a partir de 'examen des questions quodlibétiques des maitres des écoles dans
la courte période des vingt dernieres années du x1rr® siecle. Les enjeux sont
reflétés par les débats contemporains relatifs aux épisodes guerriers et aux crises,
a la question omniprésente des dépenses, au remboursement des dettes, débats
qui débouchaient donc sur celui de la hiérarchie des pouvoirs, en 'occurrence
pontifical et royal. Les maitres n’'userent pas du syntagme communitas regni
mais en plagant en équivalence res publica et communauté, ils associaient
celle-ci a la recherche du bien commun et aux réflexions sur ceux qui usent des
biens publics. La question du paiement de 'impdt et des taxes se fondait sur le
principe du consentement a payer de la part de sujets libres qui donc ne devaient
pas étre contraints, comme I'indiquent les maitres. Pour eux, la communauté
existait. Uanalyse de leurs questions permet de mettre en évidence a la fois
son existence et la diversité de ses composantes, d’ou la nécessité de définir les
solidarités qui les lient. Le point commun est qu’elles ont a supporter ensemble
les charges inhérentes 4 la vie en commun. Selon les maitres, 'appartenance a la
communauté entraine la participation aux charges. La question de la solidarité
des parties est exposée a partir de la métaphore corporelle sur laquelle elle est
fondée, qui permet aussi de caractériser la communauté comme une entité
naturelle tout en soulignant les hiérarchies internes.

A travers une approche différente, Georg Jostkleigrewe analyse la perception
de la communitas regni dans le royaume de France par un chroniqueur allemand,
Ottokar de Styrie. Le trait le plus caractéristique est une vision unitaire tant du

point de vue ethnique que géographique, celle d’'une communauté homogene

341

SuU0ISNDUO) HTISIWAT ONNII



342

pourvue d’une identité collective. On voit bien ici qu'une telle perception
doit tout au caractere politique affirmé de la royauté capétienne, mais aussi
aux conflits frontaliers qui exacerbent les sentiments nationalistes allemands
projetés en retour sur le royaume de France. LCauteur de cette vision puisait a des
sources qui inventaient un spectre de 'expansionnisme francais et manipulaient
des stéréotypes; leurs textes fonctionnaient comme des outils politiques ayant
pour enjeu d’autres conflits et dont la perspective était de s'assurer des alliances.

Jorg Peltzer a centré sa réflexion autour de I'intitulé des grands offices curiaux
a partir du xi1r° siecle car des offices tels que celui de connétable et de maréchal
cesserent de se référer au roi pour se référer au royaume. Cette transformation
se produisit a I'instar du roi Jean sans Terre qui, un peu plus tot, abandonna la
formule rex Anglorum au profit de rex Anglie. Pourtant le changement n’était pas
une simple imitation. Il avait des raisons différentes. Les confrontations entre
le roi et les magnats, comme le montrent également Frédérique Lachaud et
Corinne Péneau dans leurs contributions respectives, ont été un facteur décisif
pour la formation de la communitas regni; les magnats se sont vus confortés dans
leur engagement dans le gouvernement du royaume. Dans le cas de '’Angleterre,
Iinitiative du changement de titulature vint des earls. La conception qu’ils
avaient de leur role en faisaient des défenseurs de la communauté du royaume
et non des défenseurs de leurs intéréts propres. Un chroniqueur de la fin du
x1re siecle, Walter de Guisborough, écrit a 'occasion de la crise politique
de 1297 que le connétable et le maréchal agirent « au nom de la communauté du
royaume ». Un autre texte, le Modus tenends parliamentum, rédigé au début du
x1ve siecle, considere que les titulaires de trois grands offices, ceux de maréchal,
de connétable et de sénéchal, agissent comme représentants de la communitas
regni. Cest ici un trait récurrent car nous le retrouvons dans la plupart des cas
évoqués dans ce livre: si les contours de la communitas regni sont souvent mal
connus ou incertains, a plusieurs reprises ceux qui la représentent sont mieux
connus. Pour ce qui touche ’Angleterre, le roi FEdouard I, qui joua un rdle
décisif dans Ihistoire des grands offices, ainsi que ses successeurs, entendait
néanmoins les contréler et n'avait pas pour objectif que ces grands officiers
fussent des représentants indépendants du roi de la communauté du royaume.

Enfin, lacommunauté de royaume peut étre saisie par 'historien non seulement
a travers les textes mais aussi par les représentations visuelles, comme Jean-
Christophe Blanchard le montre en étudiant l'armorial Wijnbergen. Manuel
pratique et concret du héraut d’armes, ce document de la fin du x1re siecle
pourrait exprimer a sa facon une communauté du royaume. La figuration dans
les armoiries pleines des dépendants du lignage qu’elles désignent parait plaider
en faveur de cette idée. Mais le plus significatif est sans doute que I'armorial
n’est pas dépourvu d’un enjeu politique propre a 'époque de sa réalisation.



Il pourrait étre une mise en image d’'un programme politique du roi Philippe I1I
qui cherchait a renforcer les positions francaises sur les frontiéres nord-est du
royaume en mettant 'Empire au coeur de ses préoccupations.

LA NOTION DE COMMUNAUTE IMPLIQUE CELLE DES SOLIDARITES EN EUVRE

Sur quelles solidarités s’appuient les communautés de royaume et quels
rapports entretiennent-elles avec 'autorité royale, comment se manifestent-
elles, comment enfin sont-elles consolidées ?

La ol expression communitas regni est relativement bien représentée, comme
en Angleterre aux x11r¢ et xive siecles dans les récits des chroniqueurs et les textes
programmatiques, Frédérique Lachaud, prenant le contre-pied des historiens
qui estiment dépourvue de signification, y voit au contraire une rhétorique
propre a alimenter 'action politique et méme, plus profondément, un
vocabulaire de réforme qui pénétre la culture politique et finit par 'imprégner.
Le syntagme est d’ailleurs peu utilisé dans les textes théoriques qui lui préférent
les notions de res publica, de bien commun et d’utilité commune, notions avec
lesquelles la communitas regni demeure étroitement associée. Elle prend en effet
son essor plutdt al'occasion des mouvements d’opposition a la royauté, dans un
contexte global de confrontation, par conséquent.

La principale interrogation qui ressort d’'une étude des occurrences du
syntagme est de comprendre exactement ce qu'il recouvre aux plans politique
et social. Ainsi, la communitas regni et les termes qui en sont dérivés tels que
« commune », « communauté » ou #niversitas ne renvoient-ils pas a la pratique
du serment mutuel propre aux associations? Le terme communauté qui se
rapporte a la communauté politique & laquelle est associé le serment est en effet
récurrent dans les textes issus du mouvement de réforme politique. De cette
interrogation s’ensuit plus largement la question de comprendre si la notion de
communauté désigne 'ensemble des habitants du royaume ou bien seulement
une partie qui s octroie la légitimité pour représenter les autres groupes. Cette
difficulté n’est pas levée par le relevé des contextes d’utilisation de la notion,
fait remarquer Frédérique Lachaud, car elle demeure ambivalente selon que 'on
considere les sources émanant des opposants a la royauté ou bien celles provenant
de cette derniére: la communitas regni est aussi bien utilisée par les premieres que
par les autres qui s'en servent pour justifier I'action du gouvernement.

Cest par le truchement de la littérature en langue vernaculaire dont la noblesse
tchéque eut l'initiative que la notion de communauté du royaume est exprimée
4 la fin du x1rr siécle en Europe centrale, selon 'analyse d’Eloise Adde. Cette
littérature attribue un réle de représentation de tous les sujets a la noblesse en
se référant 4 la notion légitimatrice du bien commun. Telle prétention trouve

343

SuU0ISNDUO) HTISIWAT ONNII



344

aisément son fondement dans une tradition de conduite des affaires publiques
qui caractérise cette noblesse. Véritable instrument idéologique en sa faveur,
la littérature met 'accent sur sa cohésion sociale (imaginée) et sa cohérence
politique en 'opposant aux roturiers présentés comme des individus dépourvus
d’organisation communautaire. Elle s'appuie en outre sur son identification
religieuse a saint Venceslas, le premier saint attitré du pays. La premicére référence
explicite & une communitas regni, contemporaine de cette littérature, figure dans
les actes produits lors de la di¢te convoquée a 'occasion de la crise politique
provoquée par la détention du roi Venceslas II. C’est encore la littérature qui
soutient le principe de I'élection du prince par un collége habilité a y procéder
et justifie le role des seigneurs présentés comme les garants du bon exercice du
pouvoir, en opposant la communauté au pouvoir d’un seul.

Un théme commun a de nombreuses communications a été la relation étroite
qui s’établit entre lexpression d’une communitas regni et les tensions, les conflits
politiques ou judiciaires ou les guerres, comme nous I'avons déja souligné.

Ainsi, dans I'Allemagne des x1° et x11° siecles, étudiée par Rolf Grof3e, o, si
le syntagme communitas regni ne figure pas dans les sources, une identité du
royaume se manifeste a travers le roi et les princes. Le processus qui aboutit
a ce que les princes se constituent comme les représentants du royaume est
littéralement propulsé et alimenté par la série des conflits qui ponctuent les
rapports entre le roi et la noblesse princiere, a laquelle il convient d’ajouter
le peuple saxon et dont fait également partie intégrante le long conflit avec la
papauté. Lidentification du royaume par le roi qui I'incarne a pour corollaire
que, dans la premiere phase, au cours du x1° siecle, la communauté se forme
au prix de 'exclusion du roi. La révolte saxonne au début du regne d’Henri IV,
lorsque le roi a atteint sa majorité, se traduit, elle, par une coniuratio qui, selon
un chroniqueur contemporain, Lampert de Hersfeld, aurait soudé la totalité de
la population saxonne unie dans une forme de communauté de destin. Mais sur
le long terme, apres le traité de Wurtzbourg et le concordat de Worms de 1121,
les princes parviennent a créer une communauté d’action dont I'objectif est de
participer au gouvernement. Ils représentent désormais le royaume désigné dans
les sources par le mot honor, cest-a-dire le rang et 'honneur du royaume. La
communauté d’action relie entre eux le roi, les princes et le royaume.

Le réle du roi dans la conception des communautés de royaume est le point
majeur de la contribution de Jean-Marie Moeglin qui évoque les rencontres
« internationales » des princes du x1¢ au x11r siecle. Or le contenu des premiers
traités aux XI° et XI1I° si¢cles évoque des accords conclus a titre personnel, de
souverain a souverain, sous la forme de traités d’amitié, alors que ces traités
engagent tout le royaume; d’otr la question de savoir le role que les Grands
ont joué. Les chroniqueurs ont mis 'accent sur la présence des grands laics et



ecclésiastiques, ce qui n'est pas sans signification. Si la présence des Grands
sexplique en premier lieu par leur devoir d’aide et conseil, on doit aussi noter
que, de leur c6té, les Grands entendent que le souverain prenne préalablement
leur conseil et qu’il ne conclut pas de traité avec un autre roi sans leur aval. Car si
les Grands sont convoqués, s’ils prétent serment sur 'accord, et s'ils confirment
qu’ils doivent eux-mémes respecter cet accord qui les engage, ils disposent aussi
du droit (ou ils le prennent) d’approuver ou ne pas approuver; et cela peut
étre I'occasion de faire valoir leurs propres intéréts. Ainsi, par la rencontre,
la communitas regni, selon Jean-Marie Moeglin, se montre, se constitue et
s'éprouve. Si la présence des Grands n’est jamais acquise a priori, le conseil
préalable et leur présence au moment de I'accord prend I'effet d’une garantie
pour 'autre partie du respect du traité. Les formules des traités et leur contenu
n’évoluent que lentement au cours du xi11° siecle;; il est cependant avéré qu'ils
sont davantage que des traités résultant de liens personnels; ils sont bien des
traités d’alliance engageant deux regna, des traités de royaume a royaume qui
engagent les peuples des royaumes.

C’est un double contexte de confrontation qui fait I'objet de la contribution
de Dominique Barthélemy: celui de la bataille de Bouvines examinée au regard
de trois auteurs et celui des récits eux-mémes a partir de ce qu'ils disent des
participants a la bataille. Ceux du temps de saint Louis font vraisemblablement
écho aux événements contemporains. Construits a partir de ceux de Guillaume
le Breton (les plus anciens), celui du Ménestrel de Reims en particulier permet
a Dominique Barthélemy d’évaluer la place effective des barons dans le camp
du roi Philippe Auguste en 1214, mais aussi la perception qu’avaient du
baronnage les auteurs qui écrivaient quelques décennies plus tard au temps de
Louis IX. S’il est bien connu, depuis les historiens libéraux du xix° siecle, que
les premiers récits ont permis de mettre en valeur la contribution des sergents
et des contingents du roi a la victoire, 'examen de 'ensemble des récits conduit
a une réévaluation des relations entre les grands barons installés et le roi, ainsi
qu'entre eux et les autres chevaliers et le peuple représenté par les sergents. Cest
la que les récits divergent car seuls les récits tardifs du temps de saint Louis
semblent montrer une collégialité entre le roi et les barons. C’est probablement
plus qu'une réalité, une vue destinée a plaire au public des barons et a alimenter
leur nostalgie, celle d’'un bon temps du roi Philippe le Magnanime. En tout cas,
selon Dominique Barthélemy, elle venait & point pour susciter ou alimenter
une résistance a Louis IX a I'époque ot celui-ci conduisait un proces contre le
descendant d’un baron, Enguerrand IV de Coucy, combattant de la bataille
de Bouvines.

Isabelle Guyot-Bachy poursuit dans la méme veine en se transposant sous
le régne de Philippe le Bel pendant lequel, particuli¢rement entre le désastre

345

SuU0ISNDUO) HTISIWAT ONNII



346

de Courtrai (1302) et la victoire de Mons-en-Pévele (1304), les chroniqueurs
réactivent la mémoire de Bouvines. Ils transposent donc 4 leur tour dans le récit
de Bouvines, comme pour conjurer la défaite, leur perception d’un royaume
congu comme une communauté. Ils le font de maniere apparemment plus
affirmée que sous le regne de saint Louis, méme si U'expression communitas
regni ne figure pas dans leurs récits. La perception est d’abord géographique,
mais aussi sociale et méme affective: dans le récit de la convocation des osts
royaux, le royaume est pergu comme un ensemble territorial. Dans celui d’'un
voyage de Philippe le Bel effectué dans les régions méridionales apres Courtrai,
la communauté, définie socialement, quoique de maniere peu précise, comme
une universitas, se rassemble autour de la personne du roi; elle s’établit et se
renforce aussi par le lien d’amour que n’hésite pas a souligner un chroniqueur.

Pouvons-nous déduire une communitas regni d’une communitas ducatus? Cette
derniére existe-t-elle ? Telle est I'interrogation sous-jacente de la contribution
de Laurence Moal a partir d’une analyse menée sur Pierre de Dreux au début
du x1r° siecle. Une premiére approche va dans le sens d’une réponse positive
par '’hommage que celui-ci préte au roi Philippe Auguste en 1212, quand
il fait le choix d’adopter la titulature dux Britannie. Le duc peut ensuite se
targuer du soutien de grands seigneurs lorsqu’il constitue une ligue destinée a
lutter contre les intéréts temporels du clergé; un combat que Pierre de Dreux
r’hésite pas a mettre sur le compte de la défense du bien public et pour lequel
il convoque les barons en assemblée pléniere. Une deuxiéme approche permet
paradoxalement de voir cette fois une communauté se réaliser lors d’une
enquéte consécutive a la plainte au roi Louis IX des barons 1ésés par le duc dans
leurs libertés traditionnelles. Le roi déclenche alors une enquéte générale sur
les usurpations du duc et les préjudices subis par la population. Les résultats
de cette enquéte sont connus sous le nom de communes petitiones Britonum.
Elle pourrait étre analysée comme un moment ol une communitas regni, a
I'instigation du souverain cette fois, définit ses usages a 'occasion d’un différend
qu’il s'agit de régler.

LA COMMUNAUTE REALISEE

C’est dans les régions les plus septentrionales que I'expression de la
communauté réalisée semble le mieux se manifester. Est-ce un effet de source?
En tout cas, comme ailleurs, elles suscitent des interrogations.

Par rapport a la périodisation privilégiée par les autres contributions, celle de
I'Islande semble la plus précoce puisque C’est au x° siécle qu'une organisation
structurée et permanente apparait. Grégory Cattaneo montre comment la
création d’une Assemblée générale permet de réaliser une unité territoriale en



se fondant sur un cadre législatif. U Assemblée générale prolonge la tradition
d’assemblées locales qui rassemblaient les hommes libres. Elle a permis d’unifier
I'Islande en une méme communauté ot les chefs et leurs suivants se réunissent
annuellement pour débattre des affaires du pays, 'une des fonctions étant
de mettre fin aux faides de maniére pacifique, de pouvoir nouer des alliances
et entretenir les réseaux d’influences. Ainsi, les tribunaux locaux et ceux de
I’Assemblée générale pouvaient étre un frein aux ambitions des chefs. La
question des fonctions de I’Assemblée générale débouche bien str sur celle
de la réalité d’'une communauté du royaume. La comme ailleurs, c’est I'élite
des propriétaires qui est présente aux assemblées et qui prétend représenter la
totalité de la population.

Alice Taylor pour sa part fait porter sa contribution sur les conditions de
Papparition de la communitas regni en Ecosse, qui se révéle en réalité étre un
processus de transformation. En effet lorsqu'un groupe de quatre nobles et
deux évéques se proclament custodes regni Scotie en 1286, la communauté du
royaume qui va rester une clé du langage politique a travers les régnes suivants,
ne nait pas de rien. Uétablissement de gardiens « établis par la communauté du
royaume », moins qu’une formalisation ou une reconnaissance, s'apparente a
une transformation d’une réalité déja existante. Son enracinement se percoit
dans la forme et les structures du gouvernement royal écossais au cours des x11°
et X111° siecles et a travers le rdle que laristocratie et le pouvoir ecclésiastique y
ont joué. En Ecosse, 4 la différence de I’Angleterre, le gouvernement ne sest
pas développé aux dépens de la noblesse car celle-ci, de par la législation, y
était associée: comtes et barons disposaient des causes d’homicide dans leurs
juridictions et ils participaient au service militaire en ayant la responsabilité de
contingents. Ainsi, on ne reléve pas de séparation entre le gouvernement local
et le gouvernement central ; la noblesse participait aux charges administratives
du gouvernement royal avec lequel elle s’identifiait. Ces facteurs révelent
des différences trés notables avec Iévolution de la situation en Angleterre
sur ces questions a la méme époque. Au x1v¢ siecle, en Angleterre, la notion
de communauté du peuple apparait aprés une longue phase d’ambiguité et
d’incertitude selon I'analyse de Frédérique Lachaud.

La question des réalités que recouvre le syntagme communitas regni est posée
par Corinne Péneau sous trois aspects étroitement liés entre eux, les aspects
politique, social et géographique. En Suéde, comme en Angleterre, son
apparition est 2 mettre en relation avec un conflit politique, la révolte de 1319,
ol les opposants au roi choisissent un nouveau jeune roi en se déclarant
responsables de la destinée du royaume jusqu'a sa majorité. La « Charte des
libertés » rédigée a cette occasion mentionne la communitas regni avant que
celle-ci ne fasse sa réapparition quelques années plus tard dans un texte législatif

347

SuU0ISNDUO) HTISIWAT ONNII



348

qui regle les modalités de I'élection royale. Le processus électoral procede du
rassemblement de délégations en un lieu unique qui fonctionne aussi comme
manifestation visible de la communauté. Celle-ci se donne a voir comme
émanation du pouvoir, ce qui reléve d’une double fiction au moins: celle
de 'unité sociale et celle de la représentation d’une totalité. En réalité, seule
Paristocratie peut ainsi s’'identifier 4 la totalité du royaume, moins par I'exercice
d’une délégation qu'en conséquence de I'influence personnelle exercée par ses
membres. En outre, il s’agit du choix des habitants d’une province et non de
tout le royaume. La force de la communauté est fondée sur les propriétaires du
royaume et sur leur capacité a avoir su exiger, grice a la « Charte des libertés »,
qu’aucun impdt ne soit levé sans le consentement de la « communauté du
royaume ». La fiscalité est donc une fois de plus le marqueur de la communizas
regni qui s'identifie & ceux qui paient 'imp6t royal.

Au total, on I'a vu, les études, selon que leur objet comportait explicitement
le syntagme communitas regni ou selon que le champ lexical ne permettait de
I'approcher qu’indirectement, ont saisi différemment la communitas regni.
Méme la documentation la plus diserte n’est pas sans laisser subsister des
ambiguités ni sans laisser de doutes a 'historien. Mais il est aussi apparu que les
thémes traités au travers des différentes approches se répondaient suffisamment
pour justifier que soient étudiés en un méme ensemble des territoires qui ne
semblaient pas a priori pouvoir répondre aux mémes criteres. Il reste donc
a espérer que ces études susciteront 'envie de poursuivre la tiche et de leur
procurer de nouveaux développements.



LISTE DES ABREVIATIONS

Actes de Pierre de Dreux

BEC
CCR

CChHR

CFR

CIM

CPR

Complete Peerage

Grandes Chroniques de France

MGH

ODNB

Const.

DD

Dt. Chron.
Dr. MA

Epp. sel.

Leges Const.
Schrifien

SS

SS rer. Germ.
SS§ rer. Germ. N.S.
Staatsschriften

Marjolaine Léimeillat, Les Actes de Pierre de Dreux, duc
de Bretagne (1213-1237), Rennes, PUR, 2013.
Bibliothéque de I’Ecole des chartes.

Calendar of Close Rolls, London, Public Record Office,
coll. « PRO Texts and Calendars » 1892-.

Calendar of Charter Rolls, London, Public Record
Office, coll. « PRO Texts and Calendars », London,
1903-1927, 6 vol.

Calendar of Fine Rolls, London, Public Record Office,
coll. « PRO Texts and Calendars », 1911-1962, 22 vol.
Calendar of Inquisitions post mortem and other analogous
documents, London, Public Record Office, coll. « PRO
Texts and Calendars », 1904-.

Calendar of Patent Rolls, London, Public Record
Office, coll. « PRO Texts and Calendars », 1891-.
Vicary Gibbs ez al. (éd.), G. E. Cockayne, The Complete
Peerage of England, Scotland, Ireland, Great Britain
and the United Kingdom, London, St Catherine Press,
1910-1959, 13 vol.

Les Grandes Chroniques de France, éd. Jules Viard, Paris,
Champion, coll. « Société de I'histoire de France »,
10vol., 1920-1953

Monumenta Germaniae Historica.

Constitutiones et acta publica imperatorum et regum.
Diplomata regum et imperatorum Germaniae.

Deutsche Chroniken.

MGH Deutsches Mittelalter. Kritische Studientexte.
Epistolae selectae in usum scholarum.

Constitutiones et acta publica imperatorum et regum.
Schrifien der Monumenta Germaniae Historica.
Seriptores (in Folio).

Scriprores rerum Germanicarum in usum scholarum.
Scriptores rerum Germanicarum, Nova Series.
Staatsschiften des spiteren Mittelalters.

Oxford Dictionary of National Biography, Oxford,
Oxford University Press, 2004-.

349

SUOIIRIAQIQR SBP 91SIT  INOTA SVLINNANOD



350

ORF

PL

RHGF

RS
SHF

Ordonnances des rois de France de la troisiéme race,
recueillies par ordre chronologique, éd. Eusebe
de Lauriére, 21 vol., Paris, Imprimerie royale et
Imprimerie nationale, 1723-1849.

Patrologiae cursus completus, series latina, éd. Jean-Paul
Migne, 222 vol., Paris, Garnier, 1844-1855.

Recueil des historiens des Gaules et de la France,
éd. Dom Bouquet, nouv. éd., 24 vol., Paris, Imprimerie
impériale et nationale, 1869-1904.

Rolls Series, London, Record Commission.

Société de I'histoire de France.



TABLE DES MATIERES

TEEOAUCTION ..o 7

PREMIERE PARTIE
LA COMMUNITAS REGNI, APPROCHES TERMINOLOGIQUES,
JURIDIQUES ET THEORIQUES

A la recherche du mot communitas dans les sources narratives et diplomatiques
des x1¢ et x11° siecles
IVHCREL BU <.ttt ettt s s 17

Terra — populus — rex. La communauté du royaume vue de lextérieur
GEOTG JOSTKIBIGIEWE ...t 31

Un aspect juridique de la « communauté du royaume »: la réflexion des
romanistes du Moyen Age sur la capacité, ou I'incapacité du peuple 2 contréler
le gouvernant
YVS SASSIT ...ttt ettt sttt e et eses s e s e s es s s e s e s e e e s e s e s e e eeeseeeeeaeseneeenenas 51

Les fondements de la communitas regni dans les questions quodlibétiques de
la faculté de théologie de Paris a la fin du x1r* siecle
LYAWINE SCOTAIA ..t 65

Aristotle and the Empire. Imperium, regnum, and communitas in Albert the Great
and Engelbert of Admont
6= Y N0 o OO 83

La « communauté du royaume » en Angleterre, fin du x1rt-début du xrv* siecle
FrEd@rique LAChAUM ...........ooeeeee e 97

DEUXIEME PARTIE
LE ROI ET LES PRINCES

Les princes comme capita rei publice. Le royaume de Germanie aux X1° et XI1r° siecles
ROUFGIOBE ...ttt 123

Officiers du roi ou officiers du royaume? Les grands offices de cour en Angleterre
au x111¢ et au début du x1v© siécle
JOTG PEIEZET ..t ae et 137

351

S21911eW S3p 3|qe]  INDTA SVLINNWANOD



352

Le baronnage francais dans les récits de la bataille de Bouvines (1214-1274) et
dans la liturgie du sacre royal
DOMINIQUE BArthBLEMY ... 159

Les guerres de Flandre dans le processus de formation de la communitas regni au
travers des récits des chroniqueurs francais (12 14-premicre moitié du xive siecle)
[S@belle GUYOT-BACKY ....c.oiiiiiiiii e 181

Communitas regni et « relations internationales » (xr-x11r° siecle)
J@aN-MaFTE IMOBZLIN ...t 197

TROISIEME PARTIE
LA COMMUNAUTE REALISEE

Larmorial Wijnbergen est-il un reflet de la communauté du royaume de France?
Jean-Christophe Blanchard ..o 219

La Bretagne et la communitas regni sous le régne de Pierre de Dreux (1213-1237)
LAUIENCE IVIOAL ...t 235

La communauté sans royaume dans I'Islande médiévale
GIEZOTY CAEANEO ..voeeeici et 249

La création d’une communitas regni en Suede (xur'-xiv* siecles)
COTINNE PENMEAUL ...ttt 273

La communauté avant la communirzas: les élites et le gouvernement royal en
Ecosse au xur* siecle
AALICE TAYLOT ettt 299

« Communauté du royaume » et affirmation de la noblesse dans les pays tcheques
(xrre-x1ve siécles)

BLOTS@ A ... 319
Conclusions

BIUNO LEMESIE ..o 337
Liste des abréVIations............oov.oivoeoeoeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 349

Table des MAatiEres ..........coovooooeooeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 351



