
a

C
om

m
un

ita
s r

eg
ni

72

34 €

Les historiens médiévistes hésitent à parler d’État ou de nation quand 
ils évoquent les entités politiques du Moyen Âge central ; quand il s’agit 
de désigner une entité politique correspondant à une province, le terme 
royaume –  parfois même en l’absence d’un roi  – est moins con� ictuel. 
Existait-il pour autant des communautés politiques spéci� ques à l’échelle 
des royaumes, des « communautés de royaume » ? D’ailleurs, dans plusieurs 
régions d’Occident, l’usage du syntagme communitas regni caractérisait 
plutôt la terminologie des programmes politiques des mouvements 
d’opposition au roi. Les contributions réunies dans ce volume prennent 
toutefois appui sur cette notion pour proposer un questionnement 
renouvelé des fondements politiques d’une partie de l’Occident médiéval 
(Scandinavie, Empire, France, Angleterre et Écosse, pays tchèques), a� n 
de comprendre ce qui en faisait la singularité.

I S B N 979 -10 -2 31- 0 613 - 8

Communitas regni
La « communauté de royaume » 

de la fin du xe siècle au début du xive siècle 
(Angleterre, Écosse, France, Empire, Scandinavie)

SORBONNE UNIVERSITÉ PRESSES
https://sup.sorbonne-universite.fr

Illustration : La déclaration d’Arbroath, 6 avril 1320, exemplaire dit de Tyninghame 

© The History Collection/Alamy banque d’images

D
O

M
IN

IQ
U

E 
B

A
R

TH
ÉL

EM
Y 

   
 IS

A
B

EL
LE

 G
U

YO
T-

B
A

C
H

Y 
FR

ÉD
ÉR

IQ
U

E 
LA

C
H

A
U

D
   

  J
E

A
N

-M
A

R
IE

 M
O

EG
LI

N

DOMINIQUE BARTHÉLEMY, ISABELLE GUYOT-BACHY, 
FRÉDÉRIQUE LACHAUD & JEAN-MARIE MOEGLIN (DIR.)

COMMUNITAS REGNI
La « communauté de royaume » 

de la fin du xe siècle au début du xive siècle 
(Angleterre, Écosse, France, Empire, Scandinavie)

CULTURES ET CIVILISATIONS MÉDIÉVALES N° 72

CommunitasRegni_2019-11-12.indd   1 15/11/2019   09:02



a

C
om

m
un

ita
s r

eg
ni

72

34 €

Les historiens médiévistes hésitent à parler d’État ou de nation quand 
ils évoquent les entités politiques du Moyen Âge central ; quand il s’agit 
de désigner une entité politique correspondant à une province, le terme 
royaume –  parfois même en l’absence d’un roi  – est moins con� ictuel. 
Existait-il pour autant des communautés politiques spéci� ques à l’échelle 
des royaumes, des « communautés de royaume » ? D’ailleurs, dans plusieurs 
régions d’Occident, l’usage du syntagme communitas regni caractérisait 
plutôt la terminologie des programmes politiques des mouvements 
d’opposition au roi. Les contributions réunies dans ce volume prennent 
toutefois appui sur cette notion pour proposer un questionnement 
renouvelé des fondements politiques d’une partie de l’Occident médiéval 
(Scandinavie, Empire, France, Angleterre et Écosse, pays tchèques), a� n 
de comprendre ce qui en faisait la singularité.

I S B N 979 -10 -2 31- 0 613 - 8

Communitas regni
La « communauté de royaume » 

de la fin du xe siècle au début du xive siècle 
(Angleterre, Écosse, France, Empire, Scandinavie)

SORBONNE UNIVERSITÉ PRESSES
https://sup.sorbonne-universite.fr

Illustration : La déclaration d’Arbroath, 6 avril 1320, exemplaire dit de Tyninghame 

© The History Collection/Alamy banque d’images

D
O

M
IN

IQ
U

E 
B

A
R

TH
ÉL

EM
Y 

   
 IS

A
B

EL
LE

 G
U

YO
T-

B
A

C
H

Y 
FR

ÉD
ÉR

IQ
U

E 
LA

C
H

A
U

D
   

  J
E

A
N

-M
A

R
IE

 M
O

EG
LI

N

DOMINIQUE BARTHÉLEMY, ISABELLE GUYOT-BACHY, 
FRÉDÉRIQUE LACHAUD & JEAN-MARIE MOEGLIN (DIR.)

COMMUNITAS REGNI
La « communauté de royaume » 

de la fin du xe siècle au début du xive siècle 
(Angleterre, Écosse, France, Empire, Scandinavie)

CULTURES ET CIVILISATIONS MÉDIÉVALES N° 72

CommunitasRegni_2019-11-12.indd   1 15/11/2019   09:02

https://sup.sorbonne-universite.fr


CCM72 · Communitas regni. La « communauté de royaume »
de la fin du X° siècle au début du XIV° siècle…

D. Barthélemy, I. Guyot-Bachy, F. Lachaud & J.-M. Moeglin (dir.)

ISBN : 979-10-231-5289-0



Cultures et civilisations médiévales

collection dirigée par Jacques Verger et Dominique Boutet

 

Précédentes parutions

Créer. Créateurs, créations, créatures au Moyen Âge
Florian Besson, Viviane Griveau-Genest & Julie Pilorget (dir.)

Expériences critiques. Approche historiographique  
de quelques objets littéraires médiévaux

Véronique Dominguez-Guillaume & Élisabeth Gaucher-Rémond (dir.)

Le Manuscrit unique. Une singularité plurielle
Élodie Burle-Errecade & Valérie Gontero-Lauze (dir.)

Le Rayonnement de la cour des premiers Valois à l’époque d’Eustache Deschamps
Miren Lacassagne (dir.)

Ambedeus. Une forme de la relation à l’autre au Moyen Âge
Cécile Becchia, Marion Chaigne-Legouy et Lætitia Tabard (dir.)

Épistolaire politique. II. Authentiques et autographes
Bruno Dumézil & Laurent Vissière (dir.)

Imja et name. Aux sources de l’anthropologie germanique, anglo-saxonne et slave
Olga Khallieva Boiché

Lire en extraits. Lecture et production des textes de l’Antiquité à la fin du Moyen Âge
Sébastien Morlet (dir.)

Savoirs et fiction au Moyen Âge et à la Renaissance
Dominique Boutet & Joëlle Ducos (dir.)

Épistolaire politique. I. Gouverner par les lettres
Bruno Dumézil & Laurent Vissière (dir.)

Prédication et propagande au temps d’Édouard III Plantagenêt
Catherine Royer-Hemet

Intus et foris. Une catégorie de la pensée médiévale ?
Manuel Guay, Marie-Pascale Halary & Patrick Moran (dir.)

Wenceslas de Bohême. Un prince au carrefour de l’Europe
Jana Fantysová-Matějková

L’Enluminure et le sacré. Irlande et Grande Bretagne, viie‑viiie siècles
Dominique Barbet‑Massin

https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales


SORBONNE UNIVERSITÉ PRESSES
Paris

Dominique Barthélemy, Isabelle Guyot-Bachy, 
Frédérique Lachaud & Jean-Marie Moeglin (dir.)

Communitas regni
La « communauté de royaume » 
de la fin du xe siècle au début du 

xive siècle (Angleterre, Écosse, France, 
Empire, Scandinavie)

 

https://sup.sorbonne-universite.fr


Version numérique : © Sorbonne Université Presses, 2025

ISBN de l’édition papier : 979‑10‑231‑0613‑8
© Sorbonne Université Presses, 2020

Mise en page Emmanuel Marc Dubois/3d2s (Issigeac/Paris)
d’après le graphisme de Patrick Van Dieren

SORBONNE UNIVERSITÉ PRESSES
Maison de la Recherche

Sorbonne Université
28, rue Serpente

75006 Paris

sup@sorbonne-universite.fr

https://sup.sorbonne-universite.fr

tél. : +33 (0)1 53 10 57 60

Sorbonne Université Presses est un service général  
de la faculté des Lettres de Sorbonne Université.

Ouvrage publié avec le concours de Sorbonne Université et de l’Institut universitaire de France

mailto:pups%40sorbonne-universite.fr?subject=CCM%20Manuscrit%20unique
http://pups.paris-sorbonne.fr


com
m

unitas regni  •   sup  •   2020

7

INTRODUCTION

La notion de « communauté de royaume » 1 est familière aux historiens de 
l’histoire politique de l’Angleterre au xiiie siècle, en particulier aux spécialistes du 
mouvement baronnial dit de réforme et rébellion, entre 1258 à 1265. Celui-ci 
fut marqué par une série de tentatives destinées à limiter les prérogatives du roi 
Henri III en matière de gouvernement : dans la négociation avec le roi et ses 
conseillers, la revendication politique des barons et, dans une moindre mesure, des 
prélats, put s’appuyer sur une solidarité – réalité vécue ou programme politique – 
dont le serment mutuel permit la consolidation, et qui trouva à s’exprimer dans 
des assemblées, grands conseils ou « parlements », dont la légitimité résidait aussi 
dans la prétention de ces groupes à représenter les hommes libres du royaume. Les 
textes issus de ce mouvement font un usage récurrent de l’expression communitas 
regni, la « communauté du royaume », pour exprimer les revendications 
baronniales face à un roi accusé d’abuser de son pouvoir.

Les travaux classiques de F.M. Powicke et de Walter Ullmann soulignaient 
la singularité de l’expérience politique anglaise, en particulier en comparaison 
des formes de revendication politique dans le cadre du royaume de France. 
F.M. Powicke, dans son grand ouvrage sur le règne d’Henri III, paru en 1947, 
analysait les événements politiques de la période à la lumière de la notion 
de « communauté de royaume », sans toutefois l’expliciter 2. Dans son essai 
intitulé Principles of Government and Politics in the Middle Ages, paru en 1961, 
Walter Ullmann voyait l’émergence de la « communauté de royaume » anglaise 
comme une forme singulière de construction politique et juridique, sorte 
d’aboutissement ou de « coagulation » d’un mouvement « féodal » encore 
amorphe, au sortir de la crise de 1215 qui vit Jean sans Terre concéder une 
« Grande Charte » de libertés 3. Le mouvement allait imposer au roi de légiférer 

1	 En français, l’expression « communauté de royaume » a une valeur générique, 
« commmunauté du royaume » renvoyant à un cas spécifique.

2	 Sir Frederick Maurice Powicke, King Henry III and the Lord Edward: The Community of the 
Realm in the Thirteenth Century, Oxford, Clarendon Press, 1947, 2 vol., en particulier p. 28-29, 
421 et 509-510.

3	 Walter Ullmann, Principles of Government and Politics in the Middle Ages, London, Methuen, 
1961, p. 175 : « The emergence of the communitas regni in the thirteenth century may be 
viewed as the coagulation of the still amorphous feudal body that had brought John to his 
knees. The communitas regni was an abstract reflection of the feudal baronage, expressed in 
the easily available legal terms : the universitas regni was merely another name for the same 
thing. »



8

en accord avec la « communauté du royaume » : et ce fut dans la jonction entre 
roi et barons que se développa la notion de corona regni 4. Ullmann reconnaissait 
toutefois la difficulté pour les contemporains à désigner cette construction : 
encore au xve siècle, Fortescue ne trouvait pas mieux, d’après lui, que l’expression 
politicum et regale pour qualifier l’originalité du régime anglais 5.

La publication, en 1984, de Kingdoms and Communities in Medieval Europe 
par Susan Reynolds, vint profondément remettre en cause cette interprétation 6. 
Il ne s’agissait plus en effet d’envisager la notion de « communauté de 
royaume » pour le seul royaume d’Angleterre, ni de restreindre cette notion aux 
mouvements d’opposition à la royauté, mais de la considérer à une échelle plus 
vaste afin de « découvrir les traits fondamentaux d’une société tout entière » 7. 
Dans le dernier chapitre de son ouvrage, elle démontre, en s’appuyant sur une 
analyse comparée qui prend en considération l’Angleterre, la France, l’Empire 
et l’Italie, que le sentiment d’appartenance à une « communauté de royaume », 
ce qu’elle qualifie aussi de « regnal community », se développa au Moyen Âge 
central, dans ces différentes régions, dans la sphère laïque, en se superposant 
aux sentiments d’identité aux échelons inférieurs – que ce soit la communauté 
engendrée par l’expérience commune du droit, ou par l’activité commune dans 
le cadre du village, de la paroisse, de la fraternité ou de la guilde, de la ville, de 
la seigneurie ou de la province 8. Si le « royaume » est perçu comme le cadre 
idéal de l’activité collective – tout comme le roi est perçu comme le type idéal 
de gouvernant –, il n’est jamais considéré uniquement comme le territoire 
gouverné par un roi, mais il correspond à un « peuple » qui a le sentiment 
de former une « communauté naturelle » héritée de traditions, de coutumes 
spécifiques, et de partager une ascendance commune 9. L’analyse déborde les 
royaumes à proprement parler pour envisager des entités politiques dont la taille 
correspond à celle d’une province, gouvernée ou non par un roi, et qui sont 

4	 Ibid., p. 178-179 : « This development was based, not on any grand speculative reasoning, 
but on the realistic utilization of the potentialities inherent in feudalism itself, that is, in the 
feudal nexus between king and barons. […] The crown is the abstract designation of the bond 
that exists between king and kingdom, and that bond is the law which unites the king (in his 
feudal function) with the community of the realm. »

5	 Ibid., p. 191.
6	 Susan Reynolds, Kingdoms and Communities in Western Europe 900-1300, Oxford, 

Clarendon Press, 1984.
7	 « She has done so, moreover, on a scale that seeks to discover basic traits of an entire 

society… » (recension de Kingdoms and Communities par Andrew W. Lewis, Speculum, 62, 
1987, p. 467-469, ici p. 467).

8	 Susan Reynolds, Kingdoms and Communities, op. cit., p. 250-331.
9	 Ibid., p. 250 : « […] kingdoms as such nevertheless seem to have been normally perceived 

as the ideal type of political unit, just as kings were perceived as the ideal type of ruler. A 
kingdom was never thought of merely as the territory which happened to be ruled by a king. 
It comprised and corresponded to a ‘people’ (gens, natio, populus), which was assumed to 
be a natural, inherited community of tradition, custom, law, and descent. »



9

com
m

unitas regni   Introduction

considérées par les contemporains comme les entités politiques les plus larges 
– l’Empire constituant un cas particulier 10.

Selon cette thèse, la « communauté de royaume » est donc issue de la 
rencontre, dans un mouvement à la fois vertical et horizontal, de plusieurs 
volontés politiques, dans une négociation entre les différents acteurs – roi, 
nobles, évêques, représentants du peuple et des villes. Mais elle est aussi vécue 
comme une sorte d’évidence naturelle, et s’appuie sur une évolution longue, 
déjà perceptible dans les communautés du haut Moyen Âge. Enfin, ce n’est pas 
l’appartenance ethnique, l’identité culturelle ou linguistique, ou encore la réalité 
d’origines communes qui contribuent à fonder la communauté de royaume, 
mais bien l’imaginaire politique, lequel mêle tous ces éléments. Cette analyse 
n’est pas à quelques égards sans rejoindre celle de Benedict Anderson dans son 
livre publié en 1983 sur la nation comme « communauté politique imaginée », 
au-delà du « face-à-face » vécu dans les communautés plus modestes 11. Imagined 
Communities s’inscrit toutefois dans un cadre différent, puisque son auteur 
considère la construction de l’idée de nation et du nationalisme à une échelle 
presque universelle, à partir de la fin du xviiie siècle, notamment en relation 
avec la diffusion de l’imprimé.

Pour Rosamond McKitterick, Susan Reynolds « établit sans aucun doute 
possible que la communauté de royaume n’était pas du tout un concept 
spécifiquement anglais 12. » Toutefois, après 1300, des différences significatives 
apparaissent aux yeux de l’auteur entre les différentes entités politiques qu’elle 
examine, conduisant à privilégier la période antérieure à la fin du Moyen Âge 
pour postuler un phénomène relativement global en Occident 13, même si des 
traditions historiographiques divergentes ont pu mener, pour des périodes plus 
tardives, à grossir les différences d’une entité à l’autre.

Cette analyse n’a pas été sans rencontrer ses détracteurs : au-delà des critiques 
de détail, inévitables pour une étude de cette ampleur, on lui a ainsi reproché 

10	 Susan Reynolds, « The idea of the nation as a political community », dans Len Scales et Oliver 
Zimmer (dir.), Power and the Nation in European History, Cambridge, Cambridge University 
Press, 2005, p. 56 : « In many societies and periods it has been taken for granted, however 
mistakenly, that areas under separate governments are also collective, corporate units of 
culture and descent: kingdoms in medieval Europe, for instance, were perceived by their own 
inhabitants not just as the territories that happened to belong to kings, but as territories that 
also belonged to the collective or corporate groups of their peoples. Medieval Europeans 
seem to have thought of kingdoms as the highest and most important units of government. »

11	 Benedict Anderson, Imagined Communities: Reflections on the Origin and Spread of 
Nationalism, London, Verso, 1983.

12	 « She establishes beyond doubt that the community of the realm was not a peculiarly English 
concept at all » (recension de Kingdoms and Communities dans English Historical Review, 
101, 1986, p. 421-422, ici p. 422).

13	 Voir à ce sujet la recension de de Kingdoms and Communities par L.R. Poos dans Social 
History, 11, 1986, p. 385-387.



10

de ne pas avoir explicité clairement si les actions des rois et de leurs agents firent 
davantage pour promouvoir ou à l’inverse pour freiner l’action collective, ou 
encore, dans sa volonté de valoriser les idées politiques « laïques », d’avoir trop 
hésité à admettre « la puissance formatrice des idées dérivées de la tradition 
romano-canonique » 14. L’accent mis dans l’ouvrage sur les liens horizontaux, 
en opposition à l’idée de la construction hiérarchique des pouvoirs telle qu’on 
pouvait la trouver dans les travaux d’Ullmann, pourtant eux aussi critiqués, a été 
considéré comme excessif 15. Susan Reynolds a elle-même répondu à une partie 
de ces critiques dans une longue introduction à la deuxième édition de l’ouvrage 
parue en 1997, et a prolongé le débat dans plusieurs articles : sans renier les idées 
développées dans l’essai de 1984, elle a affiné ses propositions, et a également 
proposé une analyse plus étoffée de la manière dont les médiévistes ont adopté, 
sans distance critique, des idées clés de l’historiographie allemande du xixe siècle 
sur la notion de communauté 16.

Il ne s’agit pas ici, plus de trente ans après la publication de Kingdoms and 
Communities, de reprendre les termes de ce débat. L’étude du développement des 
bureaucraties, du rôle joué par l’écrit dans le gouvernement des hommes, une 
meilleure connaissance des discours politiques, et de l’intégration dans ceux-ci 
de grandes notions relatives au bien commun (rappelons ainsi que le terme 
communitas lui-même connote l’idée cicéronienne de service de la res publica 17, 
à une période où la notion d’office rejoint celle de service et envahit la sphère 
politique) et à la représentation ont contribué depuis trois décennies à l’écriture 
d’une histoire fine des évolutions des structures de pouvoir dans l’Occident 
médiéval. Il n’en reste pas moins que l’interrogation au sujet de ce qui fonde 
les entités politiques médiévales, et de l’existence ou non de « communautés de 
royaumes » peut permettre de réfléchir, à la lumière des recherches récentes, et 
dans un cadre comparatif dont la nécessité s’impose toujours, aux mécanismes, 
aux structures et à la nature de l’activité politique au Moyen Âge, à la croisée 
de l’histoire de la pensée et des pratiques, de l’histoire du droit, de l’étude des 
textes historiographiques, philosophiques et théologiques.

14	 H.E.J. Cowdrey, recension de Kingdoms and Communities dans History, 70, 1985, p. 282-283.
15	 R.L. Poos, recension de de Kingdoms and Communities, art. cit., p. 386 : « In the zeal 

to emphasize communality, the point may be lost that hierarchy, vertical authority and 
deference are by no means absent from this conceptual framework. »

16	 « The historiography of the medieval state », dans Michael Bentley (dir.), Companion to 
Historiography, London, Routledge, 1997, p. 109-129 ; « How different was England ? », 
dans Michael C. Prestwich, Richard Hugh Britnell et Robin Frame (dir.), Thirteenth-Century 
England VII. Proceedings of the Durham Conference 1997, Woodbridge, Boydell Press, 1999, 
p. 1-16 ; « The idea of the nation as a political community », art. cit., p. 54-66.

17	 Voir Claude Moatti, « Occidere pro patria : quelques réflexions sur le patriotisme », Anabases, 
12, 2010, p. 137-147.



11

com
m

unitas regni   Introduction

Les recherches récentes nous incitent aussi à réfléchir à la fois à ce qui constitue 
le fonds commun de l’expérience politique du royaume en Occident et aux 
traits qui permettent d’analyser comme autant de constructions distinctes les 
différents « royaumes ». Ces entités pouvaient être menacées par les facteurs 
de division, de dissension, des césures diverses, mais le caractère indivisible 
du regnum l’emportait, au moins en principe. Le test de la succession au 
trône en particulier permet de voir à quel point la dynastie royale était un 
support fondamental de cette consolidation, la perpétuation des structures de 
pouvoir s’avérant compromise quand la succession était mal assurée. Certaines 
communautés de royaumes étaient organisées autour de la présence physique, 
charismatique, du roi, pivot du système de pouvoir et lien avec l’au-delà, tirant 
sa légitimité de l’onction et de la permission divine. L’allégeance au roi apparaît 
alors comme un élément essentiel de la construction de la communitas regni. 
Mais le roi peut être constamment absent, physiquement ou mentalement, 
structurellement ou par accident, sans que cela vienne empêcher la constitution 
d’une « communauté de royaume ». Reste d’ailleurs à savoir si le roi est considéré 
comme étant dans ou hors de la communauté du royaume : le modèle biblique 
du peuple élu dirigé par les juges et non par un roi pouvait donner de la vigueur 
à l’idée d’une communauté « de royaume » sans roi. 

Cela amène à évoquer l’articulation entre nation et communauté de royaume, 
et la viabilité des royaumes doubles ou des constructions « impériales », reposant 
sur des territoires dotés de peuples, de coutumes et de cultures différentes. C’est 
afin d’éviter une confusion avec les « États-nations » modernes, avec leurs limites 
modernes, que Susan Reynolds fait usage de l’adjectif regnal de préférence à celui 
de national dans sa discussion 18. Car la vexata quaestio de l’État continue aussi 
à troubler le débat : on peut suivre Susan Reynolds et s’emparer de la notion 
d’État de manière pragmatique, lui donner une définition propre et s’en servir 
comme assise pour discuter les entités politiques médiévales. Mais il peut y avoir 
des communautés « régnales » sans bureaucratie ni appareil de gouvernement 
élaboré, reposant sur un gouvernement collectif. Pourquoi d’ailleurs substituer 
la notion d’État à celle de regnum, de « royaume », polysémique, et qui 
renvoie déjà en soi à l’idée d’une communauté – par exemple celle des grands 
personnages du royaume – mais aussi à celle d’une terre et à la royauté comme 
régime, voire à la couronne, à l’idée d’une province ou duché par exemple et de 
son gouvernement ?

18	 Susan Reynolds, « The idea of the nation as a political community », art. cit., p. 56 : « When 
I decided the use the word ‘regnal’ instead of ‘national’ in discussing medieval loyalties it 
was not […] because I thought medieval kingdoms were ‘not nations in the modern sense’, 
but because the word ‘national’ seems to make others focus on the modern ‘nation-states’, 
with their modern boundaries. »



12

La nécessité d’une taxonomie précise et d’une approche fine des différentes 
expériences s’impose en tout cas : derrière les termes regnum, royaume, royauté 
se profilent bien des réalités différentes, qu’il s’agit de restituer dans toute leur 
richesse. Les avancées de la bureaucratie et le contrôle des territoires varient 
d’un modèle à l’autre ; mais l’équilibre des forces, la manière de négocier entre 
les différentes composantes de la communauté, les thèmes du débat politique 
constituent autant d’aspects qui forgent l’originalité des différents modèles. 
Le sentiment d’appartenir à une communauté ancrée dans le temps est sous-
jacent pour les communautés de royaumes, et il s’agit donc de prêter attention 
à la perception que chaque communitas regni avait d’elle-même, en se projetant 
dans le passé : les narrations historiques apparaissent comme un élément 
essentiel de cette perception. Mais la communauté est aussi une construction 
proprement politique qui demande sans cesse à être réactivée, tout comme le 
sont nos modèles démocratiques aujourd’hui. 

L’approche comparative de la question en Angleterre, Écosse, France, Empire 
et Scandinavie, et la confrontation des historiographies devraient permettre 
d’offrir des voies nouvelles à la réflexion sur les structures politiques du Moyen 
Âge central. Il faudrait étendre l’aire géographique de l’enquête, en particulier 
à la péninsule Ibérique ; on peut malgré tout espérer que les questions posées 
dans ce volume conduiront à enrichir les approches des structures politiques de 
l’Europe médiévale. C’est peut-être au terme d’une telle analyse comparée qu’il 
s’avérera possible de préciser ce qui fonde la singularité de l’expérience politique 
des royaumes d’Occident et d’interroger l’universalité de ce modèle en dehors 
de l’Occident médiéval. 







PREMIÈRE PARTIE

La communitas regni, 
approches terminologiques, 

juridiques et théoriques





com
m

unitas regni  •   sup  •   2020

17

À LA RECHERCHE DU MOT COMMUNITAS 
DANS LES SOURCES NARRATIVES ET DIPLOMATIQUES 

DES XIe ET XIIe SIÈCLES

Michel Bur 
Membre de l’Institut

Communitas est un terme familier aux historiens des xiiie-xve siècles, mais 
qui ne sonne pas à l’oreille du spécialiste des siècles antérieurs. C’est pourquoi 
la première démarche, aussi modeste soit-elle, consiste à s’assurer que le mot 
existe bien dans les textes antérieurs à 1200. L’enquête risque d’être longue 
et le résultat décevant, d’autant qu’il ne peut s’agir pour le moment que d’un 
sondage et que beaucoup d’éditions anciennes n’offrent pas d’indices verborum 
satisfaisants 1. De plus, il n’est pas possible de couvrir la totalité du royaume 
de France. En conséquence, ce chapitre se limitera à la zone située à l’est 
de la Seine et de l’Oise. Il n’a d’autre ambition que d’éclairer un champ de 
recherche lexicographique déjà exploité par les auteurs de dictionnaires, mais 
en se cantonnant dans des limites chronologiques relativement étroites et sans 
prétendre aboutir à des conclusions définitives. Nous étudierons d’abord un 
certain nombre d’actes de la pratique, avant de passer à l’examen d’une plus 
ambitieuse documentation littéraire.

LES ACTES DE LA PRATIQUE

La plus récente édition d’actes princiers concerne le comte de Champagne 
Henri le Libéral (1152-1181). Ce corpus comprend 550 chartes dont les plus 
nombreux récipiendaires furent des églises, organismes capables d’en assurer 

1	 Les éditions anciennes ou récentes des cartulaires de Molesme par Jacques Laurent, Saint-
Corneille de Compiègne par Émile Morel, Saint-Nicaise de Reims par Jeannine Cossé-Durlin, 
ainsi que des cartulaires du diocèse de Troyes par Charles Lalore, de Saint-Étienne de Vignory 
par Jules d’Arbaumont, de Montier-en-Der et d’Auxerre par Constance Bouchard, entre autres, 
ne possèdent pas d’index verborum et rerum. Quant aux œuvres d’André de Fleury, Helgaud 
de Fleury, Clarius de Sens, Odorannus de Sens, Aimoin de Fleury, si les meilleures éditions 
par Robert-Henri Bautier ou, pour Hériman de Tournai, par Alain Saint-Denis, sont pourvues 
d’un tel index, celui-ci ne comprend aucune référence au mot communitas. Même remarque 
concernant les Textes relatifs à l’histoire de l’abbaye de Vézelay publiés par R. B. C. Huygens.



18

longtemps la conservation, mais aussi des particuliers généralement titulaires 
de fonctions administratives d’importance variable et, en troisième lieu, des 
collectivités qui se virent attribuer des chartes de peuplement ou de franchises. 
Or, sur ce total, seules trois chartes utilisent le mot communitas. La première, 
de 1149, donnée à l’abbaye Saint-Oyand du Jura, concède à ses prieurés de 
La Ferté-sur-Aube et de Sylvarouvres la communauté des mariages – communitas 
matrimoniorum – entre leurs hommes et ceux du comte. Les autres, de 1164 
et 1173, délivrées à deux églises de Sézanne et de Troyes, précisent que les 
biens dont jouissaient les chanoines décédés devaient revenir à la communauté 
canoniale. Dans les trois cas, l’idée incluse dans le mot communitas est celle 
d’une possession collective de droits, de biens ou de revenus dévolus à un titre 
ou à un autre à une institution religieuse 2.

La rareté du terme recherché dans les actes d’Henri le Libéral invite à faire 
un sondage dans ceux de ses prédécesseurs – hormis de Thibaud II (1125-
1152), encore en cours de traitement – qui ont été mis à la disposition des 
chercheurs dans la base HAL 3. Que constate-t-on ? Dans les 201 chartes 
comprises entre 1003, début du principat d’Eudes II, et 1125, date d’entrée 
du comte Hugues dans l’ordre du Temple, le mot communitas est absent, à la 
différence de fraternitas, qui apparaît une fois dans les années 1088-1093 pour 
désigner le lien unissant l’abbaye de Montier-en-Der à l’un de ses bienfaiteurs, 
ou encore l’adjectif communis, qui, en 1114, caractérise l’exploitation de 
pâturages accordée à la fois aux hommes de Wassy et à ceux de l’abbaye. Laissons 
de côté communis, par ailleurs assez fréquemment utilisé, pour nous en tenir 
à communitas.

Le médiocre résultat de l’enquête invite à regarder en aval vers le premier 
cartulaire de la comtesse Blanche de Navarre qui gouverna la Champagne de 
1201 à 1222, cartulaire publié par Théodore Evergates, avec un index rerum, 
en 2009. Communitas ne s’y rencontre qu’une fois sous une forme inattendue 
et qui ne correspond pas aux habitudes rédactionnelles champenoises. Il s’agit 
d’un acte délivré en 1214 par le précepteur des maisons du Temple en France à 
propos de droits d’usage dans une forêt. Il est spécifié que la communitas illius 
patrie, soit la population du territoire environnant la forêt, continuera d’en 
jouir au même titre que trois maisons templières qui se trouvent à proximité 4.

2	 Recueil des actes d’Henri le Libéral, comte de Champagne (1152-1181), commencé par 
John Benton, achevé par Michel Bur, Paris, Académie des inscriptions et belles-lettres, 
coll. « Chartes et diplômes relatifs à l’histoire de France », Paris, 2009-2013, 2 vol., n° 3, 
219, 354.

3	 http://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00638840/fr/.
4	 The Cartulary of Countess Blanche of Champagne, éd. Theodore Evergates, Toronto, 

University of Toronto Press, 2009, n° 36.



19

m
ichel bur   À

 la recherche du m
ot com

m
unitas

Il reste à confronter les chartes comtales champenoises à celles du roi Louis VI 
(1108-1137), au nombre de 457, publiées avec soin par Jean Dufour et munies 
d’un index très développé. Le mot communitas ne s’y rencontre également 
qu’une seule fois, et encore dans un vidimus suspect de la fin du xive siècle. Dans 
ce document très défectueux, qui peut être assimilé à une charte de peuplement, 
le roi octroie aux hôtes d’Auger Regis, village inconnu ou disparu aux sources du 
Loiret, de n’aller à l’ost ou à la chevauchée que collectivement : « neque ipsi in 
expeditionem vel in equitatum, nisi per comunitatem, scilicet si omnes comuniter 
ire juberentur », mesure qui était probablement destinée à limiter l’arbitraire des 
prévôts dans le choix des manants réquisitionnés pour le service armé 5. 

Résultat médiocre donc. Que va-t-il en être maintenant avec les archives 
monastiques, épiscopales ou capitulaires, du moins celles qui ont été publiées 
par des diplomatistes soucieux de mettre entre les mains des chercheurs des 
indices verborum les plus complets ? Dans le recueil des chartes de Clairvaux 
au xiie siècle édité par Laurent Veyssière en 2004, l’index ne comprend aucune 
référence aux mots communitas et societas 6. De même les chartes de Saint-
Yved de Braine publiées sous la direction d’Olivier Guyotjeannin en 2000 7 
ne fournissent que le sceau de la communia de Bapaume en 1205, la mention 
de communio dans le sens de distribution de l’Eucharistie en 1173 et aussi 
une annona communis ou une mensura communis, mais ignorent complètement 
le mot communitas. Théodore Evergates et Giles Constable, dans l’index de 
The Cartulary and Charters of Notre-Dame of Homblières n’ont relevé en 1990 
aucune mention de communitas ni de societas ni de fraternitas 8. Enfin, pour 
se limiter aux ouvrages les plus récents comprenant un index rerum utilisable, 
Dietrich Poeck, en 1986, dans Longpont, ein cluniacensisches Priorat in der 
Ile‑de‑France, n’a rencontré le mot communitas que dans un document pontifical 
des années 1184-1185, par lequel le pape Lucius III met fin à la communauté 
d’intérêts qui liait le prieuré à deux chevaliers dans l’exploitation de certains 
biens fonciers 9.

5	 Recueil des actes de Louis VI, roi de France (1108-1137), publié sous la direction de Robert-
Henri Bautier par Jean Dufour, Paris, Académie des inscriptions et belles-lettres, De Boccard, 
coll. « Chartes et diplômes relatifs à l’histoire de France », 1992-1994, 4 vol., t. I, n° 151. 
Comme le remarque Dominique Barthélemy, cet acte pourrait s’harmoniser avec l’idée d’une 
commune rurale ou d’une ville neuve avortée, s’il ne s’agissait pas d’un apocryphe.

6	 Recueil des chartes de l’abbaye de Clairvaux au xiie siècle, commencé par Jean Waquet et 
Jean-Marc Roger, poursuivi et achevé par Laurent Veyssiere, Paris, Éditions du CTHS, 2004.

7	 Le Chartrier de l’abbaye prémontrée de Saint-Yved de Braine, édité par les élèves de l’École 
nationale des chartes sous la direction d’Olivier Guyotjeannin, Paris, École des chartes, 2000.

8	 The Cartulary and Charters of Notre-Dame of Homblières, éd. Theodore Evergates en 
collaboration avec Giles Constable à partir d’un matériau préparé par William Mendel 
Newman, Cambridge (Mass.), Medieval Academy of America, 1990.

9	 Dietrich W. Poeck, Longpont, ein cluniacensisches Priorat in der Ile-de-France, München, 
Fink, 1986, p. 82.



20

Dans les limites chronologiques de cette recherche, les Actes des évêques de 
Laon des origines à 1151, dont textes et index sont dus à Annie Dufour-Malbezin 
en 2001, ne livrent qu’un seul communitas fratrum s’appliquant aux chanoines 
du chapitre cathédral et datant de 1046 10. Dépassant quelque peu les dites 
limites chronologiques, le Cartulaire du chapitre cathédral de Langres mis à la 
disposition des chercheurs en 1995 par Hubert Flammarion n’apporte aucune 
révélation. Communitas n’y figure une première fois qu’en 1229 dans un acte 
par lequel le chapitre oblige deux individus à transporter leur demeure in valle 
de communitate où ils disposeront de manses équivalents à ceux qu’ils sont 
contraints de quitter, et une seconde fois en 1248 où le chapitre et le prieuré de 
Saint-Geosmes se constituent en societas et communitas pour fonder le village 
de Moncignon 11.

Faut-il alors se tourner vers le monde paysan et les chartes qui le concernent ? 
En 2008, dans l’introduction de son ouvrage sur Les Rapports de droits de la 
Lorraine romane, Jean Coudert utilise abondamment le terme de communauté 
pour parler de la catégorie sociale concernée par ces droits 12. Or dans l’index 
des matières, il n’est jamais fait mention de communitas ni d’aucun terme 
s’en rapprochant. Les villageois sont toujours désignés comme manants de la 
seigneurie, « baniers » ou encore « porteriers » quand il s’agit de tenanciers de 
terre de meix et de quartiers et, même quand ces « porteriers » sont amenés à se 
concerter pour défendre leurs droits, ils n’apparaissent jamais comme formant 
juridiquement une communauté. Il est vrai que les records de droits exposent 
le point de vue du seigneur et que celui-ci n’entend pas voir se dresser en face 
de lui un groupe cohérent d’opposants éventuels.

En conclusion, ni les princes ni les églises ni même les petits seigneurs ruraux 
n’imaginent avoir à négocier avec des communautés. Dans tous les cas, le mot 
communitas s’applique essentiellement à l’exercice en commun de certaines 
prérogatives, à la jouissance en commun de certains droits ou de certains biens. 
Il en résulte que ceux qui se trouvent dans cette situation forment naturellement 
une communauté. C’est le cas des moines et des chanoines qui, selon le modèle 
de la chrétienté primitive, ont pour règle de mettre tout en commun. C’est 
aussi le cas des paysans quand ils disposent de communaux. Sur le plan des 
idées, il en va différemment, encore que la base matérielle du pouvoir ne soit 
jamais oubliée. Si un grand seigneur comme Henri le Libéral n’ignore pas qu’il 

10	 Annie Dufour-Malbezin, Actes des évêques de Laon des origines à 1151, Paris, Éditions du 
CNRS, 2001, n° 18.

11	 Hubert Flammarion, Cartulaire du chapitre cathédral de Langres, Nancy, ARTEM, 1995, n° 256, 
334.

12	 Jean Coudert, Les Rapports de droits de la Lorraine romane (xiiie-début du xviie siècle), Paris, 
Éditions du CTHS, 2008.



21

m
ichel bur   À

 la recherche du m
ot com

m
unitas

est titulaire d’un principatus, il préfère de beaucoup se référer à sa terra, l’aspect 
concret du pouvoir l’emportant sur toute élaboration de type idéologique le 
concernant ou concernant les hommes soumis à sa domination.

LES SOURCES NARRATIVES

Chroniques, Vies, Histoires et autres sources littéraires incluses dans cette 
enquête – laquelle n’a pas la prétention d’être exhaustive, mais simplement 
indicative – se révèlent à leur tour assez stériles.

Dans Le Livre de fondation du monastère de Mouzon, œuvre d’un moine 
anonyme de 1033 environ, communio dans son sens liturgique, communis 
qualifiant la mense conventuelle et communiter caractérisant la vie claustrale 
figurent bien dans le récit, mais il n’est fait nulle part mention de communitas 13. 
La même conclusion s’impose à la lecture de la courte chronique de l’abbaye 
de Saint-Mihiel, datant des même années, publiée par André Lesort en 1909 14. 

La Vie du pape Léon IX, rédigée par un auteur anonyme que les anciens 
dénommaient Wibert, a été composée dans les années 1048-1054. L’édition 
publiée sous la direction de Michel Parisse en 1997 est accompagnée d’une 
belle traduction de Monique Goullet, au fil de laquelle se rencontre à plusieurs 
reprises le mot communauté. Or ce mot correspond simplement à une facilité 
d’ordre stylistique pour rendre congregatio ou encore contio aggregata 15.

Terminé par un auteur anonyme en 1106, publié par Karl Hanquet en 
1906, le Cantatorium sive chronicon Sancti Huberti fournit un glossaire qui, 
comme beaucoup d’indices de cette époque, est tout à fait insuffisant. Toutefois, 
une lecture cursive de cette chronique permet d’affirmer, non sans quelque 
assurance de ne pas se tromper, que communitas y est inconnu, à la différence 
de congregatio qui s’y rencontre à plusieurs reprises, dans le texte certes, mais 
aussi dans deux lettres de Jarenton de Saint-Bénigne de Dijon et d’Hugues de 
Cluny, mot servant à désigner moines ou chanoines soumis à l’autorité d’un 
évêque ou d’un abbé 16. Un sondage dans les Gesta episcoporum Virdunensium, 
les Gesta episcoporum Mettensium et les Gesta abbatum Trudonensium donne le 
même résultat. Le glossaire très court que Georg Waitz a placé à la suite de leur 

13	 Michel Bur, Chronique ou Livre de fondation du monastère de Mouzon, Paris, Éditions du 
CNRS, 1989.

14	 Chronique et chartes de l’abbaye de Saint-Mihiel, publiées par André Lesort, Paris, 
Klincksieck, coll. « Mettensia VI », 1909.

15	 La Vie du pape Léon IX (Bruno, évêque de Toul), éd. dirigée par Michel Parisse, trad. Monique 
Goullet, Paris, Les Belles Lettres, coll. « Les classiques de l’Histoire de France », 1997, p. 31 
et 115.

16	 Cantatorium sive chronicon Sancti Huberti, éd. Karl Hanquet, Bruxelles, Kiessling et Cie, 
1906, p. 91, 94, 97, 98, 168, 212.



22

édition dans les MGH SS, 10 contient le terme communitas, mais relativement 
à des épisodes datés des années 1304, 1305 et 1364 17.

Posons donc la question : l’esprit d’association qui caractérise le xiie siècle 
va-t-il finalement conduire à la découverte dans les textes du terme communitas ? 
Rien n’est moins sûr, du moins si l’on en juge par le De vita sua de Guibert de 
Nogent 18. Cette célèbre autobiographie, dans le livre III terminé en 1115, relate 
la révolution qui a secoué la cité de Laon et vu l’assassinat de l’évêque Gaudry 
par ceux qu’unissaient une forte communio d’aspirations et d’intérêts. En bonne 
théologie, par les liens de la communion eucharistique, les fidèles ne forment 
plus qu’un seul corps. Par analogie, tous ceux qui, à Laon, étaient animés des 
mêmes sentiments de révolte, participaient à un même mouvement susceptible 
d’arracher un résultat vivement désiré. « Communio autem, novum et pessimum 
nomen », écrit Guibert, non seulement parce que le mot communio couvre des 
ambitions dommageables pour la société, mais aussi et surtout parce qu’il se 
trouve profané de façon sacrilège par ceux qui en font un usage séculier. 

Une dizaine de pages plus loin – Charles Petit-Dutaillis l’avait déjà remarqué 19 
– l’esprit de communion qui unit les insurgés se transforme en une association 
de caractère politique, devient communia, c’est-à-dire forme d’organisation 
municipale revendiquée par les insurgés. C’est cette communia execrabilis que 
stigmatise l’archevêque de Reims Raoul le Verd, parce qu’elle « soustrait par la 
violence les serfs à la juridiction de leurs seigneurs en violation des lois divines 
et humaines ». 

Au moment où Guibert passe de communio à communia se glisse sous sa plume, 
une unique fois, le mot communitas. Le contexte indique clairement que le sens 
de ce mot se rapproche de celui de communia, la communauté des communiers 
résultant de l’instauration de ladite communia, encore qu’à la fin du même 
paragraphe il soit encore question de communio. À vrai dire, déjà au début du 
récit des événements qui ont secoué Laon en 1112, communio se teintait des 
nuances propres au mot communia. Comme les deux termes pouvaient avoir à 
peu près le même contenu, il importe de ne pas les opposer artificiellement. La 
complexité des événements explique probablement les hésitations de Guibert 
dans leur utilisation.

À l’autre extrémité de la période envisagée, la Chronique de Gislebert de Mons, 
achevée par cet auteur en 1196 et dont la publication par Léon Vanderkindere 

17	 Édition de 1852. On notera l’antériorité des Monumenta dans l’établissement des indices 
verborum.

18	 Guibert de Nogent. Autobiographie, éd. Edmond-René Labande, Paris, Les Belles Lettres, 
coll. « Les classiques de l’Histoire de France », 1981, p. 320 (novum et pessimum nomen), 
332 (communitas), 360 (execrabilibus communiis).

19	 Charles Petit-Dutaillis, Les Communes françaises, Paris, Albin Michel, 1947, p. 85-92.



23

m
ichel bur   À

 la recherche du m
ot com

m
unitas

date de 1904, comprend un glossaire qui suscite aussi quelques réflexions 20. 
Il ne contient nullement le mot communitas, mais les références à amici, 
consobrini, consanguinei, proximi y sont si nombreuses qu’elles invitent à en 
examiner l’usage. La plupart de ces termes ont trait à la succession de Namur, 
comté promis dans un premier temps à Baudouin V de Hainaut, mais que son 
titulaire, Henri l’Aveugle, revenant sur sa promesse, a finalement donné, avec 
sa fille Ermesinde encore au berceau, au comte de Champagne Henri II, fils du 
Libéral, alors âgé de vingt ans. Dans la lutte qui s’engage en 1188, Baudouin 
compte sur l’aide militaire de ses consobrini, aide que ceux-ci lui ont déjà fournie 
pour ses guerres en 1182 et 1184. Mais, de son côté, Henri convoque à son ost 
tous ses vassaux, dont font partie les cousins de Baudouin. Ceux-ci doivent 
choisir entre les liens du sang et le devoir féodal et, pour la première fois en 
Champagne septentrionale, les obligations vassaliques l’emportent sur les 
réflexes claniques. La solidarité familiale cède ; les cousins qui sont aussi des 
vassaux se rangent au côté de leur seigneur Henri. À vrai dire, il est possible 
de trouver un exemple antérieur puisqu’en 1124, dans des circonstances certes 
différentes, plus dramatiques et qui mettent en scène Louis VI, le comte 
Thibaud II, grand-père d’Henri II, avait abandonné le camp de son oncle 
Henri Beauclerc pour rejoindre l’armée royale et affronter devant Reims celle 
de l’empereur Henri V, allié du roi d’Angleterre.

Pourquoi avoir évoqué ces deux cas, sinon pour montrer qu’au xiie siècle, si 
les moines et les chanoines vivent ordinairement en communauté, l’aristocratie 
ne connaît encore, quant à elle, que la solidarité du lignage, solidarité d’ordre 
biologique et juridique, combattue de plus en plus par celle, purement juridique, 
de la vassalité ?

Quand dans les années 1140-1145, Suger se retourne sur son passé pour écrire 
La Geste de Louis VI, il a une soixantaine d’années 21. Tout au long de sa vie, il 
a traité au jour le jour une multitude de problèmes, ceux d’un abbé et d’un 
décideur, avec le pragmatisme d’un paysan servi par des dons exceptionnels de 
clairvoyance et de volonté. Initiateur du style gothique et philosophe de l’art, 
entrepreneur et créateur de richesses, historien d’un grand règne et praticien des 
institutions, appliquant pour finir au gouvernement du royaume les méthodes 

20	 La Chronique de Gislebert de Mons, éd. Léon Vanderkindere, Bruxelles, Kiessling et Cie, 1904, 
p. 141 (1182), 166 (1184), 225 (1188).

21	 Suger, La Geste de Louis VI et autres œuvres, présentation Michel Bur, Paris, Imprimerie 
nationale, 1994, p. 30-37 ; pour le texte latin, Suger, Vie de Louis VI le Gros, éd. et trad. Henri 
Waquet, Paris, Les Belles Lettres, coll. « Les classiques de l’Histoire de France », 1929, p. 138 : 
communitates patrie parrochiarum. 



24

qu’il avait éprouvées à la tête de son abbaye, il a laissé sa pensée conceptuelle se 
développer naturellement au contact des événements. 

Use-t-il du mot communitas ? Une seule fois, à propos d’un épisode guerrier 
qui le mit face à Louis VI. En 1111, le roi assiège le château du Puiset dont le 
seigneur, « plus rapace qu’un loup », dévore les terres d’Église, ruine le clergé et les 
paysans. Or les communautés des paroisses des environs étaient là, communitates 
patrie parrochiarum, écrit-il, comme s’il s’était agi d’une levée en masse dans le 
proche pays, car tel est ici le sens de patria. Un prêtre chauve s’en détache et 
accomplit ce qui, pour les chevaliers, se révélait impossible… Sous la plume de 
Suger, les paroissiens de chaque village constituent en quelque sorte une unité, 
quasiment une section d’infanterie, susceptible d’apporter un concours efficace 
à la prise du château. Orderic Vital dira de son côté : « communitas in Francia 
popularis statuta est a presulibus ut presbiteri comitarentur regi ad obsidionem vel 
pugnam cum vexillis et parrochianis omnibus 22. » En France, au sens restreint du 
terme, c’est-à-dire dans le domaine royal, la communauté des gens du peuple 
est convoquée par les évêques afin que les prêtres accompagnent le roi au siège 
ou au combat avec des bannières et tous les paroissiens. Marjorie Chibnall 
note qu’Orderic n’a jamais utilisé auparavant le mot communitas et qu’il l’a 
probablement tiré de quelque document écrit non identifié. Le mot n’est pas 
non plus familier à Suger qui ne l’utilisera plus, sa pensée politique, qui tâtonne, 
s’orientant peu à peu dans d’autres directions. En effet, trois mots se succèdent 
sous sa plume : Francia, imperium, corona. 

Francia. Menacé d’une invasion par l’empereur en 1124, Louis VI se rend 
à Saint-Denis : « Il invite la France à le suivre ». Cette fois-ci, il s’agit de tout 
le royaume, la Francia occidentalis de 843 23. La défense du royaume fédère 
alors les énergies et les rassemble autour du roi. Sont présents tous les grands 
vassaux, ducs de Bourgogne et d’Aquitaine, comtes de Flandre, de Bretagne et 
d’Anjou et même, comme il a été dit plus haut, le comte de Blois Thibaud II, 
qui abandonne le parti de son oncle, le roi d’Angleterre, allié de l’empereur, 
pour répondre « à l’adjuration de la France ». L’empereur tournant casaque 
avant d’avoir affronté l’armée française devant Reims, Suger, qui est présent, 
constate : « Que l’on considère notre époque moderne ou que l’on remonte 
dans le passé, jamais la France n’accomplit exploit plus éclatant que celui-là ni, 
unissant la force de tous ses membres, ne déploya jamais plus glorieusement sa 
puissance ».

22	 The Ecclesiastical History of Orderic Vitalis, XI, éd. Marjorie Chibnall, Oxford, Clarendon Press, 
coll. « Oxford Medieval Texts », 1969-1990, 6 vol., t. VI, p. 156.

23	 Nous nous séparons de Bernard Schneidmüller sur la définition très restrictive qu’il 
donne de la Francia en 1124 (Nomen Patriae. Die Entstehung Frankreichs in der politisch-
geographischen Terminologie (10-13 Jht), Sigmaringen, Thorbecke, 1987, p. 128).



25

m
ichel bur   À

 la recherche du m
ot com

m
unitas

Cette France a pour principe constitutif la fidélité que les feudataires doivent 
à leur seigneur selon un système hiérarchisé dont Suger est le premier à donner 
une claire illustration lorsque, en 1126, le roi reconnaît que le duc d’Aquitaine 
s’interpose entre lui et le comte d’Auvergne. Le droit féodal est le ciment du 
vaste territoire dominé par le roi des Francs, lequel est en train de se transformer 
insensiblement en roi de France, titre que prendra Philippe Auguste quelques 
décennies plus tard, car l’usage devance ordinairement la titulature officielle 24. 

Imperium. Comme l’avoue le duc d’Aquitaine, Louis VI est aussi revêtu 
de l’autorité souveraine 25. C’est en vertu de son imperium qu’il s’impose à toutes 
les composantes de son royaume, duchés, comtés, châtellenies, lesquels sont 
pris, comme il vient d’être dit, dans le réseau féodal. Le roi est déjà virtuellement 
empereur en son royaume.

Corona. Cet autre concept de droit public désigne le pouvoir que le souverain 
exerce sur toute l’étendue du royaume. Le terme circule au début du xiie siècle. 
Si l’acte par lequel Louis VI en 1119 est censé prendre in manu corone Francie 
certaines possessions de l’abbaye de Cluny peut être considéré comme un faux, 
la lettre adressée par un prévôt chartrain au roi en 1115 reconnaît clairement 
que rien ne doit être entrepris au detrimentum et dedecus regni et corone  26. 
À la fin même du xie siècle, Yves de Chartres redoute déjà que l’adultère de 
Philippe Ier avec Bertrade de Montfort ne soit préjudiciable à l’avenir de la 
corona regni 27. Avec Suger, qui s’en saisit et le partage avec Louis VII, le concept 
se précise et prend d’autant plus d’importance que lui-même, en l’absence du 
roi parti en croisade en 1147, eut comme régent la charge de garder la couronne 

24	 Comme exemple, citons quelques chartes d’Henri le Libéral : Recueil des actes d’Henri 
le Libéral, comte de Champagne (1152-1181), t. I, Introduction, corpus des 539 actes, 
bibliographie, commencé par John Benton et achevé par Michel Bur, avec la collaboration 
de Dominique Devaux, Olivier Guyotjeannin, Xavier de La Selle et al., Paris, Académie des 
inscriptions et belles-lettres/De Boccard, 2009, n° 5 (1150) : regnante Ludovico rege Gallie ; 
n° 6 (1151) : Ludovico rege regnante in Francia ; n° 20 (1152) : in Galliis autem piissimo rege 
rege Ludovico. De même, Henri, qui s’intitule toujours comes Trecensis ou Trecarum, est 
appelé comes Campanie par Gislebert de Mons, Chronique, éd. cit, p. 126 : de Henrico filio 
comitis Trecensis, qui vulgariter comes Campanie dicebatur.

25	 Suger, Vie de Louis VI le Gros, éd. cit., p. 118 : regie majestatis imperio (1109) ; p. 180 : 
imperialiter in jus trahere (1109) ; p. 202 (Calixte II) imperialis et regie celsitudinis dirivativa 
consanguineitate generosus (1119) ; p. 240 : curie vestre vestro habeo imperio representare 
(1126 ?) ; p. 272 : pro regalibus insignibus et imperialibus ornamentis humilem beati Benedicti 
habitum commutando (1135).

26	 Jean Dufour, Recueil des actes de Louis VI, éd. cit., n° 100 et 442 (faux). Autre exemple, 
en 1136, Louis VI réforme l’abbaye Notre-Dame et Saint-Jean de Laon en y introduisant des 
moines ad honorem Dei et corone nostre gloriam (n° 375).

27	 Lettre 15 (1092) dans Yves de Chartres, Correspondance, éd. et trad. Dom Jean Leclercq, Paris, 
Les Belles Lettres, coll. « Les classiques de l’Histoire de France », t. I, 1949. 



26

de France 28. Au moment de sa mort, en janvier 1151, il confie son abbaye 
au roi parce qu’elle est maxima regni et corone vestre portio 29. À cette date, la 
couronne commence à se détacher de celui qui la porte pour devenir une réalité 
indépendante de celui qui en est investi.

Tout au long de son existence d’homme d’action, la pensée de Suger s’est 
enrichie au gré des circonstances. S’éloignant de la communitas parrochiarum 
patrie de l’année 1111, c’est-à-dire des communautés paroissiales unies en 
premier lieu par la communion dans une même foi – analogues à cet égard 
aux communautés monastiques scellées par une même communion au 
Christ –, l’abbé de Saint-Denis en est venu à se représenter le royaume comme 
une hiérarchie de vassaux aboutissant au prince qui dispose de l’imperium 
pour défendre la couronne dont il est le gardien. Cette orientation, qui met 
l’accent sur le pouvoir royal, ses prérogatives et sa souveraineté, est sans nul 
doute à l’origine de la pensée politique telle qu’elle se développera dans le 
royaume ultérieurement.

De fait, Les Grandes Chroniques de France relatant sous la plume de Rigord et 
de Guillaume le Breton le règne de Philippe Auguste distinguent la « communité 
de sainte Église », dont sont expulsées « les hérésies qui mal sentent des articles 
de foi », du rôle des régents pendant la troisième croisade, qui consiste à rendre 
la justice « à l’onor de nostre Seigneur et au profit de la corone de France ». 
C’est le mot couronne qui revient le plus souvent au fil des années, en 1187 par 
exemple quand le roi ordonne au duc de Bourgogne « par la foi que il devoit à 
la corone de France, qu’il rendist aus églises ce qu’il leur avoit tolu ». Plus loin, 
il est dit que le futur Louis VIII est né « pour governer la corone de France ». 
Plus tard, le roi fait jurer aux grands seigneurs « qu’ils seroient des ores en avant 
bon et loial à li et à la corone de France ». Enfin, dans l’éloge qui est fait de 
Philippe Auguste décédé en 1223, il est précisé : « Le roiaumes de France crut 
et multiplia merveilleusement. La seigneurie soutint et garda vertueusement et 

28	 Suger, Vie de Louis VI le Gros, éd. cit., p. 222 : copioso exercitu et corone devoto terciam aciem 
componunt (1124) ; RHGF, t. XVI, 1878, p. 4, n° 3 : acte de Louis VII pour Solignac, abbaye ad 
dignitatem et tuitionem corone nostre specialiter pertinens (vers 1137) ; RHGF, t. XV, p. 502, 
n° 53 : lettre de Louis VII au comte Thibaud II lui disant que l’honor corone nostre atque totius 
regni defensio reposent sur sa fidélité, ajoutant ne quid pravorum malignitas contra coronam 
nostram interim valeat machinari (1148-1149) ; RHGF, t. XVI, p. 12, n° 52 : acte de Louis VII 
pour Corbie précisant lesionem corone et majestatis nostre nos fore vindicaturos (1150-1151) ; 
RHGF, t. XV, p. 509, n° 69, lettre de Suger au roi qui se trouve en Orient : in susceptione corone 
(1149) ; ibid., p. 511, n° 75 : lettre de Suger à Sanson, archevêque de Reims, dont l’Église est la 
gemma pretiosa de capite corone regni (1149) ; ibid., p. 528, n° 120 : lettre de Suger à Henri, 
évêque de Beauvais, l’invitant à ne pas aller contra dominum regem et coronam (1150).

29	 Œuvres complètes de Suger, éd. Albert Lecoy de La Marche, Paris, Renouard, SHF, 1867, 
p. 280, n° 24.



27

m
ichel bur   À

 la recherche du m
ot com

m
unitas

le droit et la noblece de la corone de France » 30. Bref, l’éclairage n’est pas mis sur 
les composantes de la société française susceptibles de s’ériger en communitas 
regni, mais exclusivement sur le roi détenteur de la corona regni et fédérateur de 
toutes les énergies. Ce point mérite d’être souligné.

Il faut conclure cette enquête sur le mot communitas aux xie et xiie siècles, 
enquête qui se révèle assez stérile. Certes, elle pourrait se poursuivre, mais elle 
aboutirait probablement à la même constatation. Une dernière recherche sur 
l’adjectif communis-commune pourrait-elle apporter un éclairage susceptible de 
nuancer ce médiocre bilan ? Les chartes d’Henri le Libéral, par lesquelles cette 
recherche a commencé et par lesquelles elle se termine en offre de nombreux 
exemples. Il s’agit de biens possédés en commun par des chanoines qui, à 
l’occasion, donnent leur commun assentiment pour la construction d’un moulin 
après en avoir délibéré en commun. Des pâturages, un bois, un four sont d’un 
usage commun à plusieurs villages. Une maison-Dieu est commune aux pauvres 
de Provins. Il existe aussi des places publiques, c’est-à-dire communes, et la 
toponymie, enregistrant à la longue ce qui n’était à l’origine qu’une tolérance 
ou une simple concession, parle de bois et de terres appelés communia. Bref, 
les auteurs de dictionnaires ont depuis longtemps fait la liste de ces différents 
emplois de communis-commune ou encore de l’adverbe communiter. Il n’est pas 
nécessaire d’insister davantage.

Reste une dernière question : qui tient la plume ?
Des clercs pour qui l’Église est la seule communauté spirituelle, si ancienne 

qu’ils n’en parlent plus, sinon sous une forme ponctuelle teintée d’intérêts 
matériels, la communitas fratrum, monastique ou capitulaire, et d’autre part, dans 
le cadre de la petite patria aux horizons rétrécis, la communitas parrochiarum, 
comme le dit le jeune Suger, alors prévôt de Toury dans la Beauce en 1111. Et 
quand Guibert, abbé de Nogent-sous-Coucy, relate la communio des Laonnois 
et la communia qui s’instaure dans le désordre et le sang, il n’y voit, en accord 
avec l’archevêque de Reims, qu’un novum et pessimum nomen couvrant une 
conjuration exécrable.

Les agents et les familiers des seigneurs, à tous les niveaux, ignorent le 
mot communitas. C’est le cas de Gislebert de Mons, dignitaire ecclésiastique 
sans doute, mais d’abord et surtout chancelier du comte de Hainaut 
Baudouin V. Dans l’aristocratie qu’il fréquente et qui entoure le prince, il ne 

30	 Grandes Chroniques de France, t. VI, Louis le Jeune et Philippe II Auguste, p. 101 (« communité 
de sainte Eglise »), 135 (« la foi que il devoit à la corone de France »), 166 (« pour governer la 
corone de France »), 189 (« au profit de la corone de France »), 365 (« bon et loial à li et à la 
corone de France »), 370 (« le droit et la noblece de la corone de France »).



28

distingue que solidarités lignagères et liens de vassalité. Quant aux sergents qui 
enregistrent les records de droits lorrains, ils se préoccupent plus des avantages 
réservés aux seigneurs que des intérêts des paysans.

Suger, en raison de son rôle historique, jette les bases d’une science politique 
toute entière tournée vers la définition du pouvoir royal. Devenu dans sa 
vieillesse régent, c’est-à-dire en quelque façon chef d’État, il a le souci de la 
France qui a déjà l’obscure vocation de se confondre avec la Gaule puisque 
Denis, le trois fois saint Denis, a été envoyé en Gaule pour l’évangéliser. Nul ne 
doit contester l’imperium du roi, qui porte la couronne et qui use du droit féodal 
comme instrument de gouvernement. Comme il a été dit plus haut, la pensée 
de Suger fait l’impasse sur le peuple sans qui cette couronne n’existerait pas.

À l’issue d’une enquête certes trop limitée dans le temps et dans l’espace, 
il n’est pas interdit de se demander pourquoi le mot communitas est si rare 
dans les sources diplomatiques et narratives des xie et xiie siècles ni de risquer 
une hypothèse en réponse à cette question. Celle-ci prendra la forme d’un 
triptyque, dont chacun pourra esquisser les prolongements.

À l’époque envisagée, la seule communauté véritable n’est autre que l’Église. 
Elle est fondée sur la foi au Christ et sur une participation aux sacrements. 
Toutefois, au temps de la monarchie sacrale, c’est-à-dire avant le triomphe de la 
Réforme grégorienne, l’Église se confond avec l’Empire, confusion que Frédéric 
Barberousse s’efforcera de prolonger en Allemagne jusqu’à la fin du xiie siècle. 
De l’Empire, forme visible de l’Église invisible, Otto de Freising se fera l’ultime 
témoin en composant son Historia de duabus civitatibus 31. De la sorte, il n’y a 
pas de place pour d’autres communautés sinon, au plus modeste niveau, celles 
des paroisses ou des monastères.

Cependant, force est de reconnaître que l’empire des Saliens et des Staufer 
n’est plus celui de Charlemagne, qu’il ne couvre plus la majeure partie de 
l’Europe et que la Francia occidentalis, qui s’étend de l’Atlantique aux Quatre 
Fleuves, a gagné son indépendance sous la direction d’une dynastie, certes peu 
redoutable à ses débuts, mais qui s’est enracinée et qui dure. Dans ce contexte, 
postérieurement à la Réforme grégorienne, mais avec l’aide et le conseil du clergé, 
tout est fait pour que le roi, qui est sacré et qui porte la couronne d’abord par 
élection puis par succession héréditaire, devienne l’égal de l’empereur et dispose 
de l’imperium sur toute l’étendue de son royaume. C’est autour du souverain 
que doit se construire l’État. En conséquence, les premiers balbutiements de la 

31	 Chronik oder die Geschichte der Zwei Staaten, éd. Adolf Schmidt et Walther Lammers, 
Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, coll. « Ausgewählte Quellen zur deutschen 
Geschichte des Mittelalters », 1960, t. XVI.



29

m
ichel bur   À

 la recherche du m
ot com

m
unitas

pensée politique française exaltent le roi, mais ignorent les peuples sur lesquels 
s’exerce sa souveraineté. 

Il est enfin un autre royaume qui, plus encore que la France, est demeuré à 
l’écart du système impérial germanique, parce qu’il n’a pas fait partie du monde 
carolingien : c’est l’Angleterre. Or, dans ce pays, le pouvoir royal s’est vu limiter 
par la Grande Charte en 1215, contester par le mouvement des barons en 
1258. L’affaiblissement de la couronne s’y est accompagné de l’émergence, non 
pas du peuple, mais de l’aristocratie qui s’est imposée dans les assemblées. De 
tels événements éclairent sans nul doute l’apparition de la formule communitas 
regni, qui ne se rencontre pas sur le Continent durant la période étudiée.

Ainsi, la recherche du mot communitas dans les sources narratives et 
diplomatiques conduit naturellement, selon le titre d’un ouvrage de Joseph 
R. Strayer, aux « origines médiévales de l’État moderne 32 ».

32	 Joseph R. Strayer, On the Medieval Origins of the Modern State, Princeton, Princeton 
University Press, 1970 (trad. fr., Les Origines médiévales de l’État moderne, Paris, Payot, 
1979).





com
m

unitas regni  •   sup  •   2020

31

TERRA – POPULUS – REX.  
LA COMMUNAUTÉ DU ROYAUME VUE DE L’EXTÉRIEUR

Georg Jostkleigrewe 
Université de Halle

LA COMMUNAUTÉ DU ROYAUME, LA FRANCE ET L’EMPIRE. REMARQUES PRÉLIMINAIRES 

Dans la majorité des textes réunis dans ce volume, on constate que l’on ne 
retrouve pas, à proprement parler, le concept anglo-écossais de communitas 
regni dans les sources continentales ; et la présente contribution ne fait pas 
exception. Cela ne veut pas dire, bien évidemment, qu’il serait impossible 
d’étudier des formes de cohésion politique au niveau du royaume de France 
ou de l’Empire tardo-médiéval, ni que les contemporains ne disposeraient pas 
d’outils intellectuels pour conceptualiser la cohésion de ces entités politiques ; 
les contributions d’Yves Sassier, de Karl Ubl ou encore de Lydwine Scordia 
explorent des perspectives juridiques et politico-philosophiques relatives à 
ces questions 1.

Toujours est-il que la formule de « communauté du royaume » est étrangère 
aux discours politiques continentaux, et que ses équivalents possibles ne 
fonctionnent pas tout à fait de la même manière que ce concept insulaire. En 
effet, la notion anglaise de communitas regni est le reflet d’une constellation 
spécifique qui a marqué de manière spécifique les xiiie et xive siècles en 
Angleterre. Elle consiste à opposer les droits souverains de cette entité théorique 
et fictive qu’est la communitas regni aux aspirations monarchiques d’une royauté 
en conflit avec une opposition baronniale ou parlementaire 2. Les barons rebelles 
qui se posent en défenseurs de la communauté du royaume postulent donc une 
unité politique afin de fortifier leur position dans la confrontation avec le roi. 

1	 Voir, dans le présent volume, les contributions de ces auteurs.
2	 Voir la définition donnée par Natalie Fryde, The Tyranny and Fall of Edward II, 1321-1326, 

Cambridge, Cambridge University Press, 1979, p. 17 : « The term “community of the realm” 
was the traditional name, employed by the baronial opposition to Henry III, for the ultimate 
consenting body. »



32

En France et en Allemagne, rien de tel. Dans l’Empire, le concept d’un 
dualisme constitutionnel entre « Kaiser und Reich » – une conception qui 
oppose l’empereur à l’ensemble des états de l’Empire tout en intégrant les deux 
partis dans une même structure politique – ne se développe que lentement au 
cours du Bas Moyen Âge 3. En France, la mise en avant d’une unité française 
a toujours été considérée comme un processus initié par les représentants du 
pouvoir royal ou du moins servant les intérêts de celui-ci 4. Dans cette optique, 
la contestation du pouvoir centralisateur de la monarchie ne s’exprime pas 
par le développement d’un concept d’unité politique antagoniste, mais par la 
création d’identités régionales concurrentes ; ce processus a été observé dans le 
cas breton, par exemple 5.

Ces quelques réflexions laissent supposer que, de part et d’autre du Rhin, il 
n’y a probablement pas d’équivalent véritable du concept de « communauté 
du royaume ». On ne retrouve pas cette articulation caractéristique entre la 
propagation d’une unité politique et son emploi contestataire dirigé contre 
le représentant suprême de cette même unité. Si, en revanche, l’on étudie 
de manière distincte les deux composantes du concept de communitas regni 
– à savoir les constructions d’une unité politique d’une part, les discours 
contestataires de l’autre – l’on trouvera certainement des analogies. En France, 
l’on retrouve assurément le type de conflits qui, à plusieurs reprises, ont déchiré 
l’Angleterre des xiiie et xive siècles ; mais ces conflits français produisent 
d’autres discours que celui de la communitas regni 6. En France comme dans 

3	 Voir Peter Moraw, Von offener Verfassung zu gestalteter Verdichtung. Das Reich im späten 
Mittelalter. 1250-1490, Berlin, Propyläen Verlag, 1985, ici p. 416‑421. 

4	 Voir dans ce sens, par exemple, Jacques Krynen, L’Empire du roi. Idées et croyances 
politiques en France, xiiie-xve siècle, Paris, Gallimard, 1993, p. 303 : « Avec l’apparition des 
historiographes officiels [au xive siècle], l’histoire, depuis longtemps l’auxiliaire du pouvoir, 
devient très ouvertement un support du pouvoir », ainsi que le jugement, plus nuancé, de 
Bernard Guenée, Histoire et culture historique dans l’Occident médiéval, Paris, Aubier-
Montaigne, 1980, p. 332-354, ici p. 339-341.

5	 Voir Laurence Moal, L’Étranger en Bretagne au Moyen Âge. Présence, attitudes, perceptions, 
Rennes, PUR, 2008, ici p. 347‑372.

6	 L’étude de « conflits de partis » du xiiie et de la première moitié du xive siècle n’occupe pas 
le devant de la scène médiéviste en France. Pourtant, les symptômes qui accompagnent 
ces conflits – notamment les chutes de favoris – sont bien connus : par exemple les travaux 
récents de Thierry Dutour, « Faveur du Prince, immoralité politique et supériorité sociale 
dans le royaume de France à la fin du Moyen Âge xiiie-xve siècles », Cahiers de l’Institut 
d’anthropologie juridique, 16, 2008, p. 421-435 ; id., « Les affaires de favoris dans le royaume 
de France à la fin du Moyen Âge (xiiie-xve siècle) », dans Luc Boltański et al. (dir.), Affaires, 
scandales et grandes causes. De Socrate à Pinochet, Paris, Stock, 2007, p. 133-148. Voir 
en outre le mémoire d’habilitation de Xavier Hélary, L’Ascension et la chute de Pierre de 
La Broce, chambellan du roi († 1278). Étude sur le pouvoir royal au temps de Saint Louis 
et de Philippe III (v. 1250-v. 1280) ; je remercie l’auteur pour l’envoi d’un exemplaire de 
son ouvrage non publié. Pour une étude des conflits de parti dans la société politique 
française entre 1250 et 1360, je me permets de renvoyer également à Georg Jostkleigrewe, 
Monarchischer Staat und „Société politique“. Politische Interaktion und staatliche 



33

georg jostkleigrew
e   La com

m
unauté du royaum

e vue de l’extérieur

l’Empire, il existe sans aucun doute des traditions, voire des idéologies, qui 
sont capables de promouvoir un sentiment d’unité au sein de la structure 
politique ; mais la genèse et la « vie » de ces traditions ne sont pas liées à des 
oppositions baronniales comme celles qui ont mené à la « guerre des barons » 
contre Henri III d’Angleterre ou aux rébellions contre son petit-fils Édouard II 
et les favoris de celui-ci.

Étudier le concept de communitas regni en dehors de l’île Britannique nous 
oblige donc à choisir entre l’étude des équivalents « fonctionnels » (tels que les 
discours contestataires de la noblesse baronniale) et l’examen des équivalents 
« sémantiques » (tels que les discours qui promeuvent l’unité d’une structure 
politique). Devant ce choix, la présente contribution opte pour l’analyse 
sémantique, en adoptant par ailleurs une perspective particulière. Nous 
étudierons la communauté du royaume de France telle qu’elle a été perçue, aux 
xiiie et xive siècles, par des chroniqueurs et poètes allemands : comment cette 
« communauté française » est-elle construite par les observateurs étrangers ? 

À première vue, cette approche est assez éloignée de nos réflexions initiales 
sur les valeurs fonctionnelles et sémantiques de la notion de communitas regni. 
Il s’agit avant tout de savoir comment les contemporains pensent l’unité d’un 
royaume étranger – la France en l’occurrence –, ce qui suscite tout un jeu de 
questions sur les identités collectives. À la fin, pourtant, l’approche choisie 
nous permettra de revenir sur le terrain du « fonctionnel » et à la question 
cruciale de l’usage concret qui est fait de l’idée d’une unité française dans les 
communications et les interactions politiques – non pas en France, bien sûr, 
mais au dehors de ce pays. 

LA « COMMUNAUTÉ DU ROYAUME » VUE DE L’EXTÉRIEUR :  

REGARDS ALLEMANDS SUR LES FRANÇAIS

Les regards extérieurs sur la France présentés dans les pages qui suivent sont 
des regards allemands. L’analyse couvre les xiiie et xive siècles ; les exemples 
traités sont tirés des historiographies et littératures vernaculaires et, à un 
degré moindre, latines. L’étude commence par une des rares constellations de 
conflit franco-allemand du Moyen Âge. Nous ne traiterons pas de la bataille 
de Bouvines, dont le huitième centenaire a été commémoré en 2014, mais des 

Verdichtung im spätmittelalterlichen Frankreich [État monarchique et « Société politique ». 
Interaction politique et affermissement des structures étatiques dans la France tardo-
médiévale], Ostfildern, Thorbecke, 2018, notamment p. 184-211, 233-304. – Il va sans dire 
que les conflits entre le parti navarrais et Jean le Bon ainsi que les confrontations entre les 
partis de Bourgogne et Orléans, entre Bourguignons et Armagnacs, qui marquent la fin du 
xive et la première moitié du xve siècle ont suscité plus d’attention, sans pour autant qu’on les 
ait forcément examinés de façon comparatiste.



34

conflits qui ont opposé Français et Allemands en Italie dans les années 1266 et 
1268 : il s’agit de la lutte entre les Anjou et les Hohenstaufen pour le royaume 
de Sicile. 

La médiévistique actuelle ne présente pas ces confrontations comme des 
conflits nationaux : il s’agit plutôt de la lutte entre deux dynasties princières 
qui agissent indépendamment des pouvoirs centraux de leurs pays d’origine. 
En outre, la confrontation elle-même est motivée avant tout par la lutte entre 
l’Église de Rome et les héritiers de Frédéric II, l’empereur déposé en 1245. 
Aux yeux des historiens modernes, le caractère franco-allemand de ces conflits 
italiens est donc très réduit – et l’on ne saurait dire qu’ils ont tort 7. 

Et pourtant, nos collègues médiévaux développent parfois une autre vision des 
choses. Des poètes « politiques » allemands présentent la lutte contre Charles 
d’Anjou comme un devoir quasi-national et en font une obligation pour les rois 
post-Hohenstaufen. Ainsi le soi-disant « Écolâtre d’Esslingen » s’en prend-il au 
roi Rodolphe de Habsbourg qui se soustrait à son devoir : 

Der Scharle hat driu spil verpfliht:
swer der deheinz verliurt, des leben ist ein wiht;

ez gilt den lip und anders niht.
des wil daz lant Cecilje bürge sin.

daz erste spil ist buf genant;
daz flor der prinze, er brach die bunde sa zehant;

des gab er leben unde lant.
daz ander spil verlor künc Kuonradin,

daz heizet wol von houbte: ouwe,
wan daz verklagte er niemer me.

zem dritten spil sost Ruodolf niht ze gach:
ez mag wol heizen hacka nach.

ich waen, der Scharle kunne es im ze vil 8.

Scharle d’Anjou – c’est ainsi que le poète rend la prononciation française de ce 
nom – a défié les successeurs de Frédéric II dans un « jeu » ; le vainqueur gagnera 
le royaume de Sicile, les autres perdront la vie. Or Manfred le bâtard, le prince 
de Tarente, et Conradin, le petit-fils de Frédéric II, ont perdu leurs « jeux ». Par 

7	 Pour la conquête angevine du royaume de Sicile et le gouvernement de Charles d’Anjou, voir 
Peter Herde, Karl I. von Anjou, Stuttgart, Kohlhammer, 1979 ; Jean Dunbabin, Charles I of 
Anjou. Power, Kingship, and State-making in Thirteenth-century Europe, London, Longman, 
1998 ; ead., The French in the Kingdom of Sicily, 1266-1305, Cambridge, Cambridge University 
Press, 2011, qui parle pourtant de « French conquest of the kingdom of Sicily » (p. 1).

8	 Voir Schulmeister von Esslingen, Politische Lyrik des deutschen Mittelalters, éd. Ulrich 
Müller, Göppingen, Verlag Alfred Kümmerle, 1972, t. I, p. 88.



35

georg jostkleigrew
e   La com

m
unauté du royaum

e vue de l’extérieur

conséquent, Rodolphe n’a pas trop envie de recommencer la lutte : Scharle est 
trop habile joueur 9...

Dans le genre historiographique, les tendances à la « nationalisation » de la 
lutte entre Angevins et Hohenstaufen sont parfois plus marquées encore que 
chez l’Écolâtre d’Esslingen. Cela vaut par exemple pour la Chronique rimée 
autrichienne d’Ottokar ouz der Geul. Parmi les historiographes vernaculaires 
allemands, ce petit noble styrien donne le récit le plus détaillé, le plus romanesque 
et peut-être aussi le plus inexact des événements. Ottokar, qui rédige sa chronique 
au début du xive siècle, décrit les conflits entre Charles d’Anjou et ses adversaires 
en des termes nationaux. Parmi les acteurs historiques, il distingue entre trois 
grandes identités ou appartenances ethniques : l’on trouve premièrement les 
Français de Charles d’Anjou (Franzoisaere) ; ensuite les Allemands (Tiutsche) qui 
soutiennent Conrad IV de Hohenstaufen ainsi que son frère bâtard Manfred 
et son fils Conradin qui succombent finalement à Charles d’Anjou ; enfin, le 
troisième parti est celui des Italiens (Walhe), les welsches, qui se caractérisent 
entre autres par leur déplorable inconstance. Si le chroniqueur se contente 
de désigner les partisans provençaux et francophones de Charles d’Anjou par 
l’ethnonyme de « Français » sans les différencier davantage, il reprend peut-être 
en cela les discours des Italiens tant guelfes que gibelins : l’on retrouve ce même 
usage chez Saba Malaspina et Bartolomée de Neocastro qui, pourtant, diffèrent 
clairement dans leur appréciation de la domination angevine 10. 

Chez Ottokar, les stéréotypes nationaux servent à expliquer certaines évolutions 
de l’histoire : la défaite de Conradin, par exemple, aurait été le résultat d’un 
manque de discipline caractérisant les Allemands d’antan 11. Plus importantes 
que ces jeux de stéréotypes sont les grandes lignes de la narration : à en croire 
le chroniqueur styrien, la lutte contre les derniers Hohenstaufen constitue en 
quelque sorte une affaire spécifiquement française. Invité par le pape et les 

9	 Pour un renvoi plus positif à Rodolphe de Habsbourg, voir ibid., p. 89, v. 5 et suiv. : « Hebch 
und valken twang er zOsterlanden unde in Stire;/daz mag in Pülle erschrecken wol die rappen 
und die gire ». Konrad attend l’intervention du roi en Pouille ; à la différence de l’Écolâtre, 
il s’en prend moins à Charles d’Anjou qu’au clergé (« rappen unde gire » – « ibis chauves 
et vautours »). – Soulignons que ces documents ne représentent nullement les reflets 
d’une opinion publique monolithique ; pour une analyse plus exhaustive des témoignages 
respectifs, je me permets de renvoyer à ma thèse : Das Bild des Anderen. Entstehung 
und Wirkung deutsch-französischer Fremdbilder in der volkssprachlichen Literatur und 
Historiographie des 12.-14. Jahrhunderts, Berlin, Duncker & Humblot, 2008.

10	 Pour l’identité « française » de Charles d’Anjou et de la « gens gallica » qui l’a suivi en Italie, 
voir par exemple Saba Malaspina, Chronicon, éd. Walter Koller/August Nitschke, MGH SS, 35, 
1999, l. VIII, cap. 2, p. 285 ; Bartolomeo de Neocastro, Historia Sicula, éd. Giuseppe Paladino, 
Bologna, Nicola Zanichelli, coll. « Rerum italicarum scriptores », XIII/3, 1921, p. 10 et suiv.

11	 Voir Ottokar von Steiermark, Österreichische Reimchronik, éd. Josef Seemüller, MGH Dt. 
Chron., 5, 1890-1893, 2 vol., v. 3068 et suiv. : [Après un premier succès dans la bataille, les 
Allemands] « nâch ir sit si sich freuten/roubes und gewinnes./wand leider solhes sinnes/sint 
die Tiutschen meisteils alle ».



36

cardinaux, le comte d’Anjou – appelé Karlot et désigné comme margrave de 
Provence par Ottokar – vient en Italie pour y combattre les aspirations des 
héritiers de Frédéric II. En 1254, il est défait par Conrad IV (qui, peu après, 
aurait été assassiné) ; et, dans les douze ans qui suivent, il lutte sans succès contre 
Manfred, le successeur de celui-ci. Ce n’est qu’après la trahison d’une partie des 
Siciliens que Charles réussit à vaincre Manfred en bataille rangée 12. 

Historiquement parlant, le récit de cette « guerre de Douze Ans » que Charles 
aurait menée en Italie est faux, on le sait bien. Mais ce qui importe plus, c’est 
que les heurs et malheurs de Charles d’Anjou en Italie ne sont pas décrits 
comme tels par le chroniqueur. Il les désigne au contraire comme « les affaires 
des Français en Sicile » (« der Franzoisaere dinc in Cecili »). Cette obstination 
spécifiquement « française » de lutter sans répit contre Manfred amène par 
conséquent le chroniqueur à invectiver contre cette gent : « Reht als die swîn den 
haber/unverwert ezzen,/alsô wolden frezzen/Franzoiser den selben man » (« tout 
comme les porcs mangeraient l’avoine si on ne les en empêchait pas, les Français 
voulaient dévorer Manfred ») 13. 

Soulignons que l’utilisation de catégories nationales pour la description des 
conflits entre Charles d’Anjou et les Hohenstaufen ne s’accompagne pas, chez 
Ottokar, d’une analyse qui explique l’évolution historique par les seuls motifs 
nationaux. Loin de là ! Le chroniqueur styrien ramène les événements qu’il 
raconte à toutes sortes de causes – sauf les antagonismes nationaux. Si « les » 
Français se battent en Pouille contre « les » Allemands, c’est la papauté qui en 
est responsable. Si Charles d’Anjou fait exécuter le jeune Conradin – un fait 
qui est rapporté par la majorité des chroniques vernaculaires allemandes 14 – ce 
n’est pas à cause d’une quelconque déloyauté française ; c’est plutôt le résultat 
d’un complot qui implique le pape et le roi de Bohême, Otakar Przemyśl, qui 
se serait défait ainsi d’un de ses concurrents 15.

Cette observation ne veut pas dire qu’une analyse « nationale » des causes de 
l’histoire serait absolument impossible au Moyen Âge. L’auteur du Chronicon 
rhythmicum Austriacum – qui d’après son éditeur Wilhelm Wattenbach serait 
à peu près contemporain des événements qu’il rapporte – explique en effet par 
des sentiments nationaux ou du moins par une sorte de solidarité française le 

12	 Le récit des guerres entre Charles d’Anjou et les successeurs de Frédéric II occupe la première 
partie de la chronique d’Ottokar jusqu’au v. 974 ainsi que les v. 2699-3552.

13	 Ottokar von Steiermark, Österreichische Reimchronik, éd. cit., v. 244 et suiv.
14	 Voir Georg Jostkleigrewe, Das Bild des Anderen, op. cit., p. 246 et suiv.
15	 Voir Ottokar von Steiermark, Österreichische Reimchronik, éd. cit., en particulier v. 3102-3259. 

L’intérêt particulier d’Otakar Przemyśl aurait consisté dans l’élimination de Frédéric de Bade 
qui, de par sa mère, possédait des droits sur les duchés d’Autriche et de Styrie qu’Otakar 
détenait depuis 1251 et 1260 respectivement. Le soutien qu’apportait Frédéric à Conradin 
s’explique en effet par l’espoir que ce dernier, redevenu roi des Romains, chasserait Otakar 
hors de ces fiefs. Frédéric de Bade fut décapité à Naples aux côtés de Conradin.



37

georg jostkleigrew
e   La com

m
unauté du royaum

e vue de l’extérieur

recours de la papauté à Charles d’Anjou : « Le pape français appelle Charles de 
France ; il l’investit en Pouille, et celui-ci soumet les royaumes limitrophes aux 
Français 16. » Il est vrai qu’aucune des chroniques germanophones ne présente 
l’affaire sous un jour tellement brutal ; et même dans le cas du Chronicon 
rhytmicum Austriacum, il se pourrait que les tournures choisies reflètent plus 
un effort de rhétorique qu’un sentiment anti-français. Ceci n’empêche pas que 
le recours à des interprétations nationales dans un contexte tel que celui des 
confrontations entre les Anjou et les Hohenstaufen – qui, somme toute, ne 
s’y prête que médiocrement – reste significatif. Il nous incite à réexaminer le 
rôle que peuvent jouer les catégories nationales pour la perception de l’autre, 
français en l’occurence. 

PENSER LA NATION AU MOYEN ÂGE ?

La tâche de cette contribution consiste donc à rapprocher le problème de la 
« communauté du royaume » de la question épineuse de la nation médiévale. 
Longtemps pris pour un fait quasiment a-historique, existant depuis des 
temps immémoriaux, la médiévistique du xxe siècle s’est mise à historiciser la 
nation médiévale en cherchant ses origines et ses fondements conceptuels. En 
Allemagne, de telles recherches ont été menées dans le cadre du programme 
NATIONES 17. Dans le cadre de ce programme financé par la Deutsche 
Forschungsgemeinschaft (DFG) dans les années 1970 et 1980, deux grandes 
approches ont été poursuivies : l’une (que la recherche actuelle appellerait peut-
être « essentialiste ») se demandait si les nations médiévales existaient comme 
entités sociologiques. L’autre, constructiviste, consistait avant tout à analyser 
l’univers discursif et les conceptions des contemporains médiévaux. C’est cette 
seconde approche qui seule nous intéresse ici : est-ce que les auteurs médiévaux 
et les sociétés auxquelles ils appartiennent conçoivent – ou construisent – leur 
propres identités collectives comme des identités nationales ? Est-ce qu’ils 
conçoivent les peuples, royaumes, principautés ou ethnies voisins comme 
des nations ? 

16	 Voir Chronicon Rhythmicum Austriacum, éd. Wilhelm Wattenbach, MGH SS, 25, 1880, p. 350-
368, v. 736 : « Karolum de Francia Francus papa vocat » ; v. 795 et suiv. : « Clemens papa 
Karolum Apulis prefecit, / Regnaque finitima Francis hic subiecit. / Karolus odibilem incolis 
se fecit, / Manum stringens, ritibus horum se obiecit ». Pour la datation de la chronique, voir 
ibid., p. 349.

17	 Pour un bilan des travaux de ce « Schwerpunktprogramm », voir Helmut Beumann, « Die 
Entstehung der europäischen Nationen im Mittelalter. Ein Schwerpunkt der Deutschen 
Forschungsgemeinschaft », Jahrbuch der historischen Forschung in der Bundesrepublik 
Deutschland (1979), 1980, p. 39-41 ; id., « Europäische Nationenbildung im Mittelalter. Aus 
der Bilanz eines Forschungsschwerpunktes », Geschichte in Wissenschaft und Unterricht, 39, 
1988, p. 587-593.



38

En France et en Allemagne, l’on a tendance à dater l’apparition de cette 
construction idéologique qu’est la nation de l’époque tardo-médiévale. Suivant 
Claudius Sieber-Lehmann, un premier nationalisme allemand serait né ou 
aurait été systématisé lors des « guerres de Bourgogne », c’est-à-dire pendant 
les guerres des villes et principautés haute-allemandes et suisses contre Charles 
le Téméraire 18. Pour la France, Colette Beaune avait retracé dix ans plus tôt la 
« naissance de la nation France », dans le contexte notamment de la guerre de 
Cent Ans 19. Depuis, l’intérêt pour la nation médiévale a décru en Allemagne – 
alors que l’intérêt global pour les identités collectives a connu un essor certain 20. 
La médiévistique française, en revanche, a continué à étudier le problème de 
la nation médiévale ; en 2013 encore, « Nation et nations au Moyen Âge » 
constituait le thème du XLIVe congrès de la SHMESP 21.

Si certains auteurs continuent de considérer la nation prémoderne comme 
un fait acquis dont la réalité pose peu de problèmes 22, d’autres se montrent 
plus sceptiques 23. D’autres chercheurs, enfin, nient tout simplement l’existence 

18	 Voir Claudius Sieber-Lehmann, Spätmittelalterlicher Nationalismus. Die Burgunderkriege 
am Oberrhein und in der Eidgenossenschaft, Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1995, 
en particulier p. 11-14 : l’auteur y discute les problèmes de l’application de concepts 
sociologiques définissant le nationalisme – phénomène que Sieber-Lehmann lui-même 
entend comme le fait de « penser en catégories nationales ». 

19	 Voir Colette Beaune, Naissance de la nation France, Paris, Gallimard, 1985.
20	 Ne citons à titre d’exemple que les études récentes sur la construction d’identités et 

d’altérités dans l’espace scandinave : Volker Scior, Das Eigene und das Fremde. Identität 
und Fremdheit in den Chroniken Adams von Bremen, Helmolds von Bosau und Arnolds 
von Lübeck, Berlin, Akademie Verlag, 2002 ; David Fraesdorff, Der barbarische Norden. 
Vorstellungen und Fremdheitskategorien bei Rimbert, Thietmar von Merseburg und Helmold 
von Bosau, Berlin, Akademie Verlag, 2005 ; Thomas Foerster, Vergleich und Identität. Selbst- 
und Fremddeutung im Norden des hochmittelalterlichen Europa, Berlin, Akademie Verlag, 
2009.

21	 Voir Nation et nations au Moyen Âge. Actes du XLIVe Congrès de la SHMESP (Prague, 23 
mai-26 mai 2013), Paris, Publications de la Sorbonne, 2014 ; parmi les contributions, nous 
renvoyons aux remarques introductives de Pierre Monnet, « Nation et nations au Moyen 
Âge. Introductions », p. 9-34, qui mesure le champ de recherche que représente la nation 
médiévale, avec plusieurs passages à valeur bibliographique (notamment p. 11-15, 24-28) 
et l’indication de cinq maximes de recherche (p. 32-34). Parmi les auteurs de ce volume – 
dont la première partie (« Construction et reconstruction de la nation ») recouvre le champ 
d’intérêt travaillé dans le présent article – se trouvent d’ailleurs plusieurs chercheurs qui 
ont contribué au présent volume : Isabelle Guyot-Bachy, « Le lexique de la “nation” dans 
l’historiographie royale française (xiie-xive siècle) », p. 93-106 ; Lydwine Scordia, « L’amour du 
roi est-il une composante politique de la “nation France” au xiiie siècle ? », p. 217-229. Pour 
une discussion de la recherche sur l’identité française au Bas Moyen Âge, je me permets 
de renvoyer à Georg Jostkleigrewe, « Die Identität der Franzosen und der Standpunkt der 
anderen. André de Coutances’ “Romanz des Franceis” (ca. 1200) und der normannische Blick 
auf Frankreich », Francia, 37, 2010, p. 49-76, ici p. 51-54.

22	 Voir Michel Bouchard et Gheorghe Bogdan, « From barbarian other to chosen people. The 
etymology, ideology and evolution of “nation” at the shifting edge of medieval Western 
Christendom », National Identities, 17, 2015, p. 1-23.

23	 Voir, par exemple, la critique « social-constructiviste » de Patrick Geary, qui entreprend 
la déconstruction de l’essentialisme positiviste à l’égard de toute identité ethnique (pas 



39

georg jostkleigrew
e   La com

m
unauté du royaum

e vue de l’extérieur

d’identités nationales au Moyen Âge. C’est le cas de la plupart des modernistes 
et contemporanéistes, mais aussi de beaucoup de médiévistes 24. En Allemagne, 
où la question du national n’intéresse plus vraiment personne, l’on accepte 
le verdict des contemporanéistes d’autant plus facilement que l’abandon 
de concepts nationaux semble garantir les chercheurs contre les reproches 
d’anachronisme. 

Il se pourrait en effet que certaines de ces dissensions résultent moins d’une 
interprétation différente des réalités historiques que de malentendus concernant 
ce ce que nos collègues respectifs comprennent par « nation » ou « nationalisme ». 
Il serait sans doute utile pour la discussion scientifique de passer en revue les 
différentes définitions du national ; il est tout aussi évident que dans le cadre de 
la présente contribution, un tel travail ne saurait être mené à bien. Contentons-
nous de présenter ici le modèle qui sert de base à nos réflexions postérieures 
sur les conceptions nationales du Moyen Âge. Il s’agit d’un modèle qui a été 
proposé par Jean-Marie Moeglin il y a une vingtaine d’années. En effet, Moeglin 
comprend la naissance ou la construction d’identités nationales comme un 
processus historiographique qui consiste à établir un lien intangible entre un 
peuple et son pays, en affirmant en même temps le « passé immémorial » de 
ce même peuple – caractérisé par sa langue, ses mœurs et ses lois spécifiques 25. 
Il trouve en outre dans la définition du regnum chez Fulbert de Chartres ce qu’il 
appelle le « modèle idéal de l’État-nation dans l’historiographie médiévale » 26, 
l’unité de terra, populus et rex.

seulement la nation) : « Ethnic Identity as a situational construct in the Early Middle Ages », 
Mitteilungen der anthropologischen Gesellschaft in Wien, 113, 1983, p. 15-26.

24	 Ne citons, pour la France, que Nicolas Offenstadt, organisateur (avec d’autres) d’un atelier 
sur « Guerres, nation, sentiment national à la fin du Moyen Âge. Retour critique » (Panthéon-
Sorbonne, 1er mai 2013). En outre, une jeune chercheuse française a récemment étudié 
l’impact de l’idéologie royale et nationale sur les relations entre Charles VII et les bourgeois 
de Rouen reconquis : Élise Wintz, Les Rouennais et Charles VII. Étude des relations et de 
la communication entre roi et ville après un changement seigneurial (1449-1461), thèse 
de l’Université de Heidelberg, 2013 ; l’auteur, tout en esquivant la question épineuse du 
nationalisme médiéval, plaide contre l’hypothèse selon laquelle l’identité française aurait 
joué un rôle important à Rouen. 

25	 « [La création historiographique d’une identité nationale consiste dans] le fait de donner 
une identité “nationale” à un peuple en établissant entre lui et un pays donnée une relation 
désormais intangible qu’atteste l’identité de nom entre ce peuple et ce pays [...]. Cela 
débouche sur l’affirmation et la démonstration d’un passé immémorial de ce peuple. » 
(Jean-Marie Moeglin, « Nation et nationalisme du Moyen Âge à l’époque moderne (France/
Allemagne) », Revue historique, 301, 1999, p. 537-553, ici p. 541) ; voir aussi id., « Die 
historiographische Konstruktion der Nation – „französische Nation“ und „deutsche Nation“ 
im Vergleich », dans Joachim Ehlers (dir.), Deutschland und der Westen Europas, Stuttgart, 
Jan Thorbecke, 2002, p. 353-377.

26	 Voir Jean-Marie Moeglin, « Die historiographische Konstruktion der Nation », art. cit., p. 354 ; 
Fulbert de Chartres, Tractatus contra Judaeos, PL, t. CXLI, 1880, col. 307 : « Tria ergo sunt 
sine quibus regnum esse non potest, terra videlicet, in qua regnum sit ; populus, qui terram 
ipsam inhabitet; et persona regis electi, qui terram vindicet, et populum regat. »



40

Cette triade d’éléments ethniques, spatio-géographiques et politiques est 
d’un côté parfaitement médiévale et, de l’autre, suffisamment moderne pour 
se retrouver dans les manifestations du nationalisme contemporain. Parmi les 
devises qui marquent le nationalisme allemand du xxe siècle, on trouve des 
formules qui reprennent la structure sémantique de « terra – populus – rex ». 
Les soldats de 1914 se battent pour « Kaiser, Volk und Vaterland » (« Empereur, 
peuple allemand et patrie ») ; les nazis propagent le slogan « Ein Volk. Ein 
Reich. Ein Führer ». Il va sans dire que les équivalences sémantiques entre les 
formules médiévale et contemporaine ne coïncident pas nécessairement avec 
des équivalences fonctionnelles ; il est plus que probable que le nationalisme 
contemporain possède une autre qualité que la construction médiévale de la 
nation telle que la conçoit Jean-Marie Moeglin. Ceci n’empêche pas que le 
modèle proposé par ce dernier fournit un outil important pour l’analyse des 
conceptions médiévales. Aussi vérifierons-nous l’existence ou l’absence de la 
triade « terra – populus – rex » dans l’historiographie et la littérature allemandes. 
La France médiévale est-elle une nation aux yeux des Allemands contemporains ?

PENSER LA « NATION FRANCE » DANS L’ALLEMAGNE MÉDIÉVALE

En l’absence de réflexions explicites sur le caractère du royaume de France, 
de ses habitants et de ses rois, notre analyse doit se borner à repérer les traces 
que d’éventuelles conceptions nationales ont laissées dans l’univers discursif 
d’une société ou dans l’univers conceptuel d’un auteur individuel. Ces vestiges 
sont perceptibles dans les jeux d’équivalences qui imprègnent les textes 
– ou, autrement dit, nous les observons là où l’un des éléments de la triade 
terra – populus – rex se substitue aux autres sans pour autant changer le sens 
fondamental de l’énoncé. 

Pour citer un exemple des plus banals : dans certains cas, l’appartenance d’un 
lieu à une sphère linguistique suffit aux auteurs médiévaux pour le localiser 
dans la sphère politique correspondante. Ainsi, Ottokar de Styrie situe la ville 
de Verdun (Vierdung) en France (« in Frankriche »). C’est étonnant parce que 
Ottokar compte parmi les chroniqueurs allemands qui fustigent le plus les 
prétendus empiètements français sur l’Empire ; en principe, il aurait donc 
intérêt à souligner l’appartenance à l’Empire de cet évêché lorrain. Or, la 
mention de Verdun apparaît dans la chronique hors de tout contexte politique 
et dans le cadre de la relation d’un miracle 27. Il est donc probable que l’auteur ne 
connaissait pas la localisation exacte de la ville, mais qu’il la savait francophone 

27	 Voir Ottokar von Steiermark, Österreichische Reimchronik, éd. cit., v. 33538-33841 ; il s’agit 
du récit d’une vision de l’au-delà qu’eut un riche bourgeois de Verdun. 



41

georg jostkleigrew
e   La com

m
unauté du royaum

e vue de l’extérieur

à cause de ses marchands commerçant avec Venise, et que, par conséquent, il la 
situait en France – tout comme d’autres auteurs d’ailleurs 28.

Citons un second exemple qui est d’autant plus intéressant qu’il est 
directement lié à la formulation d’une identité française. Il se trouve dans un 
poème du début du xive siècle qui chante les hauts faits du landgrave Louis de 
Thuringe pendant la troisième croisade. Lors du siège de Saint-Jean d’Acre, le 
landgrave se voit confronté à une situation où non seulement les Bavarois et les 
Souabes, mais aussi les contingents français se préparent à déserter. Dans cette 
situation, c’est un chevalier français qui harangue ses compatriotes : 

Dô sprach alsô ein ritter zû,
(er was ein Franzoisêre [...]):

„Ôwê, Frankrîche, wie
dîn hôhez lop sich nidert hie!

dîn blûnde wirde velbet,
dîn liehter prîs selbet,

dîn kunic sunde hât begân,daz er hât dise hie gelân.
[...] alle rittêre von unserm lande,
ûrs hiewesens sie haben schande

und mûzen sich ûrs zwîvels schamen.
herre, ich wil in gotes namen

mit û“, er zu dem fursten sprach 29.

Un chevalier prit alors la parole (c’était un Français) : « Hélas ! France, comme 
ta renommée s’avilit ici ! La fleur de ta dignité se fane, l’éclat de ta gloire 
s’obscurcit. Ton roi a commis un péché en laissant ceux-là venir ici. – Toute la 
chevalerie de notre pays est honnie par la couardise que vous [c’est-à-dire les 
chevaliers français] montrez ici. Seigneur, au nom de Dieu, j’irai avec vous », 
dit-il au prince.

Ce que nous observons ici, c’est l’adéquation entre le pays – la France –, son 
roi et sa population noble ; la couardise des croisés devant Saint-Jean d’Acre 
couvre de honte non seulement les coupables, mais le royaume et la France 
tout entière. 

Si l’on laisse ces exemples isolés pour l’analyse de chroniques entières, la 
démonstration devient plus difficile. Je me contente ici de résumer en quelques 

28	 Voir Ruprecht von Würzburg, « Von zwein koufmannen », dans Mittelhochdeutsche 
Übungsstücke, éd. Heinrich Meyer-Benfey, Halle, Niemeyer, 1909, p. 109 : « Es lit in 
franckenriche/Ein stat die ist vol riche/Die ist virdun genant/Und von kaufluten wol bekannt. »

29	 Die Kreuzfahrt des Landgrafen Ludwigs des Frommen von Thüringen, éd. Hans Naumann, 
Berlin, Weidmannsche Buchhandlung, MGH Dt. Chron., 4, 1923, v. 4150-4169.



42

mots mes recherches antérieures sur la chronique d’Ottokar de Styrie 30. Ce 
dernier est sans doute le chroniqueur vernaculaire qui s’intéresse le plus à la 
France. Ottokar présente en effet le royaume de France comme une unité qui est 
remarquablement homogène du point de vue politique et ethnique. À côté du 
roi, il n’existe pas de concurrent politique sérieux. Les seigneurs et les bourgeois 
qui, à plusieurs reprises, sont mentionnés comme des acteurs politiques, restent 
pourtant anonymes. Leur activité est centrée sur la royauté et les institutions 
de la monarchie naissante. Les nobles se trouvent à la cour du roi ; avec les 
bourgeois « von allem dem lant/unde ûz den steten 31 » – de tout le pays donc – ils 
forment les armées royales et participent aux assemblées du royaume 32. 

Dans ce cadre, la royauté est présentée comme une institution qui ne se définit 
pas seulement à travers l’espace géographique qu’elle domine, mais par son 
rapport au groupe ethnique des Français. La chronique désigne Philippe le 
Bel comme le seigneur ou le roi des Français : « der Franzoisaer herre 33 » ou 
« kunic der Franzois 34 ». Parfois, il est « le » Français tout court : « der Franzois ». 
Il commande « la force de tous les Français » (« aller der Franzoisaere maht ») et 
l’envoie en cas de nécessité « hors du pays des Français » (« ûz der Franzoisaere 
lant ») 35.

Par conséquent, l’attachement et la fidélité politique des sujets concernent 
de manière égale la monarchie et le territoire du royaume ; leur dévouement 
est en même temps pour la couronne et le pays. Bien que la noblesse française 
n’apprécie pas trop les guerres de Flandre, elle manifeste sa solidarité après 
chaque défaite royale :

Die herren algelîche
lobten bî ir triwen,

si liezen sich immer riwen
die smaehe und die schande,
diu der krône und dem lande

waere widervarn 36.

30	 Voir pour les passages qui suivent Georg Jostkleigrewe, Das Bild des Anderen, op. cit., 
p. 125-134 ; id., « Ganzer frid noch staeter suon ... wirt nimmer ûf der riviere der zweier rîche 
gemerke – eine deutsch-französische Erbfeindschaft ante litteram ? Ottokar von Steiermark 
und die problematische Konstruktion „nationaler“ Grenzen in vornationaler Zeit », dans 
Ulrich Knefelkamp et Kristian Bosselmann-Cyran (dir.), Grenze und Grenzüberschreitung im 
Mittelalter, Berlin, Akademie Verlag, 2007, p. 37-53, ici p. 43-49.

31	 Voir Ottokar von Steiermark, Österreichische Reimchronik, éd. cit., v. 64900 et suiv.
32	 Voir ibid., v. 32759 et suiv., 64207 et suiv., 64245 et suiv., 64322 et suiv., 65209, 74961, 

64893 et suiv.
33	 Ibid., v. 32670, 35219, 74621.
34	 Ibid., v. 33416.
35	 Ibid., v. 33026, 32889, 39768.
36	 Ibid., v. 64253 et suiv.



43

georg jostkleigrew
e   La com

m
unauté du royaum

e vue de l’extérieur

[Après la bataille de Courtrai] les seigneurs nobles promirent de ne jamais 
oublier le déshonneur et la honte que la couronne et le pays avaient essuyés.

Une même observation vaut pour la population entière : 

Dô man [des kunigs schaden unde leit] dô innen wart,
nû wart von herzen beswârt

daz lantvolc über al.
michel jâmer unde quâl

huop sich in dem lande. […]
Sich huop angst unde nôt.

nieman gedâhte noch enweste [...]
daz dheinem kunic von Francrîch

dehein sache sô smaelich
waere widervarn

bî deheinen jârn 37.

Quand on aperçut [après les Matines de Bruges] la douleur et les pertes 
subies par le roi, les populations rurales [ou: la population de toute la terre ?] 
s’attristèrent. Beaucoup de gémissements furent entendus au pays. On éprouvait 
angoisse et peur. Personne ne se souvenait qu’aucun roi de France n’eût jamais 
subi pareille honte.

Pour Ottokar, le royaume de France forme donc une communauté homogène, 
une identité collective qui se définit par des critères politique, spatial et 
ethnique concurrents. Cette vision d’une communauté homogène dans son 
espace, d’un peuple centré sur la royauté s’affirme encore si l’on prend en 
considération les horizons géographiques de la chronique d’Ottokar (carte 1). 
En notant sur une carte toutes les mentions de la France, de ses régions, villes et 
habitants, on s’aperçoit vite que la France joue un grand rôle dans la chronique 
d’Ottokar, mais en tant qu’espace monolithique. Sur les 60 ans que parcourt 
Ottokar, elle apparaît avec un total de 192 mentions réparties en 22 scènes 
historiographiques. À l’intérieur du royaume, en revanche, et à part la Flandre 
et la Guyenne anglaise, le chroniqueur styrien ne mentionne que les centres du 
pouvoir royal (à savoir Paris et Reims, ville du sacre) ainsi que Dijon (Tischoue) 
qu’Ottokar prend vraisemblablement pour une ville d’Empire, à en juger par 
certains détails de son récit. Ce qui compte, c’est l’unité d’un royaume centré 
sur son roi. 

37	 Ibid., v. 63945 et suiv.



V
ill

es M
en

tio
n 

sim
pl

e

2 
à 

3 
m

en
tio

ns

4 
à 

6 
m

en
tio

ns

pl
us

 d
e 

6 
m

en
tio

ns

Ré
gi

on
s

M
en

tio
n 

sim
pl

e

2 
à 

3 
m

en
tio

ns

4 
à 

6 
m

en
tio

ns

pl
us

 d
e 

6 
m

en
tio

ns

0
10

0
20

0
30

0 
km

Fi
gu

re
 1

 : 
H

or
iz

on
 h

is
to

ri
og

ra
ph

iq
ue

 d
’O

tt
ok

ar
 d

e 
St

yr
ie

, C
hr

on
iq

ue
 r

im
ée

M
en

ti
on

s d
e 

la
 F

ra
nc

e 
et

 d
es

 li
eu

x-
di

ts
 si

tu
és

 a
u 

ro
ya

um
e 

de
 F

ra
nc

e 
(d

’a
pr

ès
 le

 c
hr

on
iq

ue
ur

) a
in

si
 q

ue
 d

es
 F

ra
nç

ai
s (

à 
l’i

nt
ér

ie
ur

 c
om

m
e 

à 
l’e

xt
ér

ie
ur

 d
e 

la
 F

ra
nc

e)

1.
 H

or
iz

on
 h

is
to

ri
og

ra
ph

iq
ue

 d
’O

tt
ok

ar
 d

e 
St

yr
ie

, C
hr

on
iq

ue
 ri

m
ée

. M
en

ti
on

s 
de

 la
 F

ra
nc

e 
et

 d
es

 le
ux

-d
it

s 
si

tu
és

 a
u 

ro
ya

um
e 

de
 F

ra
nc

e 
 

(d
’a

pr
ès

 le
 c

hr
on

iq
ue

ur
) a

in
si

 q
ue

 d
es

 F
ra

nç
ai

s 
(à

 l’
in

té
ri

eu
r c

om
m

e 
à 

l’e
xt

ér
ie

ur
 d

e 
la

 F
ra

nc
e)



45

georg jostkleigrew
e   La com

m
unauté du royaum

e vue de l’extérieur

La structure spécifique des horizons géographiques de la Chronique rimée 
autrichienne témoigne en outre d’une autre obsession d’Ottokar – à savoir 
l’intérêt pour la frontière franco-impériale et pour les empiètements du roi de 
France sur l’Empire. Au lieu de parler de l’histoire française proprement dite, 
le chroniqueur styrien nous raconte l’histoire des agressions françaises dans cet 
espace lorrain et bourguignon qui serait l’objet des convoitises de la royauté 
française. Rien de surprenant alors s’il demande, par la bouche de l’archevêque 
de Trèves, l’élection d’un roi des Romains qui possède assez de pouvoir pour 
reconquérir ce que le roi de France a usurpé dans la zone frontalière entre 
royaume et Empire 38.

Dans sa présentation de la France, la chronique d’Ottokar est exceptionnelle 
à bien des égards : en ce qui concerne le degré d’élaboration de cette vision de 
la France comme unité tant spatiale que politique et ethnique, l’on ne trouve 
rien de comparable dans les autres chroniques vernaculaires de l’époque. Cela 
ne veut pas dire que les autres chroniqueurs présentent une vision tout à fait 
différente : dans la Chronique universelle saxonne (Sächsische Weltchronik), 
par exemple, la définition du peuple français s’appuie également sur le lien 
privilégié entre le peuple et son territoire. Afin de distinguer entre les Francs 
français et les Francs allemands ou franconiens, le chroniqueur explique que 
« les Francs habitant l’Allemagne furent appelés Vranken et les Francs habitant 
la France furent appelés Franzoisaere 39. » On trouve même çà et là l’idée d’un 
antagonisme politique à base nationale : « Sint de Dudischen vorsten den kore 
gewunnen, de koninge van Vrankrike hateden dat sere [...], se nedereden oc gerne 
dat rike 40 » (« Depuis que les princes allemands avaient acquis le droit d’élir 
l’empereur, les rois de France étaient très mécontents de ce fait ; depuis, ils 
avaient l’habitude de déshonorer l’Empire »).

Mais ces débuts de nationalisme historiographique ne marquent pas le reste 
de la chronique ; en particulier, ils ne se traduisent pas en une présentation 
« nationale » de la France suivant le modèle de Fulbert de Chartres, comme 
le démontre l’horizon géographique des mentions de la France et des Français 
dans la Chronique universelle saxonne (carte 2).

38	 Ibid., v. 39755 et suiv. : « Der bischolf von Trier, [...] der meinte die rehtikeit, / wand im von 
herzen was leit, / daz der von Francrîche/rômischem rîche / sô vil des sînen vor hât ; / darumb 
er die fursten bat, / daz ein solher helt/ze kunic wurd erwelt, [...] der hab/gewalt, witze unde 
kraft / unde solhe ritterschaft, / dâmit er gewalticlich/mug gevarn in Francrîch. »

39	 Voir Sächsische Weltchronik, éd. Ludwig Weiland, MGH Dt. Chron., 2, 1877, p. 128, chap. 94 : 
« De to Dudischeme lande besaten, de worden geheten Vranken, de to Vrancrike waren, de 
worden geheten Franzoisere. »

40	 Voir ibid., p. 150, chap. 134 : « Dat Romische rike was wante an desse tit to Constantinopole 
[...], wante an den koning Karle, mit deme quam dat rike an de Vranken, unde darna an de 
Dudischen herren. Sint de Dudischen vorsten den kore gewunnen… »



V
ill

es M
en

tio
n 

sim
pl

e

2 
à 

3 
m

en
tio

ns

4 
à 

6 
m

en
tio

ns

pl
us

 d
e 

6 
m

en
tio

ns

Ré
gi

on
s

M
en

tio
n 

sim
pl

e

2 
à 

3 
m

en
tio

ns

4 
à 

6 
m

en
tio

ns

pl
us

 d
e 

6 
m

en
tio

ns

0
10

0
20

0
30

0 
km

Fi
gu

re
 2

 : 
H

or
iz

on
 h

is
to

ri
og

ra
ph

iq
ue

 d
e 

la
 C

hr
on

iq
ue

 u
ni

ve
rs

el
le

 sa
xo

nn
e

M
en

ti
on

s d
e 

la
 F

ra
nc

e 
et

 d
es

 li
eu

x-
di

ts
 si

tu
és

 a
u 

ro
ya

um
e 

de
 F

ra
nc

e 
(d

’a
pr

ès
 le

 c
hr

on
iq

ue
ur

) a
in

si
 q

ue
 d

es
 F

ra
nç

ai
s (

à 
l’i

nt
ér

ie
ur

 c
om

m
e 

à 
l’e

xt
ér

ie
ur

 d
e 

la
 F

ra
nc

e)

2.
 H

or
iz

on
 h

is
to

ri
og

ra
ph

iq
ue

 d
e 

la
 C

hr
on

iq
ue

 u
ni

ve
rs

el
le

 s
ax

on
ne

. M
en

ti
on

s 
de

 la
 F

ra
nc

e 
et

 d
es

 le
ux

-d
it

s 
si

tu
és

 a
u 

ro
ya

um
e 

de
 F

ra
nc

e 
 

(d
’a

pr
ès

 le
 c

hr
on

iq
ue

ur
) a

in
si

 q
ue

 d
es

 F
ra

nç
ai

s 
(à

 l’
in

té
ri

eu
r c

om
m

e 
à 

l’e
xt

ér
ie

ur
 d

e 
la

 F
ra

nc
e)



47

georg jostkleigrew
e   La com

m
unauté du royaum

e vue de l’extérieur

D’autres historiographes – et notamment les chroniqueurs qui s’inspirent de 
la tradition alsacienne du Chronicon d’Ellenhard de Strasbourg – partagent avec 
Ottokar l’intérêt pour les conflits frontaliers dans la Romania impériale ; ils les 
présentent même comme des conflits entre omnis Gallia et tota Theutunia – sans 
pour autant donner une description dense de la « nation française » comparable 
à celle présentée par le chroniqueur styrien 41.

INTERPRÉTATION

Comment interpréter cet état de choses ? Sommes-nous en présence de textes 
qui témoignent de l’existence d’une identité nationale dans le royaume de 
France ? Si l’on opte pour cette solution, il faut à tout le moins reconnaître que 
la chronique d’Ottokar – qui semble aller le plus loin dans ce sens – est marquée 
par de grosses inexactitudes et un penchant certain pour le romanesque. 

Ou faut-il conclure au contraire que les conflits frontaliers dont parlent les 
chroniques produisent, du côté allemand, des sentiments nationalistes qui, 
ensuite, sont re-projetés en quelque sorte sur la France ? À première vue, c’est 

41	 Pour une vue d’ensemble de ces chroniques du Sud-Ouest de l’Allemagne qui dépeignent 
les relations entre le roi des Romains et le roi de France à la fin du xiiie siècle comme étant 
« en principe hostiles » et « toujours près d’une guerre majeure », voir Bertram Resmini, Das 
Arelat im Kräftefeld der französischen, englischen und angiovinischen Politik nach 1250 
und das Einwirken Rudolfs von Habsburg, Köln/Wien, Böhlau, 1980, p. 116 et suiv. Parmi 
les chroniques, voir en particulier Ellenhardi Chronicon, éd. Philipp Jaffé, MGH SS, 17, 
1861, p. 128, 130 et suiv. ; Annales Colmarienses maiores, éd. Philipp Jaffé, ibid., p. 216. La 
recherche allemande a souligné la tendance qu’ont ces auteurs à interpréter les conflits dans 
la zone frontalière comme des conflits franco-allemands, voir Rüdiger Schnell, « Deutsche 
Literatur und deutsches Nationsbewußtsein im Spätmittelalter und Früher Neuzeit », dans 
Joachim Ehlers (dir.), Ansätze und Diskontinuität deutscher Nationsbildung im Mittelalter, 
Sigmaringen, Jan Thorbecke, 1989, p. 247-319, ici p. 271 et suiv. ; Rolf Sprandel, « Frankreich 
im Spiegel der spätmittelalterlichen Historiographie Deutschlands », dans Ingrid Karsten, 
Werner Paravicini, René Pérennec (dir.), Kultureller Austausch und Literaturgeschichte im 
Mittelalter/Transferts culturels et histoire littéraire au Moyen Âge. Colloque tenu à l’Institut 
historique allemand de Paris 16.-18. mars 1995, Sigmaringen, Jan Thorbecke, 1998, p. 35-45, 
ici p. 37 ; Heinz Thomas, « Nationale Elemente in der ritterlichen Welt des Mittelalters », 
dans Joachim Ehlers (dir.), Ansätze und Diskontinuität…, op. cit., p. 345-376, ici p. 364 et 
suiv. Une critique de cette interprétation figure chez Jean-Marie Moeglin, « La Gallia entre 
la Francia et la Germania au cours des derniers siècles du Moyen Âge », dans Bernard 
Guenée et Jean-Marie Moeglin (dir.), Relations, échanges, transferts en Occident au cours 
des derniers siècles du Moyen Âge. Hommage à Werner Paravicini, Paris, Académie des 
inscriptions et belles-lettres, De Boccard, 2010, p. 37-48, ici p. 40, n. 8 : selon Jean-Marie 
Moeglin, le conflit entre omnis Gallia et tota Theutunia ne se référerait pas à un conflit entre 
royaume et Empire, mais entre les parties francophones et germanophones de l’Empire. 
En ce qui concerne les récits contemporains aux événements, cette interprétation me 
semble très plausible. Il reste néanmoins le problème de la polysémie du terme Gallia qui 
pouvait toujours signifier « France » (problème qu’évoque Jean-Marie Moeglin lui-même, 
p. 44 et suiv.). Comment donc les historiographes médiévaux qui utilisaient les chroniques 
alsaciennes – à commencer par Ottokar de Styrie ! – interprétaient-ils ces descriptions de 
conflits entre Gallia et Theutunia ?



48

ainsi que les choses se passent. Si le chroniqueur Ottokar dépeint le royaume 
de France comme une entité monolithique et qu’il a tendance à interpréter les 
conflits opposant des francophones à des germanophones comme des conflits 
entre la France et l’ensemble de l’Empire, cela pourrait bien se produire en 
réaction à ces luttes interminables qu’il observe sur la frontière occidentale de 
l’Empire. La prétendue confrontation franco-allemande en Pouille, les conflits 
frontaliers des années 1280 et 1290 et aussi les conflits franco-flamands dans 
lesquels le chroniqueur styrien, mû par une sorte de solidarité germanophone, 
prend ouvertement le parti des Flamands – le tout pourrait être le résultat d’un 
premier nationalisme allemand basé sur la perception du roi de France comme 
agresseur monstrueux. 

On rapprochera ces narrations historiographiques qui consistent à dénoncer 
l’agressivité française d’une constellation historique qui est discutée à nouveau 
depuis quelques années. Face à l’essor de l’État monarchique et de ses 
institutions, les conflits politiques qui opposent différents acteurs de part et 
d’autre de la frontière franco-impériale prennent une allure nationale. Alors que 
pendant des siècles des acteurs locaux ou régionaux avaient mené seuls ces luttes, 
ils cherchent maintenant à s’assurer le soutien des pouvoirs centraux et à les 
intéresser à leurs conflits. Dans ce contexte, les acteurs « impériaux » inventent 
le spectre d’un expansionnisme français ou du moins l’exagèrent 42. C’est dans 
ces sources que puisent Ottokar et d’autres historiographes qui racontent 
l’histoire des empiètements français sur l’Empire ; et il nous semble peu douteux 
que la recherche allemande du xxe siècle qui a retracé l’expansionnisme français 
a largement surestimé le témoignage de ces textes. 

D’un autre côté, il ne faut pas non plus sous-estimer ces textes – non pas à un 
niveau factuel, bien sûr, mais en ce qui concerne le niveau des représentations. 
Même si cet expansionnisme français qui a tant hanté les esprits des historiens 
« prussiens » d’il y a cent ans est une fiction, les discours anti-expansionnistes ne 
le sont pas. Ils existent – et ils existent en dehors des conflits concrets qui les ont 
provoqués. L’exemple d’Ottokar est significatif à cet égard : si son intérêt pour 

42	 Cette interprétation suit les réflexions entreprises par Jean-Marie Moeglin, « Französische 
Ausdehnungspolitik am Ende des Mittelalters. Mythos oder Wirklichkeit », dans Franz Fuchs, 
Paul-Joachim Heinig et Jörg Schwarz (dir.), König, Fürsten und Reich im 15. Jahrhundert, Köln/
Weimar/Wien, Böhlau, 2009, p. 349-374 ; et id., « La frontière comme enjeu politique à la 
fin du xiiie siècle. Une description de la frontière du Regnum et de l’Imperium au début des 
années 1280 », dans Nils Bock, Georg Jostkleigrewe et Bastian Walter (dir.), Faktum und 
Konstrukt, Münster, Rhema, 2011, p. 203-220, ici p. 203, n. 2. Je me permets également de 
renvoyer à Georg Jostkleigrewe, « Entre pratique locale et théorie politique : consolidation 
du pouvoir, annexion et déplacement des frontières en France (début xive siècle). Le cas du 
Lyonnais et des frontières méditerranéennes », dans Stéphane Péquignot et Pierre Savy 
(dir.), Annexer ? Les déplacements de frontières à la fin du Moyen Âge, Rennes, PUR, 2016, 
p. 75-96.



49

georg jostkleigrew
e   La com

m
unauté du royaum

e vue de l’extérieur

les guerres « franco-allemandes » en Pouille s’explique peut-être par le fait qu’un 
prétendant au duché d’Autriche est décapité à Naples aux côtés de Conradin, 
les conflits jurassiens et lorrains ne le touchent que de loin par l’implication 
des rois Habsbourg ; quant aux guerres de Flandre, elles ne le concernent pas 
du tout. 

Par un jeu de traditions historiographiques, les discours « nationaux » qui 
servent au départ à dénoncer l’agressivité française dans un but bien concret 
ont ensuite développé une vie autonome. Ils font désormais partie de l’univers 
discursif allemand et, même s’ils ne le dominent aucunement, ils peuvent être 
réactivés à tout moment. Ce qui se produit quelque quarante ans plus tard, au 
début de la guerre de Cent ans, lorsque la majorité des chroniqueurs allemands 
adopte le parti du roi d’Angleterre...

Résumons nos réflexions en trois thèses qui relient les présentes recherches 
au champ d’étude qui est celui de ce volume, à savoir le problème de la 
« communauté de royaume ».
1.	 Le regard extérieur sur le royaume de France montre que la communauté 

de ce royaume peut bel et bien être conçue comme une entité « nationale ». 
Il reste que cette constatation est relativement peu significative : elle vaudrait 
probablement pour tous les royaumes, et notamment pour ceux que les 
auteurs ne connaissent pas trop bien. L’exemple d’Ottokar montre en outre 
que la vision la plus cohérente d’une « nation France » est présentée par 
l’auteur qui se soucie peut-être le moins de l’exactitude de cette vision. 

2.	T out comme la notion de « communauté de royaume », le concept d’un 
expansionnisme français – qui est parfois accompagné par la construction 
d’identités ou d’antagonismes nationaux – est d’abord un outil politique 
utilisé dans des conflits bien concrets. Pour les acteurs qui s’y réfèrent, 
l’expansionnisme français forme moins la cause d’une inimitié durable 
qu’un argument pour s’assurer le concours d’autres acteurs – tout comme le 
recours à la communitas regni est peut-être moins un idéal politique qu’un 
prétexte pour s’opposer à la politique royale. 

Une dernière thèse reprend les deux autres en les généralisant :
3.	A près la lecture d’un bon nombre de chroniques bas-médiévales, il nous 

semble peu convaincant de nier l’existence de concepts nationaux au Moyen 
Âge. En revanche, si des conceptions nationales qui correspondent à peu près 
aux nôtres sont très répandues, leur importance politique reste restreinte. 
Nous avons vu qu’il est possible de les utiliser à des fins politiques et que 
cet usage mène parfois à une certaine « autonomisation » de ces discours 
nationaux ; ils développent, pour ainsi dire, une vie propre. Toujours est-il 



50

que c’est seulement après plusieurs siècles d’existence qu’ils commencent à 
occuper le devant de la scène. Il reste donc douteux que le national forme 
un des fondements de cette « communauté du royaume » au sens large que 
nous étudions dans ce présent volume. Au Moyen Âge, la cohésion politique 
repose sur d’autres bases.



com
m

unitas regni  •   sup  •   2020

51

UN ASPECT JURIDIQUE DE LA « COMMUNAUTÉ 
DU ROYAUME » : LA RÉFLEXION DES ROMANISTES 

DU MOYEN ÂGE SUR LA CAPACITÉ, OU L’INCAPACITÉ 
DU PEUPLE À CONTRÔLER LE GOUVERNANT

Yves Sassier 
Sorbonne Université Lettres

L’aspect juridique de la communitas regni est une question complexe, car le 
juridique touche inévitablement, dans ce cas précis, à la relation entre le prince 
et son peuple et donc au politique. Le statut d’une communitas civitatis au sein 
d’un ensemble plus vaste qu’est un royaume ou une principauté peut être évoqué 
sous sa dimension juridique en scrutant les chartes constitutives de l’universitas 
et les documents de la pratique. Ces textes peuvent nous permettre d’évaluer la 
capacité de la communauté en question en tant qu’association : sa capacité à agir en 
tant qu’être collectif, à habere corpus à l’image d’une personne physique, à posséder 
un sceau et un coffre communs, à exprimer, faire valoir et défendre ses droits par 
l’intermédiaire de ses représentants, à remplir ses devoirs comme le ferait n’importe 
quelle personne physique titulaire de droits et de devoirs. Ce statut peut être aussi, 
grâce aux actes de la pratique, évoqué au travers de la définition juridique de la 
relation entre la communauté et ses instances dirigeantes : ces dernières sont-elles 
les mandataires d’une personne morale ayant pleine capacité, celle de les nommer 
comme de les révoquer, celle de décider les mesures qu’appliqueront leurs instances 
dirigeantes ? ou la communauté n’est-elle qu’une mineure incapable, ayant des 
droits mais ne les exerçant pas, les instances dirigeantes se donnant le rôle d’un 
tuteur représentant les intérêts de son pupille ? Ici, les actes du pouvoir qui sont à 
l’origine de telles universitates, ainsi que les actes de la pratique, aident à trancher 
de telles questions. Dans l’histoire de la théorie juridique de l’universitas civitatis, 
ils fournirent en outre de multiples exempla susceptibles de servir aux romanistes 
et canonistes – ces derniers jouèrent entre les décennies 1150-1250 un rôle majeur 
dans l’analyse théorique et la définition des droits et prérogatives de la civitas 1 – qui 

1	 Albert Rigaudière, « Regnum et civitas chez les décrétistes et les premiers décrétalistes 
(1150 env.-1250 env.) », dans Théologie et droit dans la science politique de l’État moderne, 
Rome, École française de Rome, 1991, p. 117-153.



52

se penchèrent très tôt, dès le xiie et les premières décennies du xiiie siècle, sur la 
question de son statut et de sa capacité à gérer ses propres affaires.

Il n’en est pas de même, au Moyen Âge, de la communauté que forment les 
habitants d’un royaume : pas, ou fort peu – l’Angleterre des xiiie-xve siècle est 
l’une des rares exceptions – de textes officiels fondateurs des droits de cette 
« communauté de royaume », pas en tout cas dans le sens de la définition d’un 
statut global, de type constitutionnel, régissant la relation de cette communauté 
avec celui ou ceux qui la gouvernent. Cela fait que la dimension du problème 
devient fatalement aussi politique et idéologique, comme le montrent bien 
les recherches de Brian Tierney, dans le sillage immédiat de celles de Sergio 
Mochi Onory, sur le rôle de la religion et du droit canonique comme ferments 
du constitutionnalisme moderne 2. Belle et vaste réflexion que celle-ci, d’où 
émerge l’idée que c’est au Moyen Âge que la confluence des analyses des juristes 
de l’utrumque jus, des théologiens et des aristotéliciens du xiiie et du xive siècle 
a préparé le terreau où a pu éclore le constitutionnalisme. Brian Tierney a ainsi 
fort bien montré que les canonistes ont joué un rôle majeur dans cette évolution, 
comme le soulignent, après d’autres, comme celles d’Yves Congar 3, les analyses 
de cet auteur sur la façon dont a été détournée de son contexte primitif (le droit 
des tutelles multiples) et exploitée, d’abord par eux-mêmes, puis par d’autres, la 
règle romaine « quod omnes tangit ab omnibus tractari et approbari debet » (« ce 
qui touche l’universalité doit être débattu et approuvé par l’universalité ») 4. 

En ce qui me concerne, je souhaiterais simplement, ici, en restant au niveau de 
la théorie, et en m’appuyant notamment sur les travaux de Francesco Calasso 5, 
d’Ennio Cortese 6, de Brian Tierney et d’autres comme André Gouron 7, évoquer 

2	 Brian Tierney, Religion, Law and the Growth of Constitutional Thought (1150-1650), Cambridge, 
Cambridge University Press, 1982, trad. fr. Religion et droit dans le développement de la 
pensée constitutionnelle, Paris, PUF, 1993 ; Sergio Mochi Onory, Fonti canonistiche dell’idea 
moderna dello stato, Milano, Vita e pensiero, 1951, dont le livre, indispensable outil de 
connaissance des sources canoniques, fut l’objet d’assez vives critiques (E. M. Meijers, Brian 
Tierney, Gaetano Catalano) pour avoir occulté l’apport des romanistes des xiie-xive siècles.

3	 Yves-Marie Congar, « Quod omnes tangit ab omnibus tractari et approbari debet », Revue 
historique de droit français et étranger, 4e série, 36, 1958, p. 210-259.

4	 Brian Tierney, Religion, Law and the Growth of Constitutional Thought, op. cit., p. 32-40.
5	 Francesco Calasso, I glossatori e la teoria della sovranita. Studi di diritto comune pubblico, 

3e éd., Milano, Giuffrè, 1957 (1e éd., 1951).
6	 Ennio Cortese, La norma giuridica. Spunti teorici nel diritto comune classico, Milano, Giuffrè, 

1962-1964, 2 vol. ; id., Il diritto nella storia medievale, Roma, Il cigno Galileo Galilei, 1996-
1999, 2 vol.

7	 André Gouron, Études sur la diffusion des doctrines juridiques médiévales, London, Ashgate, 
coll. « Variorum Collected Studies », 1987 ; André Gouron et Albert Rigaudière, Renaissance 
du pouvoir législatif et genèse de l’État, Montpellier, Société d’histoire du droit et des 
institutions des anciens pays de droit écrit, 1988 ; André Gouron, Droit et coutume en 
France aux xiie et xiiie siècles, Aldershot, Ashgate, coll. « Variorum Collected Studies », 
1993 ; id., Juristes et droits savants : Bologne et la France médiévale, Alderhost, Ahgate, 
coll. « Variorum Collected Studies », 1999.



53

yves sassier   U
n aspect juridique de la « com

m
unauté du royaum

e »

la réflexion des romanistes des xiie-xive siècles sur la question primordiale qu’est 
celle de la capacité du peuple à être acteur de la vie du royaume, à émettre des 
règles, à nommer et contrôler le prince 8. Mon propos n’aura rien de novateur 
et n’a d’autre ambition que d’éclairer de façon synthétique et rapide, dans le 
sillage de ces grands historiens, l’idée que cette réflexion toute théorique des 
romanistes du Moyen Âge a aussi préparé le terreau du constitutionnalisme.

Dès les débuts du xiie siècle, dans le temps même où semble renaître une 
véritable réflexion autour du concept d’utilitas communis 9, les glossateurs ont 
en effet découvert dans les textes de Justinien certains propos du jurisconsulte 
Ulpien (fin iie-début iiie siècle), ainsi que d’autres passages des compilations 
qui ont en commun de désigner le peuple romain comme étant, ab initio, le 
détenteur unique de l’autorité et la source de tout pouvoir, notamment du 
pouvoir législatif de l’empereur et plus généralement du pouvoir impérial. Je 
souhaiterais évoquer ici les interprétations, et aussi les positions politiques, 
qu’ont adoptées les glossateurs et leurs successeurs du xiiie et du début du 
xive siècle ; et je commencerai, car cet aspect est important, par leur façon de 
désigner le populus, étant entendu que ce mot, populus 10, est tout de même celui 
qui revient le plus souvent dans leurs commentaires. Mais l’un des vocables, 
issu des textes juridiques romains ayant trait aux associations ou aux municipes, 

8	 Je me référerai aussi à la belle synthèse de Magnus Ryan, « Political thought », dans David 
Johnston (dir.), The Cambridge Companion to Roman Law, Cambridge, Cambridge University 
Press, 2015, p. 423-451.

9	 Gaines Post, Studies in Medieval Legal Thought: Public Law and the State 1100-1322, 
Princeton, Princeton University Press, 1964, ici p. 248 et suiv. Cette réflexion gagne vers 
les années 1130 le milieu des glossateurs : voir André Gouron, « La double naissance de 
l’État législateur », dans Théologie et droit dans la science politique de l’État moderne, 
op. cit., p. 101-114, qui attribue à Bulgarus, l’un des quatre « docteurs de Bologne » disciples 
d’Irnerius, la paternité de l’introduction d’utilitas communis ou publica dans les gloses. 
Il ne faut toutefois pas sous-estimer l’influence des théologiens-philosophes dans cette 
renaissance, notamment celle de Pierre Abélard dont l’enseignement fut suivi par nombre 
d’acteurs (Jean de Salisbury notamment) de la diffusion d’utilitas communis/publica dans la 
littérature du temps : voir, sur ce point, Yves Sassier, « Bien commun et utilitas communis au 
xiie siècle, un nouvel essor ? », Revue française d’histoire des idées politiques, 32, « Pouvoir 
d’un seul et bien commun (vie-xvie siècle) », 2010, p. 245-258, ici p. 251-254.

10	 Rappelons la définition du populus proposée par un « grammairien-juriste » du milieu 
du xiie siècle, Aubert de Béziers, dans son œuvre De verbis quibusdam legalibus, éd. 
Federico Patetta, § 39, Scripta anecdota antiquissimorum glossatorum, Scripta anecdota 
glossatorum, éd. Augusto Gaudenzi et Giovanni Battista Palmerio, Bononiae, In aedibus 
Societatis Azzoguidiane, 1888-1901, 3 vol., t. II, p. 131 : « Populus est collectio multorum 
a iure vivendum, quae nisi iure vivat, non est populus. » Francesco Calasso, qui la cite et 
la commente, note à juste titre que « il calco di una notissima definizione ciceroniana è 
bene evidente » (I glossatori e la teoria della sovranita…, op. cit., p. 94-95 et n. 36). Sur la 
spécificité des études juridiques françaises du xiie siècle qui font volontiers le lien entre 
grammaire et droit, voir le très intéressant chapitre consacré à la « French Renaissance of 
the twelfth century » dans Ronald G. Witt, The Two Latin Cultures and the Foundation of 
Renaissance Humanism in Medieval Italy, Cambridge, Cambridge University Press, 2012, ici p. 
337 et suiv. avec de multiples références bibliographiques, notamment aux travaux d’André 
Gouron.



54

qu’ils adopteront très vite pour désigner le peuple est le mot universitas. D’autres 
mots existent, bien repérés par l’étude majeure de Pierre Michaud-Quantin 11, 
tels corpus, collegium, societas. Mais, très tôt, dès le xiie siècle, c’est le mot 
universitas qui semble bien l’emporter dans le langage des juristes romanistes, 
très loin devant le mot communitas qu’à dire vrai ils n’utilisent guère 12. Il 
semble d’ailleurs que les analyses des aristotéliciens du xiiie et du début du 
xive siècle –Thomas d’Aquin 13, Gilles de Rome 14, Jean de Paris 15 – sur les 
différents niveaux auxquels peut être définie une communauté – communitas 
familiae, vici, civitatis, regni – n’aient pas eu, tout au moins en France, de forte 
incidence sur le vocabulaire : Nicole Oresme utilise volontiers, dans son Traité 
des monnaies, le mot communitas, sans d’ailleurs lui adjoindre le génitif regni. 
Dans son commentaire sur les Politiques d’Aristote, il parle de « communauté 
politique ». Christine de Pisan, aux premières années du xve siècle, utilise une 
expression construite à partir du mot latin corpus et du mot grec politeia : le 
« corps de policie ». Chez les romanistes, c’est le vocable universitas qui, à côté 
du mot populus, l’emporte largement sur tout autre.

Ce n’est qu’au xiiie et au début du xive siècle que les romanistes (Jacques 
de Révigny, Pierre de Belleperche et surtout Bartole da Sassoferrato 16) se 
lanceront dans une définition théorique de l’universitas comme persona, voire, 
dans le sillage d’Innocent IV 17 et de certains canonistes du milieu du xiiie siècle 
(Hostiensis 18), comme persona ficta – ainsi fait Bartole au xive siècle pour bien 
montrer que c’est par un artifice, par une fictio juris que l’on assimile une 

11	 Pierre Michaud-Quantin, Universitas. Expressions du mouvement communautaire dans le 
Moyen Âge latin, Paris, Vrin, 1970.

12	 Ibid., p. 17 et suiv.
13	 Thomas distingue trois communautés : communitas domus, comunitas civitatis, enfin 

« tertia communitas est regni, quae est communitas consummationis. Ubi enim esset timor 
hostium, non posset per se una civitas subsistere. Ideo propter timorem hostium necessaris 
est communitas civitatum plurium quae faciunt communitas regni. » (Lectura in Mattheum, 
chap. 12.) 

14	 Gilles de Rome montre que c’est la considération de l’utilité d’une confédération de cités « ad 
bellandum hostes et ad removendum prohibentia corruptiva » qui a conduit à l’invention 
d’une « communitas regni et principatus » (De regimine principum, 2, 1, 4).

15	 Jean de Paris, De regia potestate et papali, 1. 
16	 La bibliographie est immense. Renvoyons ici à la synthèse d’Ennio Cortese, Il diritto nella 

storia medievale, op. cit., t. II, p. 406 et suiv. Sur le rôle des romanistes français de la fin 
du xiiie siècle, voir aussi Robert Feenstra, « L’histoire des fondations, à propos d’ouvrages 
récents », Tijdschrift voor Rechtsgeschiedenis, 24, 1956, p. 381-446, principalement p. 424 
et suiv.

17	 Innocent IV (Sinibaldo Dei Fieschi), Apparatus. Commentaria in quinque libros decretalium, 
Francofurti ad Moenum, 1570, commentaire de X.2.20.57 : « Quia collegium in causa 
universitatis fingatur una persona, dignum est quod per unum jurent, licet per se jurare 
possint, si velint. » Commentaire de X.5.39.53 : « Universitas sicut est capitulum, populus, 
gens et hujusmodi nomina sunt juris et non personarum. »

18	 C’est Hostiensis (Henri de Suse, cardinal d’Ostie) qui, au livre 2, titulus pro herede de sa 
Summa rédigée autour de 1270, utilise pour la première fois l’expression persona ficta.



55

yves sassier   U
n aspect juridique de la « com

m
unauté du royaum

e »

collectivité à une personne unique 19. Mais dès le xiie siècle, certains glossateurs 
ont déjà, sans vraiment la formuler, intégré une telle notion lorsqu’ils font du 
peuple une universitas dotée d’une fonction, dotée d’un officium, c’est-à-dire 
d’une tâche obligée, qui est, comme le souligne un petit traité anonyme intitulé 
De aequitate, de veiller et prendre soin des individus qui la composent 20 ; et 
l’auteur anonyme ajoutait : « de cela il découle ce fait qu’il [le peuple] fait les 
lois, et qu’une fois celles-ci faites, il les interprète et les explique » 21.

Dans ce passage, le peuple n’a rien de passif, car il est considéré comme 
détenteur du droit de se donner ses propres lois, c’est-à-dire de créer les règles 
qu’il devra imposer à la totalité des individus qui le composent. Chez Géraud 
le Provençal, auteur vers 1130 d’une somme sur le Code, la Summa codicis 
Trecensis, le droit de prescrire peut s’exercer par l’intermédiaire de celui « cui a 
populo hoc permissum est » (« celui à qui cela [c’est-à-dire la potestas precipiendi, le 
pouvoir d’émettre des règles, de faire les lois] a été autorisé par le peuple ») : « les 
princes », ajoutera Géraud, « ont cette faculté d’émettre des règles » 22. 

Voilà deux textes du xiie siècle, dont un au moins semble bien être de la 
première moitié du siècle, qui, de prime abord (en s’appuyant implicitement 
sur des textes extraits du Digeste que l’on verra dans un instant et qui viennent 

19	 Bartole est le premier romaniste à utiliser l’expression persona ficta (Révigny et Belleperche 
utilisaient l’expression persona repraesentata) dans son Commentaire sur Digeste 45.3.26. 
Autre passage-clé dans son commentaire de Digeste 48.19.16 : « Si quidem loquamur 
realiter vere et proprie, nihil aliud est universitas scholarium quam scholares. Sed secundum 
fictionem juris […] universitas representat unam personam que est aliud a scholaribus, seu ab 
hominibus universitatis. Et sic aliud est universitas quam persone qui faciunt universitatem, 
secundum juris fictionem, quia est quedam persona representata. »

20	 Éd. par Hermann Fitting (qui en attribuait la paternité à Irnerius) en appendice au 
traité Quaestiones de iuris subtilitatibus, dans Festschriften der vier Fakultäten zum 
zweihundertjährigen Jubiläum der vereinigten Friedrichs- Universität Halle-Wittenberg, 
Halle, Buchdruckerei des Waisenhauses, 1894, p. 88 et suiv. Cité par Francesco Calasso, 
I glossatori e la teoria della sovranita…, op. cit., p. 94. Francesco Calasso ne distingue pas 
cette œuvre des Quaestiones. Sur les Quaestiones, qui ont été rééditées par une disciple de 
Calasso, Ginevra Zanetti (Firenze, 1958) et leur auteur dont l’identité reste très débattue, 
voir, en dernier lieu, André Gouron, qui suggère avec quelques arguments intéressants de 
les attribuer à un Français, Albéric de Monte, et propose une datation postérieure à 1159 et 
antérieure à 1168 : « Les Quaestiones de juris subtilitatibus, une œuvre du maître parisien 
Albéric » Revue historique, 618, 2001, p. 343-362.

21	 « Universitas, id est populus, hoc habet officium singulis scilicet hominibus quasi membris 
providere. Hinc descendit hoc ut legem condat, conditam interpretetur et aperiat, quoniam 
lege prefinitur quod unusquisque sequi vel quid debeat declinare. »

22	 Summa Trecensis, I, 14 de legibus et constitutionibus, § 3, éd. Hermann Fitting, Summa 
codicis des Irnerius, Berlin, J. Guttentag, 1894, p. 16 (l’attribution à Irnerius fait l’objet de 
critiques quasi unanimes et André Gouron a naguère proposé, avec de solides arguments, 
le nom du légiste provençal Géraud ; « L’auteur et la patrie de la Summa Trecensis », Jus 
commune, 12, 1984, p. 1-38, article réimprimé dans Études sur la diffusion des doctrines 
juridiques médiévales, op. cit., III) : « Is quidem auctoritatem legis condendae habet qui 
potestatem precipiendi habet. Ergo populus romanus, ille immo cui a populo hoc permissum 
est : principes enim hanc facultatem habent. Nam populo seu principi hoc officium imminet 
ut singulis hominibus provideant ut filiis propriis seu membris. »



56

des deux jurisconsultes Ulpien et Julien) semblent bien admettre la notion 
d’une universitas possédant capacité juridique, celle de conduire son existence 
par une série de décisions exprimant sa volonté propre, celle d’émettre des 
règles ou de permettre à un magistrat de les émettre. Ainsi commence à se 
dessiner, chez certains romanistes du xiie siècle, une doctrine du peuple source 
ab initio de tout pouvoir, et aussi une doctrine de sa représentation : le prince 
agit vice populi, il est son vicarius, son procurator, son représentant, écrivent 
ainsi les glossateurs 23.

Mais aussitôt se pose, bien sûr, la question de la nature et de la portée de cette 
représentation, et le point de vue des glossateurs ne tarde pas à diverger. Dès le 
début du xiie siècle, Irnerius, le premier grand commentateur bolonais, tend 
à mettre l’accent sur la portée absolutiste d’une phrase qu’il trouve au Digeste 
et qui est le « quod principi placuit legis habet vigorem » d’Ulpien (D. 1.4.1). 
Il donne en effet une interprétation absolutiste de l’explication qu’a aussitôt 
fournie Ulpien lui-même de cette affirmation, explication qui fait du peuple la 
source du pouvoir de l’empereur et dont je rappelle ici la teneur : le placuit, la 
volonté de l’empereur, a la même force que la loi parce que le peuple, par la lex 
regia (la loi d’investiture du prince), lui a transmis tout son imperium et toute 
sa potestas 24. Bien sûr, Irnerius connaît aussi un autre passage situé au Digeste, 
émanant d’un des plus remarquables jurisconsultes de l’époque d’Hadrien et 
des Antonins, Salvius Julianus (D. 1.3.32.1). Ce passage est consacré à l’autorité 
de l’ancienne coutume, et il fait aussi du peuple, sinon le véritable initiateur 
des lois, tout au moins un acteur capable de les « recevoir », c’est-à-dire de les 
« approuver », et de juger de l’opportunité de leur maintien : « les lois elles-
mêmes », a écrit Julien, « n’ont pas d’autre raison de nous contraindre que le fait 
d’avoir été reçues par un jugement [judicium] du peuple ». Et Julien ajoutait : 
« c’est à juste titre que les règles de droit que le peuple a approuvées sans aucun 
écrit contraindront la communauté toute entière : qu’importe en effet si le 
peuple déclare [declaret] sa volonté par le suffrage, ou par des faits et actes ? C’est 
pourquoi il a été très justement admis que les lois puissent être abrogées non 
seulement par le suffrage du législateur, mais encore du tacite consentement 
de tous, par désuétude » 25. Pour que soit bien comprise la façon dont Irnerius 

23	 Textes cités par Ennio Cortese, La norma giuridica, op. cit., t. II, p. 174, n. 8, la citation du 
Glossateur Rogerius d’après un manuscrit de la BnF, Paris, lat. 4536, fol. 17, montrant le 
gouvernant agissant « tanquam ipsius universitatis – id est populi – ministro vicarioque ». 
Voir aussi Hugolinus (début xiiie siècle), Distinctiones, 148, 34, soulignant (nous reviendrons 
sur ce texte) que l’empereur est le procurator ad hoc (dans l’exercice de l’omne jus) du 
peuple.

24	 D.1.4.1 : « Quod principi placuit legis habet vigorem, utpote cum lege regia quae de imperio 
ejus lata est populus ei et in eum omne suum imperium et potestatem conferat. »

25	 D.1.3.32.1 : « Inveterata consuetudo pro lege non immerito custoditur, et hoc est ius quod 
dicitur moribus constitutum. Nam cum ipsae leges nulla alia ex causa nos teneant, quam 



57

yves sassier   U
n aspect juridique de la « com

m
unauté du royaum

e »

interprète cette apparente contradiction entre Ulpien mettant l’accent, dans 
la première partie de sa phrase, sur le pouvoir de faire les lois du prince, et 
Julien mettant l’accent sur celui du peuple comme source du droit, rappelons 
cette tendance des intellectuels du xiie siècle à ne pas choisir entre deux textes 
divergents, mais plutôt à s’efforcer de les concilier : pour Irnerius, il convient 
de mettre en « concordia » les textes favorables à la toute puissance législative 
du prince ainsi qu’à l’exclusivité de son rôle en ce domaine – le quod principi 
placuit d’Ulpien, la constitution Tanta de Justinien 26 et d’autres, comme la 
constitution du même empereur (C. 1.14.11) rappelant que le prince seul est à 
la fois législateur et interprète des lois – et ceux qui ne le sont pas. Irnerius tente 
cette conciliation en se référant à l’histoire romaine. La position du jurisconsulte 
Julien sur la réception des lois par judicium du peuple et sur leur désuétude par 
le non-usage (par tacite consentement du peuple) doit, dit-il, être ramenée à 
des temps « durant lesquels le peuple avait le pouvoir de faire les lois », c’est-
à-dire à l’époque républicaine : en ces temps-là, précise Irnerius, « les lois, par 
tacite consentement, étaient abrogées par la coutume ». En revanche, à partir 
de l’Empire, c’est l’affirmation d’Ulpien et son explication par la lex regia qui 
s’impose : l’acte d’investiture d’un nouvel empereur vaut abandon par le peuple 
de son pouvoir de faire la loi (comme d’ailleurs de la défaire) au profit exclusif 
du prince. Pour Irnerius, cet abandon semble bien être définitif et irrémissible 
au point qu’il en est toujours ainsi à son époque (hodie, aujourd’hui, précise-
t-il), où la position de Julien lui semble donc être tout aussi anachronique 
qu’elle pouvait l’être au temps du Haut et du Bas Empire 27.

quod iudicio populi receptae sunt, merito et ea, quae sine ullo scripto populus probavit, 
tenebunt omnes : nam quid interest suffragio populus voluntatem suam declaret an rebus 
ipsis et factis ? quare rectissime etiam illud receptum est, ut leges non solum suffragio legis 
latoris, sed etiam tacito consensu omnium per desuetudinem abrogentur. »

26	 Cette constitution Tanta, 2e préface au Digeste est l’occasion pour Justinien de préciser et 
d’affirmer le rôle du prince dans la confection des lois. La création du droit humain, constate-
t-il, évolue toujours à l’infini de sorte qu’il n’existe rien du droit ainsi créé « qui puisse 
demeurer perpétuellement » ; des difficultés surgiront donc immanquablement « qui ne sont 
pas prévues par les lois actuelles » (§ 18). Le rôle du prince, ajoute Justinien, est « de corriger, 
d’ordonner, de soumettre toutes les situations nouvelles à des solutions convenables ». Il 
n’appartient « qu’à l’empereur de faire des lois et de les interpréter », écrit-il plus loin, faisant 
interdiction au juge, comme à tout juriste, de remplir cette fonction d’interprétation (§ 21).

27	 Texte publié dans Friedrich Carl von Savigny, Geschichte des Römischen Rechts im Mittelalter, 
2e éd., Heidelberg, J. C. B. Mohr, 1834-1851, 7 vol., t. IV, Glossen des Irnerius, p. 459. Citation 
de Francesco Calasso, I glossatori e la teoria della sovranita, op. cit., p. 92 : « Loquitur haec 
lex secundum sua tempora, quibus populus habebat potestatem condendi leges, ideo tacito 
consensu omnium per consuetudinem abrogabantur. Sed quia hodie potestas translata est 
in imperatorem, nihil faceret desuetudo populi. » Sur la lex regia, Henri Morel, « La place de 
la Lex regia dans l’histoire des idées politiques », dans Études offertes à Jean Macqueron, 
Aix-en-Provence, Faculté de droit et des sciences économiques, 1970, p. 545-555, et Berardo 
Pio, « Considerazioni sulla “lex regia de imperio” (secoli XI-XIII) », dans Berardo Pio (dir.), 
Scritti di storia medievale offerti a Maria Consiglia De Matteis, Spoleto, Fondazione CISAM, 
2011, p. 573-599.



58

Cette notion d’abandon irrémissible est essentielle, car, dans ses effets 
juridiques, elle équivaut à l’absence de toute idée de délégation : le peuple a 
transféré au prince, et non délégué, son pouvoir originel d’établir et d’abroger la 
loi. Il a, dirait-on aujourd’hui, renoncé au profit du prince à sa « souveraineté » 
et cet abandon est considéré comme définitif, même si demeure chez Irnerius 
et ceux qui adopteront sa thèse une idée essentielle qui est celle de l’origine 
populaire du pouvoir, cette origine première qui fait du prince un « vicaire », 
un « ministre » du peuple qu’il représente, mais qu’il représente comme un 
tuteur représente un mineur : s’il n’y a pas délégation d’un peuple demeuré 
majeur, du moins y a-t-il représentation d’un peuple réduit par son abandon à 
l’état de mineur. 

Voilà quelle est en substance la position d’Irnerius. Puis la discussion se 
poursuivra sans doute tout au long du xiie siècle, en tout cas s’amplifiera au 
cours du xiiie siècle, moins, d’ailleurs, directement autour de la question, qui 
nous intéresse ici, de la primauté du peuple sur le prince et de la délégation, qu’à 
l’occasion d’une réflexion, celle qu’avait entamée Irnerius lui même et qui l’avait 
conduit à la position que l’on vient de voir, sur la hiérarchie entre la coutume, 
considérée comme émanant du peuple, et la loi émanant du prince : dès le 
milieu du xiie siècle, des voix s’élèvent, s’appuyant sur la notion d’universitas 
évoquée plus haut, pour formuler l’idée assez vague d’une permission donnée 
par le peuple au prince (nous avons déjà vu à ce propos le passage de la Summa 
Trecensis) 28, où pour exprimer cette autre idée, au début du xiiie siècle, que 
le peuple, lorsqu’il transmet son pouvoir au prince, ne s’en démet pas, mais 
le concède 29, c’est à dire en autorise l’usage : c’est la thèse défendue par 
Azon 30, qui entend aussi, comme l’a fait un peu plus tôt son maître Joannes 
Bassianus 31, valoriser la position de l’universitas face à son prince : si l’empereur 
est, souligne-t-il, d’une puissance plus grande qu’un particulier, il ne l’est pas 
plus que l’ensemble de son peuple. Et c’est aussi celle défendue, vers le même 
temps, par un autre romaniste nommé Hugolinus qui fait de l’empereur un 

28	 Supra n. 21 et texte correspondant.
29	 Appliquer, comme vont le faire certains glossateurs, la notion de concession au jus condendi 

legem du prince trouve sa justification dans la teneur d’une constitution de Justinien intégrée 
au Code (1.14.11) : « Si enim in presenti leges condere soli imperatori concessum est, et legis 
interpretari solo dignum imperium esse oportet. »

30	 Azon, Summa codicis, I. 14. 8 : « A populo autem romano forte et hodie potest condi lex, ut ex 
predicta definitione legis patet, licet dicatur potestas translata in principem […] Dicitue enim 
translata, id est concessa, non quod populus omnino a se abdicaverit eam […] Nam et olim 
transtulerat, sed tamen postea revocavit… » Id., Lectura in Cod., 8. 52. 2 : « Non est majoris 
potestatis imperator quam totus populus, sed quam quilibet de populo. » Texte commenté 
par Ennio Cortese, La norma giuridica, op. cit., t. II, p. 182. Voir aussi Brian Tierney, Religion, 
Law and the Growth of Constitutional Thought, op. cit., p. 78 et Magnus Ryan, « Political 
thought », art. cit., p. 426.

31	 Magnus Ryan, « Political thought », art. cit., p. 425-426.



59

yves sassier   U
n aspect juridique de la « com

m
unauté du royaum

e »

« procurator ad hoc » 32, c’est-à-dire le mandataire du peuple, désigné par lui en 
vue d’un objet déterminé, qui est ici l’exercice de l’imperium. Il paraît logique 
qu’en qualifiant ainsi l’empereur, Hugolinus ait voulu lui appliquer le régime 
du mandat en droit romain, et l’un des points forts de cette institution est la 
réalité d’une responsabilité du mandataire (indiféremment appelé mandatarius 
et procurator au livre 17, titre 1 du Digeste) à l’égard de son mandant, assortie 
d’une sanction qui, en droit romain, allait jusqu’à l’extinction du mandat par la 
volonté du mandant. Hugolinus est certes assez vague dans sa façon d’exprimer 
ses vues : « il est certain, s’est-il borné à dire, que le peuple ne transmet pas 
au prince le pouvoir au point qu’il ne reste pas en lui [le peuple], mais l’a 
constitué comme un procurateur [mandataire] en vue d’une fin précise [had 
hoc] » ; mais d’autres seront beaucoup plus explicites. Odofredus, vers le milieu 
du xiiie siècle, reprend les idées d’Azon pour affirmer, en se situant non pas dans 
la Rome antique, mais à son époque, la souveraineté législative du peuple 33. 
Accursius, le plus célèbre des disciples d’Azon, auteur de la Glossa ordinaria 
sur la compilation justinienne, reprend aussi les conclusions de son maître et 
souligne que le peuple romain pouvait reprendre ce qu’il avait concédé 34.

Vers la fin du xiiie siècle, l’un des grands juristes français de l’Université 
d’Orléans, Jacques de Révigny, expose la même doctrine de façon plus nette 
encore dans sa Lectura super codice. Commentant C.1.14.12, où Justinien 
proclame que l’empereur, le seul à qui fut « concédé » le droit de faire les 
lois, détient aussi l’exclusivité de leur interprétation 35, Révigny insiste sur la 
différence entre concession et transfert (« concessit, non transtulit », écrit-il en 
désignant le peuple comme sujet des deux verbes) : de même, ajoute-t-il, que 
le juge déléguant sa juridiction « a se non abdicat », de même le peuple romain 
concéda à l’empereur la puissance de l’Empire sans y renoncer (« sed a se non 
abdicavit »). Et Révigny de tirer de la notion de délégation qu’introduit cette 

32	 Hugolinus, Distinctiones, 148, 34 : « Secundum Placentinum per consuetudinem nunquam 
legi scriptae derogatur, et quod dicitur Dig. [allusion à l’opinion de Salvius Julianus en 
D.1.3.32] intelligendum est secundum vetera jura, quum populus habebat plenam potestatem 
condendi jura ; sed postquam transtulit omne jus in imperatorem, non potuit. Sed certe non 
transtulit sic, ut non remaneret apud eum, sed constituit eum quasi procuratorem ad hoc. »

33	 Odofredus, Comm. In Digest. 1.3.32 : « Nam populus bene potest hodie legem condere 
sicut olim poterat […] Item non obstat quod alibi dicitur quod populus omne imperium legis 
condere trantulit in principem. […] Quia intelligo transtulit id est concessit, non tamen a se 
abdicando. » Voir, sur ce commentateur, l’analyse de Magnus Ryan, « Political thought », 
art. cit., p. 426-427.

34	 Glose ordinaire sur le Digestum vetus, D.1.3.9. Ennio Cortese, La norma giuridica, op. cit., 
t. II, p. 175 et 183 ; Magnus Ryan, « Political thought », art. cit., p. 426. 

35	 Jacques de Révigny [Jacobus de Ravanis], Lectura super codice, Parhisiis, apud Galleotum du 
Pre, 1519 (attribuée à tort par cet éditeur à Pierre de Belleperche, comme l’ont bien montré les 
travaux de Eduard Maurits Meijers), fol. 37v. Un résumé rapide de son argumentaire figure 
dans Brian Tierney, Religion, Law and the Growth of Constitutional Thought, op. cit., p. 80.



60

comparaison la conclusion suivante : si l’empereur agissait mal, le peuple pourrait 
le révoquer (« si imperator male egerit posset populus eum revocare »). Enfin, 
Révigny souligne que le peuple ne pourrait, même s’il le voulait, abandonner sa 
potestas ; celui qui s’est vu confier, dit-il en substance, sa puissance et juridiction 
ne peut l’abdiquer qu’entre les mains de son supérieur. Or « le peuple n’a pas de 
supérieur ; il est vrai que l’empereur est supérieur à n’importe quel individu du 
peuple, mais il n’est pas supérieur au peuple 36 ». Nous verrons au siècle suivant 
Nicole Oresme, qui n’est pas juriste de formation, reprendre cette dernière idée 
dans son Traité des monnaies 37. C’est bien en somme une doctrine de la pleine 
« souveraineté » du peuple qu’émet ici, sans utiliser le mot qui demeure encore 
l’apanage des juristes coutumiers, le légiste orléanais. 

L’on voit bien à quel point la réflexion de certains juristes sur l’origine 
populaire du pouvoir princier, sur la supériorité du peuple sur le prince et sur 
l’affirmation de cette idée de mandat reçu du peuple, est en phase avec celle 
de certains politistes du début du xive siècle que leur savoir, issu d’une longue 
fréquentation des écrits d’Aristote, fonde à défendre l’idée d’un pouvoir princier 
limité, contrôlé et révocable, d’un pouvoir sans doute d’exercice monarchique, 
mais d’essence populaire. Une telle théorie émergera sous la plume de Marsile 
de Padoue 38, relayée par d’autres, notamment en France au temps de Jean II 
le Bon, avec Nicole Oresme dans son Traité des monnaies ; dans son Defensor 
pacis, Marsile est très proche, peut-être les connaît-il aussi, des leçons de 

36	 Les passages principaux du commentaire sur C.1.14.12 : « Sicut est in judice delegante quod 
jurisdictionem suam a se non abdicat, populus romanus concessit imperatori potestatem 
imperii, sed a se non abdicavit […]. Si imperator male egerit posset populus eum revocare 
unde dicit inde debet esse cura privatio […] Item sic fecit alius populus romanus : dedit 
potestatem suam decemviris, illi viri male se habuerunt, opprimabant subjectos. Voluit 
populus quod resignaret et resignaverunt […] Item esto quod populus voluisset a se abdicare 
non potuit. Nam potestatem vel jurisdictionem sibi commissa non potest abdicare quis a se 
nisi in manu superioris. Populus non habet superiorem. Verum est quod imperator superior 
est quolibet de populo sed non est superior populo. »

37	 Traité des monnaies, chap. 25 : « Mais le roy et bon prince est tellement attrempé qu’il est 
voirement le plus puissant de tous ses sujets, et toutefoiz il est ou milieu d’eulx, constitué 
le moindre entre icelle communaulté d’euvres et forces ». Le texte latin du traité est 
plus significatif de l’identité de vue entre Nicole Oresme, Azon et Révigny : « Regis vero 
temperentia est tali moderamine temperata quod ipse est major atque potentior quam 
aliquis ejus subditus, et tamen ipsa communitate inferior viribus et opibus et sic in medio 
constitutus. » Dans son commentaire sur les Politiques d’Aristote, Nicole Oresme évoque 
sans la nommer la lex regia et souligne que le peuple romain s’est asservi lui-même, et 
est revenu à l’état bestial en abdiquant sa propre puissance entre les mains d’un prince. 
Voir sur ce point Sylvain Piron, « Nicole Oresme : violence, langage et raison politique », 
Document de travail, Institut universitaire européen, Florence (Working paper HEC, 97/1, 
1997, halshs-00489554, p. 25 et N. 143-144).

38	 Sur Marsile de Padoue, Jeannine Quillet, La Philosophie politique de Marsile de Padoue, 
Paris, Vrin, 1970 ; ead. « Universitas populi et représentation au xive siècle », Miscellanea 
Medievalia, 8, 1971, p. 186-201 ; Cary Nederman, Community and Consent: The Secular 
Political Theory of Marsigli of Padoua’s Defensor Pacis, Lanham (MD), Rownan and Littlefield, 
1995.



61

yves sassier   U
n aspect juridique de la « com

m
unauté du royaum

e »

Jacques de Révigny et des quelques romanistes partisans d’un droit originel et 
irrévocable du peuple lorsqu’il vient affirmer que la source du pouvoir réside 
« dans l’universalité des citoyens [universitas civium] ou la majeure et meilleure 
part de celle-ci [la valentior pars : ce sont ici les thèses des aristotéliciens et des 
canonistes sur la majorité qualitative qu’il suit, plutôt que la règle romaine sur 
la majorité purement quantitative 39] exprimant son choix et sa volonté au sein 
de l’assemblée générale des citoyens ». Seul détenteur de l’autorité, le peuple a 
seul le pouvoir de la déléguer comme d’en contrôler – ou d’en destituer – le 
dépositaire, seul le pouvoir aussi de faire la loi humaine dont la définition, telle 
que la donne Marsile, est significative : « la loi est précepte de l’universalité 
des citoyens ou de sa valentior pars », et le prince a pour rôle de (et a aussi 
seule qualité pour) la faire respecter. La tâche du prince est de garantir la force 
coactive de la loi, ce qui signifie que le prince, à moins bien sûr que le peuple 
lui ait délégué la fonction de legem condere, n’est qu’un exécutant de la loi…

Telle est, amorcée dès le xiie siècle, l’une des deux grandes orientations du débat 
entre romanistes sur l’origine du pouvoir du prince, dont on comprend qu’elle 
constitue un maillon de cette longue chaîne qui conduira vers l’émergence 
d’une pensée démocratique. Orientation dans laquelle la royauté apparaît 
comme une magistrature déléguée par le peuple et toujours inférieure à lui, le 
peuple conservant sa plénitude de puissance, et comme une royauté tempérée 
par le nécessaire dialogue qui doit s’instaurer entre elle et la communauté de 
son royaume. 

Mais cette orientation, née chez certains glossateurs comme Azon, et 
soutenue par Jacques de Révigny et quelques autres, est loin d’être celle de 
tous les romanistes du Moyen Âge : nombre d’entre eux, et parmi les plus 
grands, ne la soutiendront pas, s’en tenant à la thèse de l’abandon irrémissible 
de sa souveraineté par le peuple. J’évoquerai simplement ici, pour le xiie siècle, 
Rogerius, l’un des quatre doctores Bolognenses du milieu du siècle, qui se borne à 
constater la perte de puissance du peuple au profit de l’empereur 40, et Placentin 
qui, dans un passage de sa Somme sur les Institutes, discute la question des valeurs 
respectives de la coutume émanant du peuple et de la loi émanant du prince : il 
s’efforce, non de contredire, mais de minimiser la phrase de Julien constatant 
que les lois peuvent être abrogées « tacito consensu omnium per desuetudinem » 41. 

39	 Sur cette notion de valentior pars, Jeannine Quillet, « Universitas populi et représentation au 
xive siècle », art. cit., p. 191 et suiv.

40	 Rogerius, Summa codicis, éd. G. B. Palmerio, dans Scripta anecdota glossatorum…, éd. cit., 
t. I/2, p. 56 : « Olim populus habuit potestatem, vel cui populus concedebat, nunc solus 
imperator vel cui imperator concedit… ». Ennio Cortese, La norma giuridica, op. cit., t. II, 
p. 174-175 et n. 11.

41	 Placentin, Summa Institutionum, 1, 2 : « Nam populus in principem transferendo communem 
potestatem, nullam sibi reservavit, ergo leges scriptas condendi, interpretandi, abrogandi. »



62

Il reprend et fait siennes les conclusions d’Irnerius que nous avons vues plus 
haut: « En tranférant au prince sa commune puissance, dit-il, le peuple ne s’en 
est rien réservé, et notamment pas la puissance d’établir, d’interpréter, d’abroger 
la loi ». Bien sûr, note-t-il en substance, il y a cette phrase qui affirme (il fait ici 
allusion, en la paraphrasant, aux développements de Julien exposés plus haut) 
que « les lois sont abrogées par les mœurs » ; mais cette phrase n’est pas un 
obstacle 42. Placentin, ici, ne cherche pas à contredire Julien : on ne contredit 
pas un passage du corpus de Justinien sans risquer d’affaiblir la cohérence de 
l’ensemble dont fait partie ce passage. Il s’efforce simplement d’interpréter ce 
texte pour le mettre en concordance avec la toute puissance du prince : par le 
mot lois, il faut entendre « les lois non-écrites ». Rappelons-nous ce qu’avait 
écrit Julien : « qu’importe, si le peuple déclare sa volonté par le suffrage, ou 
par des faits et gestes ». Puisqu’il n’y a pas de différence entre une loi émanant 
du peuple et une règle issue de la pratique courante de ce même peuple, rien 
n’interdit, aux yeux de Placentin, d’appeler loi, en la qualifiant de « non-écrite », 
ce qui vient non du suffrage, mais de la pratique répétée du peuple : la phrase 
de Julien retrouve alors sa cohérence avec l’idée d’un abandon irrémissible de 
sa puissance par le peuple, puisqu’elle ne soumet pas explicitement la loi du 
prince à la coutume. 

Dernier argument de Placentin en faveur de l’abandon irrémissible : ce que 
disent les Institutes de Justinien au livre 1, titre 2, alinéa 4 : « Lex est quod populus 
romanus senatorio interrogante magistratu, veluti consule, constituebat » (« La 
loi est ce que le peuple romain ordonnait sur l’interrogation d’un magistrat 
sénatorial, tel que le consul »). Par une sorte de sous-entendu, Placentin attire 
l’attention sur le fait que, si les rédacteurs des Institutes ont mis l’imparfait 
au verbe constituere, c’est bien parce que cette situation a disparu, et que les 
rédacteurs savaient « qu’aujourd’hui (c’est-à-dire au temps de l’empereur 
Justinien) le peuple n’institue ni ne destitue (ne crée ni n’abroge la loi) » 43. 

Ce sont ces thèses d’Irnerius et de Placentin que, malgré Azon et Jacques de 
Revigny au xiiie siècle, reprendront et soutiendront au siècle suivant les plus 
grands commentateurs : Bartole et Balde qui, tout en constatant l’existence de 
facto d’ensembles politiques dans lesquels les peuples n’ont pas de supérieurs 
et sont donc maîtres des lois, estimeront l’un et l’autre que la translatio imperii 

42	 « Nec obstat quod in ff. de jure [le développement de Julien, Dig.1.3.32] dicitur leges moribus 
abrogari, sic enim intelligo leges non scriptas contrariis legibus non scriptis, id est moribus, 
tolli. » Se fondant sur un principe formulé au code (8.52.2) qu’il a auparavant rappelé et qui 
veut que le droit non écrit ne puisse abroger le droit écrit, il conclut donc que Salvius Julianus, 
pour ne pas se mettre en contradiction avec ce principe, n’a pu que parler du droit non écrit, 
c’est à dire de la coutume.

43	 « Lex est quod populus universus constituerat, acsi diceret : hodie non constituit nec 
destituit. »



63

yves sassier   U
n aspect juridique de la « com

m
unauté du royaum

e »

a ôté au peuple de l’empire tout pouvoir – de façon révocable aux origines, 
mais irrevocable avec le temps pour Bartole, de façon irrévocable dès l’origine 
pour Balde 44 – et que par conséquent le pouvoir du prince est sans limites 
humaines sous réserve, bien sûr, qu’il ne se comporte pas en tyran. Mais ce 
qui est surtout intéressant, c’est l’apport des Bolonais du xive siècle à la thèse 
qui deviendra celle de l’absolutisme en France, celle de la monarchie de droit 
divin : certains commentateurs, comme Cynus de Pistoia 45, admettront que, 
certes, le prince est créé par la lex regia, mais avec la permission divine, et que, 
si l’empereur est a populo, si l’empereur procède du peuple, l’imperium (la 
fonction impériale) auquel il préside est divin, c’est-à-dire procède de Dieu 
(« dico quod imperator a populo est, sed imperium, cujus presidatu imperator 
dicitur, dicimus a Deo »). D’autres comme Balde, s’inspirant d’une thèse déjà 
émise vers le milieu du xiiie siècle par Accursus – thèse d’après laquelle le peuple, 
lorsqu’il élisait l’empereur, agissait « Dei dispositione 46 » – déclarent que la lex de 
imperio a été promulguée « nutu divino », par la volonté divine, ce qui signifie 
que l’imperium procède immédiatement de Dieu 47. Ici on appuie bien sûr sur 
ce postulat primordial, maintes fois répété depuis saint Paul, du pouvoir venant 
de Dieu, postulat dont on trouve des applications chez Justinien lui-même, 
dans la constitution Bene a Zenone comme dans cette novelle où il déclare que 
l’empereur a été envoyé par Dieu aux hommes comme loi vivante ; postulat 
que ne saurait, aux yeux des spécialistes du droit romain, remettre en cause 
la considération de l’existence d’un transfert de pouvoir du peuple au prince. 
Cette idée était déjà présente chez un glossateur du xiie siècle, puisque Jean 
Bassien, disciple de Bulgarus, avait présenté le prince comme constitué sur 
terre par Dieu comme son procurator, chargé de fournir à l’humanité des lois 
conformes à la justice et répondant aux nécessités contingentes 48.

44	 Voir les travaux de Joseph Canning, notamment sa contribution à James Henderson Burns, 
Histoire des idées politiques au Moyen Âge, trad. française, Paris, PUF, 1993, p. 345, ainsi que 
The Political Thought of Baldus de Ubaldis, Cambridge, Cambridge University Press, 2003.

45	 Cino da Pistoia, Commentaire sur D.1.4.3 : In digesti veteris libros, commentaria doctissima, 
Francoforti, Impensis S. Feyerabendt, 1578, fol. 8r : « Ab ipso Deo (imperator) immediate 
procedit, unde inter imperatorem et deum non est ponere medium…nec constat quod dicitur 
supra (D.1.4.1) quod lege regia dicitur princeps creatus, quia hoc est permissione divina… 
nec est absurdum quod sic a populoet a deo, tanquam ab agente universali… et solutio vel 
melius dico quod imperator a populo est, sed imperium cujus praesidatu imperator dicitur, 
dicimus a deo. »

46	 Accursius (ad nov. 73, praefatio) : « sed deus constituit (imperatorem) permittendo, et 
populus dei dispositione. » Voir Ennio Cortese, La norma giuridica, op. cit., t. II, p. 200-202. 

47	 Balde, Commentaires de C.1.14.4, et de C.7.37.3 (Constitution Bene a Zenone dans laquelle 
l’empereur déclare que « nutu divino imperiales suscepimus infulas »), et l’analyse de ces 
textes par Joseph Canning, The Political Thought of Baldus de Ubaldis, op. cit., p. 26. 

48	 Ennio Cortese, La norma giuridica, op. cit., t. II, p. 199-201.



64

Mais revenons à cette idée selon laquelle l’élection par le peuple est élection 
divine. Ce qui vient du peuple vient de Dieu « tanquam ab agente universali », 
dit une formule de Cynus de Pistoia signifiant que Dieu est le véritable auteur 
de tout acte : en somme, le pouvoir impérial est d’essence divine, et l’élection 
se borne à désigner, sous l’autorité de Dieu, une personne physique destinée 
à occuper cette fonction d’essence divine. Ces développements doivent être 
bien sûr compris dans un contexte : celui d’un Empire qui est, au xiiie et au 
xive siècle, une monarchie élective. Et une monarchie élective qui fait alors face 
à cette vieille revendication pontificale selon laquelle c’est le pape et lui seul 
qui fait les empereurs et peut les défaire. Ces analyses sont donc aussi dirigées 
contre la papauté. Mais retenons, s’agissant de la relation triangulaire entre 
Dieu, le prince et le peuple, que l’élection du prince est considérée par nombre 
de partisans de l’abandon irrémissible comme un acte du peuple accomplissant 
la volonté divine, non comme un acte autonome, un acte de libre volonté du 
peuple, ce qui justifie que l’on puisse nier tout rôle actif du peuple postérieur à 
cette désignation du prince et que l’on puisse effectivement reprendre purement 
et simplement les thèses d’Irnerius et de Placentin sur l’abandon irrémissible de 
sa puissance par le peuple au prince. 

Donc, d’un côté, délégation de pouvoir donnée par le peuple et responsabilité 
du prince devant le peuple, le quod principi placuit s’exerçant sous le contrôle de 
celui-ci : le peuple serait, dans les vœux des partisans de ce statut, juridiquement 
majeur, habilité à demander des comptes au prince et à le destituer. De 
l’autre, abandon irrémissible de ce pouvoir par le peuple, considéré comme 
perpétuellement mineur, le quod principi placuit ayant une portée absolue et 
se trouvant conforté par d’autres affirmations trouvées au corpus de Justinien, 
notamment par ce passage d’une constitution de Justinien affirmant que le 
prince tient les lois enfermées « in scrinio pectoris sui », « dans les archives de sa 
poitrine », source d’une théorie du prince versé dans la science du droit, mais 
aussi – thèse aux origines plus lointaines encore – du prince personnifiant la 
loi, nomos empsychos, ou lex animata. Telles sont, posées dès le xiie siècle par 
les premiers glossateurs et vues ici (sauf cette brève intrusion dans la pensée de 
Marsile de Padoue) du côté des seuls juristes et d’un point de vue purement 
théorique, les deux grandes thèses qui s’affronteront durant tout le Moyen Âge, 
dont on devine l’importance respective dans la marche des idées politiques 
et dans cette confrontation qui marquera la fin du Moyen Âge et les temps 
modernes entre, d’un côté les partisans d’une monarchie contractuelle et 
limitée, et de l’autre les tenants du droit divin et de l’absolutisme. 



com
m

unitas regni  •   sup  •   2020

65

LES FONDEMENTS DE LA COMMUNITAS REGNI 
DANS LES QUESTIONS QUODLIBÉTIQUES DE LA FACULTÉ 

DE THÉOLOGIE DE PARIS À LA FIN DU XIIIe SIÈCLE

Lydwine Scordia 
Université de Rouen

Qu’est-ce qu’un tas (sôros) de sable ? Ce n’est pas une accumulation de grains, 
car un grain plus un grain plus un autre, etc. ne font pas un tas. À l’inverse, un 
tas de sable auquel on enlèverait un grain ou deux grains, etc. resterait un tas, 
car l’absence de grains n’empêche pas un tas de rester un tas. Que déduire du 
paradoxe sorite d’Eubulide de Milet sinon que la définition quantitative aboutit 
à une impasse, que l’on évoque un tas de sable ou la communitas regni ? Tout 
ensemble, en effet, n’est pas une communauté. Le xiiie siècle disposait de deux 
définitions léguées par l’Antiquité, pour le comprendre, celle d’Aristote, tirée 
de la Politique, qui insiste sur le but visé par la communauté : « Puisque toute 
cité, nous le voyons, est une certaine communauté [koinônia], et que toute 
communauté a été constituée en vue d’un certain bien […] avant tout, c’est 
le bien suprême entre tous que <vise> celle qui est la plus éminente de toutes 
[les communautés] et qui contient toutes les autres 1. » Et celle de Cicéron, qui 
définit la res publica en mettant l’accent sur le lien juridique et sur le but : la 
res publica, c’est-à-dire la res populi, n’est pas une assemblée d’hommes réunis 
n’importe comment (« quoquo modo congregatus »), mais le rassemblement d’une 

1	 Aristote, Politique, I, 1, 1, 1252a. Le mot koinônia de la Politique a été diversement traduit : 
vingt-quatre fois par communitas, quatre fois par communio et deux fois par communicatio 
(Pierre Michaud-Quantin, Universitas. Expressions du mouvement communautaire dans 
le Moyen Âge latin, Paris, Vrin, 1970, n. 38, p. 153). Thomas d’Aquin a repris la définition : 
« L’homme est beaucoup plus communicatif [communitativus] avec autrui que n’importe 
quel animal qu’on voit vivre en groupe […] Quant à la cité, qui est la communauté parfaite 
[perfectam communitatem], elle se suffira dans toutes les choses nécessaires à la vie ; et 
plus encore une province unifiée, à cause de la nécessité du combat en commun [propter 
necessitatem] et du secours mutuel [mutui auxilii] contre les ennemis » (Tractatus de rege 
et regno ad regem Cypri [terminé par Ptolémée de Lucques à partir du livre II, chap. 4] dans 
Opera omnia, t. XXVII, Opuscula varia, éd. Stanislas Édouard Fretté, Paris, L. Vivès, 1875, I, 
1, p. 336-412, ici p. 337-338). Les idées aristotéliciennes circulent dès le xiie siècle grâce aux 
traductions partielles de l’Éthique à Nicomaque et de la Politique, voir Frédérique Lachaud, 
L’Éthique du pouvoir au Moyen Âge. L’office dans la culture politique (Angleterre, vers 1150-
vers 1330), Paris, Classiques Garnier, 2010, p. 219-220. 



66

multitude (« coetus multitudinis »), réunie selon un consensus de droit (« juris 
consensu ») et associé dans une communion d’utilité (« et utilitatis communione 
sociatus ») 2. 

Pour traiter la question des fondements de la communauté du royaume, tant 
de ses origines que de ses fins, et des relations entre ses différentes parties, j’ai 
choisi d’étudier un corpus homogène d’une dizaine de questions universitaires 
débattues en latin à la faculté de théologie de Paris, dans le contexte des années 
1280-1300 3. C’est-à-dire avant la défaite française de Courtrai (juillet 1302), 
avant le mandement de Philippe le Bel contre les Templiers (septembre 1302) 
et avant l’attentat d’Anagni contre Boniface VIII (octobre 1303), qui sont 
ordinairement considérés comme des dates-ruptures dans l’art de gouverner. 

Commençons par étudier l’unité et la diversité de la définition de la 
communauté dans les dernières années du xiiie siècle (1), puis les conséquences 
de l’appartenance à la communauté (2), pour terminer par ses différentes 
représentations (3). 

UNITÉ ET DIVERSITÉ DE LA COMMUNAUTÉ

Les enjeux de la communitas

Entrons, in medias res, au cœur des séances quodlibétiques animées par les 
maîtres en théologie de Paris. Ces débats publics avaient lieu dans une universitas, 
au sens strict du terme 4. La forme scolastique du débat faisait intervenir 
plusieurs participants : celui qui posait la question, les tenants des arguments 
pro et contra, et le maître qui déterminait la réponse. Cette structure n’est pas 
inintéressante pour qui étudie le fonctionnement d’une communauté (débat 
public contradictoire dépassé par la détermination magistrale). Des questions 
de toutes sortes furent posées à des maîtres séculiers (Berthaud de Saint-Denis, 
futur évêque d’Orléans, † 1307 ; Henri de Gand, archidiacre de Tournai, 
† 1293 5 ; Godefroid de Fontaines, évêque contesté de Tournai, † 1303) et à deux 

2	 Cicéron, De republica, I, 25. Sa définition est connue au Moyen Âge grâce au De civitate Dei 
d’Augustin (II, 21 ; XIX, 21, 1). Pour une histoire générale de la notion, lire les chapitres 16 
(Jean Dunbabin) et 17 (Jeannine Quillet) dans James Henderson Burns (dir.), Histoire de la 
pensée politique médiévale : 350-1450, Paris, PUF, 1993 (trad. fr. de The Cambridge History 
of Medieval Political Thought, c. 350, c. 1450, Cambridge, Cambridge University Press, 1988), 
p. 450-491 et 492-539.

3	 Voir la liste des intitulés des questions quodlibétiques en Annexe. 
4	 Voir Pierre Michaud-Quantin, Universitas, op. cit., p. 47, 71 et passim. Pour une réflexion sur 

le débat public, Patrick Boucheron, Nicolas Offenstadt (dir.), L’Espace public au Moyen Âge. 
Débats autour de Jürgen Habermas, Paris, PUF, 2011.

5	 Jacques Verger, Les Universités françaises au Moyen Âge, Leiden/New York/Köln, Brill, 1995, 
p. 76-80. 



67

lydw
ine scordia   Les fondem

ents de la com
unitas regni…

maîtres mendiants (Richard de Mediavilla, ofm, † 1302/8, ministre provincial 
de la province de France ; Pierre d’Auvergne, op, † 1304, évêque de Clermont). 

À la fin du xiiie siècle, les questions portent sur la licéité d’imposer des taxes 
(vectigal, pedagia) et des impôts (exactiones, taillas) aux clercs, aux laïcs, aux 
sujets en général ; elles mettent en scène les pouvoirs spirituels (pape, évêques) 
et temporels (rois, princes, seigneurs, consuls) qui seront amenés à faire payer, 
ou à empêcher de payer ces impôts, selon un certain nombre de critères relevant 
de l’utilité commune ou privée des pouvoirs temporels, dans le cadre de la cité, 
de la res publica ou du royaume. 

Si l’on affine le contexte, décalé par rapport à l’Angleterre 6, ces débats sont 
contemporains de la croisade d’Aragon, menée par Philippe III en 1285 avec 
le soutien du pape Martin IV, des conflits de Philippe IV avec Édouard Ier, 
son vassal pour la Gascogne, confisquée en 1294, et avec Gui de Dampierre, 
son vassal pour le comté de Flandre, confisqué en 1297 7. Ils se situent en effet 
pendant deux périodes de crises entre la France et le Saint-Siège, l’une en 
1296-1297, à propos de la taxation des clercs : les textes polémiques français 
Antequam essent clerici et la Disputatio inter clericum et militem répondent aux 
bulles Clericis laicos du 25 février 1296 et Ineffabilis amor du 20 septembre 1296 
répondent les textes polémiques français Antequam essent clerici et la Disputatio 
inter clericum et militem, la même année ; l’autre, en 1301-1302, avec du côté du 
pape, les bulles Ausculta fili (5 décembre 1301), Unam sanctam (18 novembre 
1302) et la bulle d’excommunication de Philippe IV (Super Petri solio), jamais 
publiée, et du côté du royaume, l’arrestation et la mise en accusation de l’évêque 
de Pamiers Bernard Saisset (juillet-octobre 1301), les états généraux du 10 avril 
1302 où Pierre Flote (chancelier depuis 1295) présente une version manipulée 
de la bulle Ausculta fili. Les enjeux de ces « différends » portent sur la hiérarchie 
des pouvoirs, les sphères temporelles du pouvoir pontifical, les droits du roi sur 
l’ensemble de ses sujets, clercs compris… Ces débats ne sont pas nouveaux, mais 
de nouvelles réponses sont apportées.

6	 La Grande Charte de 1215 réunit barons et « communia totius regni » contre le roi (Pierre 
Michaud-Quantin, Universitas, op. cit., p. 165). En Angleterre, la communitas regni est 
fondée pour réformer le gouvernement royal (Frédérique Lachaud, L’Éthique du pouvoir au 
Moyen Âge, op. cit., p. 346), alors qu’en France, elle intègre le roi et, par conséquent, elle 
manifeste la puissance royale. 

7	 Des guerres assez limitées en fait (1293-1297), comme l’a montré Xavier Hélary, « Révolution 
militaire, révolution fiscale ? Le poids de la guerre dans les finances royales sous le règne de 
Philippe le Bel », dans Philippe Contamine, Jean Kerhervé et Albert Rigaudière (dir.), Monnaie, 
fiscalité et finances au temps de Philippe le Bel, Paris, Comité pour l’histoire économique et 
financière de la France, 2007, p. 229-254.



68

Les occurrences de la communauté

Le vocabulaire de la communitas et les termes associés (communis, publicus) 
sont très présents dans les quodlibets 8. Selon Henri de Gand (IV, 29), il est 
dans la nature de l’homme de vivre en communauté civile (« in communitate 
civili »), Aristote le dit dans la Politique (I, 1). Godefroid de Fontaines assimile 
la communauté à la res publica, dont il faut prendre soin (VII, 14). Le bien 
de toute la communitas est un enjeu pour Berthaud de Saint-Denis (I, 1) et 
Godefroid de Fontaines (XI, 17 ; VII, 14), celui de l’utilité de la communauté 
(XI, 17). Tous sont tenus au bien de la communauté, car si le bien d’un seul est 
aimable, celui d’une nation (gens) ou d’une cité est meilleur et plus divin. Pierre 
d’Auvergne (III, 14) en réfère à la Politique (I, 2). Ce bien unit chaque membre 
de la communauté au prince ; Henri de Gand assimile d’ailleurs le bien de la 
communauté au bien du prince qui l’incarne (XIV, 8). 

Dans la plupart des occurrences, le thème surgit dès qu’il s’agit d’évoquer 
des problèmes (entretien des ponts, routes, murs 9 et endettement), des risques 
(défense contre les ennemis de l’Église et de la justice) et des cas de nécessité 
auxquels la communauté aura à faire face (II, 30 ; IX, 31 ; III, 14) 10. Les problèmes 
de la communitas appellent, c’est logique, la recherche de solutions financières, 
négociées, telle l’adoption d’une taxe sur le vin (obola) qui servira à libérer la 
communauté, en l’occurrence ici une cité endettée dans la réponse déterminée 
par le maître franciscain en 1286 (II, 30). On ne sait s’il s’agit pour Richard de 

8	 Les maîtres ne s’appliquent pas à définir la communitas par son étymologie, alors que c’est 
souvent un point de départ obligé dans ce genre de débats. L’explication vient peut-être 
du fait que la Bible n’utilise pas le mot communitas, et préfère communicatio, communis, 
communio, ecclesia, fraternitas, multitudo… Le terme est absent des Étymologies d’Isidore 
de Séville, qui définit les mots multitudo, populus, res publica, natio, gens, regnum dans 
le livre XV, consacré aux langues et groupes sociaux. Il reprend la définition de Cicéron 
complétée par le Digeste pour définir la civitas (XV, 2, 5). On retiendra son explication de 
municeps, appelé ainsi parce qu’il prend à charge (« ab eo quod munia capiat »), et on la 
comparera avec celle du princeps, qui s’appelle ainsi car il est le premier à prendre/assumer 
des charges (« primus capiat munera reddant ») (XV, 3, 21 ; 4, 21). Quant à Papias (1075/85), 
il définit le verbe communicare par une référence au partage du pain dans la communion 
eucharistique (« simul participare de uno pane ») (Vocabulista, Impressum Venetiis, Per 
Philippum de Pincis, 1496, p. 73).

9	 La liste reprend en fait un extrait du Code (C.1.2.7, pour livre 1, titre 2, De sacrosanctis ecclesiis 
et de rebus et privilegiis earum, loi 7, Ad instructiones). Sur la place des autorités dans 
l’argumentation des maîtres, voir Lydwine Scordia, « Les autorités citées lors des débats sur 
l’impôt par les théologiens à la fin du xiiie siècle », dans Philippe Contamine, Jean Kerhervé 
et Albert Rigaudière (dir.), Monnaie, fiscalité et finances au temps de Philippe le Bel, op. cit. 
p. 19-50.

10	 Il faudrait systématiquement comparer ces thèmes avec ceux des préambules des 
ordonnances royales, voir le récent ouvrage co-dirigé par Sébastien Barret et Benoît Grévin, 
Regalis excellentia. Les préambules des actes des rois de France au xive siècle (1300-1380), 
Paris, École des chartes, 2015, « Répertoire lexical des termes latins et français employés 
dans les préambules », p. 625-643. 



69

lydw
ine scordia   Les fondem

ents de la com
unitas regni…

Mediavilla d’un cas d’école ou d’une réponse concrète aux problèmes financiers 
causés par la coûteuse croisade d’Aragon (mars-octobre 1285) 11. 

On remarquera que le syntagme communitas regni n’est pas employé par les 
maîtres. Les mots sont là, mais ils sont disjoints. On ne trouve pas davantage de 
communitas civitatis, alors qu’il s’agit du cadre privilégié dans les questions. Les 
maîtres équivalent res publica et communitas (VII, 14). Ils appellent à rechercher 
le bien commun (II, 30 ; VII, 14), l’utilité commune, celle de la communauté, 
de la res publica 12 ou l’utilité de ceux qui usent des biens publics (II, 30 ; III, 
27 ; XI, 17 ; XIV, 8). Ces termes, présents dans les sources juridiques, civiles et 
canoniques, font écho à des thèmes travaillés et commentés depuis l’Antiquité 13. 

Les mille et un clivages de la communauté

Le singulier du mot communitas ne doit pas cacher les mille et un clivages 
internes énumérés au fil des quodlibets, c’est-à-dire toutes les différences de 
statuts, d’activités, de juridictions, de richesses et de propriétés, qui distinguent 
les membres de la communauté. La plus apparente est celle qui sépare les clercs 
et les laïcs, au point que plusieurs maîtres précisent d’entrée que le débat ne 
portera que sur les clercs (I, 1-2 ; II, 30 ; IX, 31) ou sur les laïcs seulement 
(« laicos tantum », III, 27), mais parfois les deux groupes sont rassemblés sous le 
vocable subditi (XIV, 8 ; VII, 14 ; XI, 17 ; III, 14). Les hiérarchies sont affirmées : 
les clercs sont plus dignes que les laïcs dans la communauté, « digniores sint 
clerici communitate quam laici » (II, 30) et ne sauraient être traités comme eux. 
Henri de Gand met en avant la dignité de l’état et de l’ordre du clergé (IX, 31), 
qu’il soit riche ou pauvre, à l’inverse du franciscain Richard de Mediavilla, 
qui distingue riches et pauvres clercs (II, 31). Car l’ordre clérical, lui-même, 
contient ses clivages. Comment traiter les clercs ayant reçu les ordres mineurs, 
qui pratiquent des activités marchandes et se targuent de leur appartenance 

11	 Dont le coût est estimé à 1 230 000 livres tournois, soit deux à trois fois le revenu du domaine, 
d’où une politique d’emprunts et par conséquent de dettes dont hérite Philippe IV, Xavier 
Hélary, L’Armée du roi de France. La guerre de saint Louis à Philippe le Bel, Paris, Perrin, 2011, 
p. 215-220. 

12	 On distinguera les notions de bonum commune (notion philosophique qui renvoie à la 
causa finalis) et de l’utilitas publica ou communis (notion juridique qui renvoie à la causa 
materialis). Voir Corinne Leveleux-Teixeira, « L’utilitas publica des canonistes. Un outil de 
régulation de l’ordre juridique », Revue française d’histoire des idées politiques, 32, 2010, 
p. 259-276, ici p. 269. Sur l’importance d’Hostiensis dans ces débats, voir le très intéressant 
article de Jean-François Poudret et Lucien Masmejan, « Redevance réelle ou personnelle ? 
À propos d’une consultation donnée à un arbitre lausannois », dans Bernard Durand et 
Laurent Mayali (dir.), Excerptiones iuris. Studies in honor of André Gouron, Berkeley, Robins 
Collection, 2000, p. 565-587. 

13	 Voir les articles d’Alain Dubreucq, Olivier Guillot et Yves Sassier dans Hervé Oudart, Jean-
Michel Picard et Joëlle Quaghebeur (dir.), Le Prince, son peuple et le Bien Commun, de 
l’Antiquité tardive à la fin du Moyen Âge, dans la Chrétienté occidentale, Rennes, PUR, 2013.



70

à l’ordre clérical pour être exemptés d’impôts 14 (I, 1 ; II, 30) ? Ou encore les 
riches clercs qui ne se contentent pas de la portion lévitique ou ecclésiastique, 
c’est-à-dire des dîmes et des aumônes, mais disposent de biens qui leur ont été 
donnés par les laïcs (I, 1 ; II, 30 ; IX, 31) ? La question était fort sensible 15, car 
les biens gardaient leurs charges, quel que soit le propriétaire. Elle le deviendra 
encore plus quand les taxes royales porteront sur le capital et les revenus des 
sujets, y compris des clercs (1295-1300). Les théologiens et les canonistes du 
début du xiiie siècle avaient traité de ces questions pour évaluer si des clercs 
enrichis pouvaient recevoir des dîmes 16. Ce qui change la donne sous le règne 
de Philippe IV, c’est l’activation de ces différences, non plus pour les dîmes, 
mais pour les impôts royaux. 

Du côté des laïcs, les clivages sont également nombreux. Les maîtres 
distinguent les princes et les sujets (III, 27), les seigneurs inférieurs et les 
seigneurs supérieurs (III, 27), les riches et les pauvres (I, 1 ; II, 30), et même 
les étrangers (II, 30). Faut-il voir dans ces nombreux clivages une menace pour 
l’unité de la communauté ? Aucunement ! Ils ne sont là que pour expliquer les 
différences d’obligations des uns et des autres. Car ce qui ressort nettement de 
ces questions disputées, c’est l’appartenance à la communauté. Elle est exprimée 
ainsi : la communauté comprend les clercs et les laïcs (I, 1 ; II, 30) ; les clercs sont 
une « pars civitatis » (IX, 31), ils sont « socii » dans les dépenses à faire, comme le 
dit Richard de Mediavilla (II, 30). Les sujets sont une « pars rei publicae » (VIII, 
22), « partes communitatis » (XIV, 8) pour Henri de Gand, ce qui va entraîner 
leur participation. La communauté, ce sont aussi les pauvres et les étrangers, qui 
seront sollicités, dès qu’il s’agira de poser une taxe sur les produits, puisqu’il est 
précisé qu’il faudra prendre garde aux produits taxés, et ne pas mettre une taxe 
sur les produits de première nécessité, ce qui reviendrait à frapper en priorité 
les pauvres (II, 30). 

Tous les membres de la communauté, clercs compris, sont-ils tenus d’obéir 
aux pouvoirs temporels ? La question est posée en 1282, le thème disparaît 
après 17, mais pas celui du traitement spécifique de la communauté des clercs 

14	 Ou le cas des marchands italiens qui se font rapidement tonsurer pour exercer librement leur 
commerce, Georges Digard, Philippe le Bel et le Saint Siège de 1285 à 1304, Paris, Sirey, 1937, 
2 vol., t. I, p. 96 et t. II, PJ VIII, p. 247-255 (doléances royales de septembre 1289). 

15	 ORF, t. I, p. 318-320 (1290). Les articles précisent la situation, mais plusieurs d’entre eux se 
terminent par « sauf en cas d’urgence », ce qui ouvrait la porte à une politique d’exception. 
Sur ce point, voir Georges Digard, Philippe le Bel et le Saint Siège…, op. cit., t. I, p. 112-114. 

16	 Guillaume d’Auxerre dans la Summa aurea et Raymond de Penyafort dans sa Summa de 
paenitentia (Elsa Marmursztejn, L’Autorité des maîtres. Scolastique, normes et société au 
xiiie siècle, Paris, Les Belles Lettres, 2007, p. 333-334).

17	 La césure chronologique est importante, comme on le verra dans la troisième partie. Les 
clercs ne sont pas les sujets des princes séculiers, expose Berthaud de Saint-Denis (I, 1), en 
faisant référence à la décrétale De immunitate. Non minus (X.3.49.4). En 1296, le pamphlet 
Antequam essent clerici justifie le droit d’imposer les clercs par l’analogie suivante : de 



71

lydw
ine scordia   Les fondem

ents de la com
unitas regni…

(II, 30). La communauté englobe et incorpore largement les habitants du lieu 
en emboîtant toutes ses sous-parties, qu’il s’agisse d’une cité (mouvement 
communal des années 1100), d’un royaume ou de cités dans un royaume 
(approches géographique et administrative). L’échelle change, mais c’est 
toujours le même mot communitas qui est utilisé par les maîtres. Au-delà 
d’une manifeste convergence thématique, les approches des maîtres peuvent 
diverger selon l’angle adopté (causa finalis, causa formalis, causa materialis) ou 
les autorités sollicitées (droit canonique, Aristote).

Cette analyse met en évidence l’existence d’une communauté et la diversité 
de ses composantes. La communauté désigne tous les habitants de la cité ou 
du royaume qui auront à supporter ensemble les charges inhérentes à la vie en 
commun, et à trouver des solutions fondées sur les points communs réunissant 
les habitants, par exemple l’usage commun de biens communs pour des buts 
communs (II, 30 ; XIV, 18), qui entraînera des dépenses communes (III, 27). 
Ou encore en exposant, comme le fait Pierre d’Auvergne en 1295 que le bien 
commun prime le bien privé (III, 14). Quelle que soit l’approche, le soin des 
choses publiques concerne la communauté, à charge ensuite de préciser les 
modalités spécifiques des charges supportées par chacune de ses parties. 

L’APPARTENANCE À LA COMMUNAUTÉ OBLIGE

Évaluation du poids de la nécessité

Les maîtres se réfèrent à la maxime du Décret « necessitas non habet legem » 
(Gratien 1.1.40) 18 pour définir la nécessité, c’est-à-dire pour en faire tomber les 
limites légales (XI, 17). Ils évaluent la nécessité par des adjectifs : elle doit être 
grande (II, 30), urgente (IX, 31), notoire (XI, 17), appliquée au salut (XIV, 8), 
à la défense contre les ennemis de l’Église et de la justice (IX, 31). 

Certaines réponses apportées par les théologiens paraissent renvoyer à des 
problèmes d’actualité. On prendra l’exemple d’une question posée au maître 

même que la sancta mater Ecclesia comprend à la fois les clercs mais aussi des laïcs, ayant 
un Dominus, una fides, unum baptisma, le royaume compte clercs et laïcs (Pierre Dupuy, 
Histoire du différend d’entre le pape Boniface VIII et Philippes le Bel roy de France, Paris, 
Sébastien et Gabriel Cramoisy, 1655, p. 21-23). Sur l’intéressante personnalité de Berthaud 
de Saint-Denis, voir Charles-Victor Langlois, « Une réunion publique à Paris sous Philippe le 
Bel (24 juin 1303) », Bulletin de la Société de l’histoire de Paris et de l’Île-de-France, 15, 1888, 
p. 130-134 ; Caroline Decoster, Les Assemblées politiques sous le règne de Philippe le Bel, 
thèse dir. par Guillaume Leyte, Université Paris II Panthéon-Assas, 2008, p. 40-44, citée par 
Michel Hébert, Parlementer. Assemblées représentatives et échanges politiques en Europe 
occidentale à la fin du Moyen Âge, Paris, De Boccard, 2014, n. 90, p. 393. 

18	 Lydwine Scordia, « Le Roi doit vivre du sien ». La théorie de l’impôt en France (xiiie-xve siècles), 
Paris, Institut d’études augustiniennes, 2005, p. 133-166. 



72

franciscain en 1286 (II, 30) 19, où il présente le casus d’une ville endettée qu’une 
taxe (assisum) sur les marchandises pourrait libérer. Mais pour valider la taxe, 
il faudra l’accord préalable du pape puisqu’elle frappe des biens achetés par les 
clercs. Ou encore la même année, la question qui fait de l’évêque l’interface 
fiscale entre le pouvoir temporel et les clercs (IX, 31 20). Les maîtres savent 
combiner une paraphrase de décrétales – ici le De immunitate ecclesiarum 
(X.3.49.4) qui autorise la levée des subsides sur les clercs en cas d’utilités et de 
nécessités communes, à condition que les subsides soient levés par un légat de 
l’Église – et l’actualité, puisque la décime de 1289 accordée par Nicolas IV au 
roi Philippe IV pour trois ans, officiellement pour une reprise de la croisade 
contre l’Aragon, ne sera finalement pas levée par le légat, comme le voulait le 
droit canon, mais par les prélats français 21. 

Les maîtres sont très attentifs aux statuts des biens meubles et immeubles des 
clercs (I, 1 ; II, 30 ; IX, 31) ; ils puisent dans les commentaires juridiques quelques 
années avant que Philippe IV ne promulgue des impôts sur les patrimoines non 
nobles (le centième en 1295), sur le capital et les revenus, y compris de ceux 
des clercs (le premier cinquantième en 1296). On citera la solution proposée 
par Godefroid de Fontaine en 1290 (VII, 14), qui conseille que les « rectores 
communitatis » acquittent une somme forfaitaire pour limiter la nuisance d’une 
« exactionem injustiam » seigneuriale ou royale sur la communauté. Ce moyen 
n’évite évidemment pas l’impôt que les rectores instaureront dans la cité pour 
récupérer la somme, mais on voit qu’ils préfèrent s’interposer entre le pouvoir 
et la communauté, en même temps qu’ils le contentent par la somme versée. 
Là encore, on peut trouver des correspondances avec l’actualité : la maltôte de 
1292 à 1297 et le deuxième cinquantième en 1297 ont suscité de nombreuses 
compositions par les villes, qui ressemblent beaucoup au modèle proposé dans 
la détermination magistrale.

Apports précurseurs ou échos de questions brûlantes, il n’est pas facile de 
trancher de l’inactualité ou de l’actualité les débats quodlibétiques car leur 
datation n’est pas toujours fermement établie. J’ai soutenu pour ma part qu’ils 
anticipaient la nouvelle politique fiscale de Philippe le Bel car ils s’inspirent 

19	 Alain Boureau propose de retarder les écrits de Richard de Mediavilla (1288-1300), en 
opposition avec Edgar Hocedez qui les datait entre 1283-1287 (Richard de Middleton, sa vie 
ses œuvres, sa doctrine, Louvain/Paris, Spicilegium Sacrum Lovaniense/Édouard Champion, 
1925). La question quodlibétique II, 30 daterait pour lui de 1295 (L’Inconnu dans la maison. 
Richard de Mediavilla, les franciscains et la Vierge Marie à la fin du xiiie siècle, Paris, Les Belles 
Lettres, 2010, chap. 3-4, p. 45-80).

20	 Qui précède qui ? Autrement dit, les maîtres déterminent-ils des solutions avant que 
n’éclatent les problèmes ou font-ils écho aux décisions prises ? Cf. infra. 

21	 Environ 250 000 livres tournois levées par l’archevêque de Rouen, Guillaume de Flavacourt, 
et l’évêque d’Auxerre, Guillaume de Grès, et non par un légat, voir Xavier Hélary, L’Armée du 
roi de France, op. cit., p. 218-219.



73

lydw
ine scordia   Les fondem

ents de la com
unitas regni…

pour partie de commentaires canoniques datant du milieu du xiiie siècle 22. On 
voit mal d’ailleurs à quoi pourraient servir des conseils donnés dans un contexte 
de crise. L’honneur des maîtres réside justement dans leur capacité à anticiper : 
les arguments des débats fiscaux existaient avant les innovations royales. 
Une des questions les plus intéressantes traite précisément de l’éventualité 
d’une situation de crise. Lorsque Richard de Mediavilla conseille au roi de 
se constituer des réserves pour répondre à une attaque imprévue de l’ennemi 
(III, 27), le franciscain légitime le trésor, signe tangible de la prudence d’un roi 
appelé à prévoir pour pourvoir, alors même que l’ordre réprouve les réserves 
pour ses membres 23. 

Reste à désigner celui ou ceux qui auront à évaluer les nécessités réelles ou 
supposées de la communauté. Les pouvoirs laïcs ont la charge du bien de la 
communauté 24. Quelle que soit la question, et même s’il existe des nuances, 
le pouvoir est reconnu aux consules (II, 30), rectores (VII, 14), principes, reges. 
L’un des maîtres fait même référence à la décrétale Per venerabilem de 1202, 
dans laquelle Innocent III exposait que le roi de France n’a pas de supérieur 
au temporel (I, 2). Le « dominus regni temporalis » n’est pas un « malum », il 
est même un bien (« immo bonum »), et si le Christ fuit la royauté, ce n’est pas 
qu’elle est mauvaise, mais car sa royauté est spirituelle (I, 2). Le commandement 
d’un seul est considéré comme le meilleur moyen pour garantir l’unité de la 
communauté (III, 14, en référence à la Politique, I, 2, 2, 1252a) 25.

Les pouvoirs séculiers détiennent l’autorité publique (I, 1 et 2). Leur but est 
la paix et la tranquillité (II, 30). Et pour y parvenir, ils détiennent la juridiction 
(II, 30 ; IX, 31). Certaines questions révèlent l’empilement féodal de la fin du 
xiiie siècle, lorsque sont évoqués les seigneurs inférieurs et les seigneurs supérieurs 
(III, 27 ; XIV, 28). Les premiers devant obtenir l’autorisation des seconds avant 
d’imposer leurs hommes 26. Les principes politiques exposés dans ces questions 
télescopent la hiérarchie féodale 27. Les pouvoirs auront à évaluer l’intérêt de 

22	 Lydwine Scordia, « Le Roi doit vivre du sien », op. cit.
23	 Analyse de ce quodlibet dans Lydwine Scordia, « Les sources du chapitre sur l’impôt dans le 

Somnium Viridarii », Romania, 117, 1999, p. 115-142. 
24	 À titre de comparaison, voir l’intéressant article de Christophe Grellard, « Le sacré et 

le profane. Le statut des laïcs dans la Respublica de Jean de Salisbury », dans Patrick 
Demouy (dir.), Les Laïcs dans les villes de la France du Nord au xiie siècle, Turnhout, Brepols, 
2008, p. 167-187. 

25	 Thomas d’Aquin, Tractatus de rege et regno, éd. cit., I, 2, p. 337 : « Car il est manifeste que ce 
qui par soi est un (per se unum) peut mieux réaliser l’unité (unitatem) que ce qui est multiple 
(quam plures) ». 

26	 Dans la réalité, on sait que la taxation des vassaux des seigneurs par le roi se fait par un 
partage des gains. 

27	 En 1256, Jean de Blanot avait énoncé dans son commentaire du titre IV (De actionibus) des 
Institutes de Justinien que le vassal d’un seigneur ne peut aller contre le roi, quand ce dernier 
le bien commun dont il a la charge administrative : le roi de France est princeps in regno suo 



74

la cité ou du royaume, et distinguer ce qui relève de l’utilité publique ou de 
l’amélioration de la cité, superflue, car seulement agréable à quelques uns (IX, 31).

Les débats universitaires ne traitent pas de la cité idéale comme peuvent le 
faire les miroirs au prince, mais de situations compliquées auxquelles il faut 
trouver des solutions concrètes et réalistes. En bon pédagogues, les maîtres 
illustrent les quaestiones en présentant des casus, sortes d’équivalents des exempla 
des prédicateurs (II, 30 ; VII, 14).

Centrage sur des communautés spécifiques

La place importante accordée au pouvoir (causa efficiens) n’occulte pas la 
place de la communauté, présentée comme l’objet de la politique (causa finalis), 
puisque l’enjeu de l’impôt est le bien de la communauté (I, 1 ; II, 30 ; III, 27). 
Les membres de la communauté sont appelés à jouer un rôle dans la nouvelle 
politique, car l’appartenance à une communauté, ayant des intérêts spécifiques, 
entraîne des obligations. 

La principale obligation étant de participer (écho de la définition de Papias) 
au bien de la communauté en fonction de son statut, de ses biens, des types de 
charges, de la légitimité de la puissance efficiente et des buts affichés (II, 30 ; III, 
27 ; XI, 17). Les clercs sont invités à participer comme les autres aux dépenses du 
prince contre les ennemis de l’Église (IX, 31). La participation ne se fera pas sans 
condition. Celle de prendre l’avis de ceux qui auront à supporter une charge, les 
clercs en l’occurrence, car ne pas le faire reviendrait à les mépriser (II, 30). Pour 
les sujets laïcs, Richard de Mediavilla (III, 27) et Godefroid de Fontaines (XI, 17) 
mettent l’accent sur leur condition d’hommes libres qui n’ont pas à obéir sous la 
contrainte. Plus concrètement, Godefroid de Fontaines préconise de faire appel 
aux principaux et plus avisés (« principaliorum et discretiorum de communitate »), 
car il est impossible de consulter chaque membre de la communauté. Le maître 
séculier en appelle à une consultation communiter, c’est-à-dire à une assemblée 28. 
Car, pour Godefroid, le conseil royal ne suffit pas à garantir la justice d’une 
décision puisqu’il est peuplé d’amis du prince, complaisants (XI, 17). La loi Quod 

(Marguerite Boulet-Sautel, « Jean de Blanot et la conception du pouvoir royal au temps de 
Louis IX », dans Septième centenaire de la mort de saint Louis, Paris, Les Belles Lettres, 
1976, p. 57-68, p. 62).

28	 Pour Elsa Marmursztejn, « [c]’est vraisemblablement la décision de Philippe le Bel qui 
a suscité la question quodlibétique et donné au théologien l’occasion de réaffirmer les 
principes auxquels la législation princière devait se conformer ». L’acte royal aurait été la 
cause de la question XI, 17 de Godefroid de Fontaines. Sa remarque suppose de reculer la 
date du débat scolastique jusque là fixée au Carême ou à l’Avent 1296 (L’Autorité des maîtres, 
op. cit., p. 144-145). On retrouve le même problème que celui de la date du quodlibet III, 
27 de Richard de Mediavilla, cf. supra. Un des moyens qu’on pourrait proposer pour dater 
plus précisément les quodlibets serait d’étudier les liens existant entre les universitaires et 
l’entourage royal. 



75

lydw
ine scordia   Les fondem

ents de la com
unitas regni…

omnes tangit est effleurée par l’emploi des verbes approbare et tangere 29. Dans 
l’ordonnance d’instauration du cinquantième (13 janvier 1296), Philippe le Bel 
ne manque pas d’insister sur la décision, prise après concertation des « nombreux 
prélats, barons et fidèles de notre royaume », devant lesquels ont été exposées, 
discutées et débattues avec soin les affaires touchant l’état du royaume (« regni 
statum tangentibus, evocatis presentibus et que incumbebant diligenter exposuis, 
tractatibus et collacionibus congruis prehabitis ») pour « faire cesser et réprimer 
les outrages perpétrés contre notre royaume par nos présomptueux ennemis et 
par ceux qui s’efforcent par leurs attaques et par leurs ruses en diverses régions 
d’accabler nos sujets par les dévastations, les spoliations, l’asservissement et autres 
dommages 30 ». Il ne s’agit pas ici vraiment d’une assemblée, même si le roi parle de 
décision prise in generali convocatione, mais plutôt d’un conseil consultatif élargi, 
réuni pour soutenir les projets royaux 31. 

Quand l’accord aura été acquis, les taxes et les impôts devront respecter la règle 
de la proportionnalité (III, 27 ; VII, 14 ; III, 14). Et si les conditions légitimant 
l’impôt n’étaient pas remplies, il faudrait supplier les supérieurs de le révoquer 
(XIV, 8) et si cela échouait, résister (XI, 17) et déposer le pouvoir tyrannique 
(XIV, 8). La majeure partie des maîtres ne partage pas la virulence d’Henri de 
Gand et Godefroid de Fontaines, ils respectent le pouvoir, mais ils entendent 
tout de même l’encadrer (I, 1 ; II, 30 et III, 27). 

Payer pour appartenir ou appartenir pour payer ?

La participation au bien de la communauté résulte donc de l’enchaînement 
suivant : ceux qui usent ou profitent des biens publics, communs, doivent 
contribuer à leur entretien ou réparation, car ils sont les « partes civitatis » (II, 
30 ; IX, 31 ; XIV, 8). Albéric de Rosate († 1354/60) le résumera clairement dans 
son commentaire du Digeste (3.4.1) : le paiement de la collecta pour rembourser 
les dettes, si les ressources sont insuffisantes, se fait en tant que membres qui 
participent et non comme particuliers (« non compelluntur ut singuli ») qui 
habitent (« sed ut de collegio vel universitate, sicut etiam recipiunt commodum de 
rebus collegii vel universitatis ») 32.

29	 Sur l’évolution de sens de la maxime impériale et son adaptation dans le droit canon, voir 
Yves Congar, « Quod omnes tangit, ab omnibus tractari et approbari debet », Revue d’histoire 
du droit français et étranger, 36, 1958, p. 210-259. 

30	 ORF, 13 janvier 1296 (11 articles), t. 12, p. 333-334, p. 333. Le texte n’a pas été retenu par 
Sébastien Barret et Benoît Grévin. Le passage mêle considérations générales et particulières, 
ce qui ne répond pas à la stricte définition d’un préambule (Regalis excellentia, op. cit., p. 16-17). 

31	 Élisabeth Lalou, « Les assemblées générales sous Philippe le Bel », dans Recherches sur les 
états généraux et les états provinciaux de la France médiévale, Paris, Éditions du CTHS, 1986, 
p. 7-29. Pour une synthèse, voir Michel Hébert, Parlementer, op. cit.

32	 Albéric de Rosate, In primam Digesti veteris partem commentarii, Venetiis, 1585, fol. 216v, 
n° 3, cité par Guillaume Leyte, Domaine et domanialité publique dans la France médiévale 



76

Les maîtres précisent, s’il est encore besoin, que l’acquittement des charges ne se 
fait pas car tout appartient au prince (XIV, 8), les seigneurs sont des protecteurs 
(VIII, 22) et non pas propriétaires 33. Comme l’explique Berthaud de Saint-Denis, 
les princes sont obligés de droit (Gratien 2.23.5) à protéger les églises et les clercs 
(« de iure obligati sunt principes ad tuendum ecclesias et personas ecclesiasticas »). 
Si leur office conduit les princes à procurer cette protection aux clercs (« ergo 
principes ad officio suo »), ils ne sont pas tenus de l’assurer gratis (I, 1). 

On en déduira que c’est l’appartenance à la communauté qui entraîne la 
participation aux charges, et non la contribution qui crée l’appartenance 
(principe de 1789)  34. La conception participative médiévale semble 
renvoyer à plusieurs autorités antiques et chrétiennes : à la justice distributive 
d’Aristote (Politique, III, 9 et 12 ; Éthique à Nicomaque, V, 6) ; à la timocratie 
romaine (Platon, République, VIII) ; ou encore à une interprétation politique 
du bien/Dieu « diffusivum sui » du Pseudo-Denys qui relie communication 
et participation 35. 

PENSER LA COMMUNAUTÉ 

La métaphore du corps politique

La métaphore organiciste est bien présente dans les débats quodlibétiques 36. 
Elle permet de penser l’unité dans la diversité 37. Chaque maître a sa conception 

(xiie-xve siècles), Strasbourg, Presses universitaires de Strasbourg, 1996, p. 233. 
33	 Écho du pseudo-débat de 1158 sur la loi Bene a Zenone (Code 7.37.2) entre Martinus, 

favorable au dominus mundi, et Bulgarus, partisan du pouvoir de juridictio. 
34	 Si les débats sur la participation de la communauté aux dépenses sont si nombreux, c’est 

que dans l’idéal, c’est au supérieur d’assurer ce qui est nécessaire (Policraticus, VI, 20, cité 
Yves Sassier, « La communauté politique dans le Policraticus de Jean de Salisbury », dans 
[coll.], Dieu, le prince et le peuple au Moyen Âge [ve-xve siècles], Paris, Éditions Cujas, 2012, 
p. 89-108, ici p. 96), alors qu’avec l’impôt, c’est aux inférieurs de contribuer, ce qui inverse 
l’ordre, Lydwine Scordia, « Le Roi doit vivre du sien », op. cit., p. 48-54 et passim. 

35	 Pseudo-Denys, Noms divins (chap. 4), repris par Thomas d’Aquin pour définir le pouvoir 
royal : Tractatus de rege et regno, éd. cit., II, 4 : « cum bonum sit diffusivum et sui 
communicativum ». 

36	 La métaphore organiciste de nos quodlibets est binaire, au sens où il n’est question que 
de la tête ou du cœur qui commande, et des membres qui exécutent. Très différente par 
conséquent du modèle sophistiquée de Jean de Salisbury dans le Policraticus (1159), qui 
détaille les fonctions du gouvernement (Frédérique Lachaud, « Corps du prince, corps de 
la res publica. Écriture métaphorique et construction politique dans le Policraticus de Jean 
de Salisbury », dans [coll.], Le Corps du prince, Firenze, SISMEL/Edizioni del Galluzzo, 2014, 
p. 171-199) ou d’un texte plus tardif, l’Avis aus rois (années 1330-1340), dont une miniature du 
manuscrit de New York (Pierpont Morgan Library, M. 456) détaille les différentes fonctions (I, 
1, fol. 5r). Voir Julien Lepot, Un miroir enluminé du milieu du xiie siècle : l’Avis aus roys, thèse 
dir. Jean-Patrice Boudet, Université d’Orléans, juin 2014, 2 vol. (publication en cours), en 
ligne : http://www.theses.fr/2014ORLE1135/document.

37	 Sur la richesse de significations de la métaphore, voir Christophe Grellard, « Le sacré et le 
profane », art. cit. 



77

lydw
ine scordia   Les fondem

ents de la com
unitas regni…

et l’on peut distinguer quelques évolutions chronologiques et thématiques dans 
les questions de notre corpus. En 1282, Berthaud de Saint-Denis l’utilise pour 
traduire la chrétienté : pour le maître en théologie, le corps désigne l’Église, 
dont la tête est le pape, et le corps, les royaumes (I, 2). Sa version se rapproche 
de celle de Vincent de Beauvais qui, dans le De Morali principis institutione 
(1262‑1263), définissait le corps mystique de l’Ecclesia, avec une tête-Christ-
pape et un corps formé par la société chrétienne, avec sur le flanc droit les clercs, 
et sur le flanc gauche, les laïcs 38. Le dominicain se référait à Romains xii, 4-5 et 
au De sacramentis (II, 2, 2) d’Hugues de Saint-Victor († 1141) 39. 

L’approche change au tournant des années 1280-1290. La métaphore 
permet toujours aux maîtres de penser l’unité de la communauté (« unam 
communitatem ») comme un corps (« quasi unus corpus »), mais l’objet a changé : 
il ne s’agit plus de définir l’Église mais les cités et les royaumes, et l’autorité 
aristotélicienne est latente. Le recours à la métaphore corporelle s’explique, 
selon Godefroid de Fontaines (VII, 14), car la communauté est naturelle 40. La 
vie du corps communautaire est fondée sur une mutuelle contribution et d’une 
aide mutuelle de tous, selon la proportion (« debet foveri ex mutua contributione 
et mutuo adiutorio omnium ad invicem secundum proportionem ») (VII, 14). 
Même conception chez Richard de Mediavilla qui fait du royaume un corps, 
où le roi est la tête (III, 27) et les sujets sont les membres. Le franciscain insiste, 
comme Godefroid de Fontaines, sur la solidarité des parties. La métaphore sert à 
contextualiser le rôle de chacun. Quand les ressources du roi (regis facultates) ne 
suffisent pas, il peut accepter une aide modérée des sujets en prenant en compte 
leurs capacités et les causes du prélèvement. De même, quand les ressources du 
roi augmentent et que certaines communautés sont accablées, le roi doit les 
aider, à proportion de leur aide quand lui-même était dans la nécessité (III, 27) : 
« Cum enim caput indiget, alia membra quicquid possunt adiutorii subministrant 
ei et caput etiam aliis membris adiutorium subministrat 41 ». On note ici une sorte 
de réversibilité des moyens financiers 42. Lorsque la tête est dans le manque, les 

38	 Vincent de Beauvais, De morali principis institutione, éd. Robert J. Schneider, Turnhout, 
Brepols, 1995, p. 7 (chap. 1 : « De corpore rei publice »). 

39	 À comparer avec la bulle Unam Sanctam (18 novembre 1302), où Boniface VIII définit l’Ecclesia 
comme un corps mystique (quae unum corpus mysticum repraesentat), dont la tête est le 
Christ et la tête du Christ est Dieu.

40	 Dans le célèbre développement du corps politique, Jean de Salisbury expose que la perfection 
de la res publica vient de ce qu’elle respecte l’ordre de la nature (Policraticus, V, 2), voir 
Yves Sassier, « Bien commun et utilitas communis au xiie siècle, un nouvel essor ? », Revue 
française d’histoire des idées politiques, 32, 2010, p. 245-258, p. 254 ; id., « La communauté 
politique… », art. cit. 

41	 Le passage est largement repris dans le Somnium Viridarii, voir Christophe Grellard, « Le 
sacré et le profane », art. cit.

42	 Il faudrait réévaluer l’importance du dogme de la communion des saints dans la réflexion 
politique. 



78

autres membres lui fournissent en secours tout ce qu’ils peuvent, et la tête, de 
même, secourt les membres en cas de besoin. 

Le dominicain Pierre d’Auvergne développe en 1295 une variante de la 
métaphore, cette fois pour relier encore plus naturellement ses composantes et 
insister sur l’ordre hiérarchique. Dans un corps (« corpore »), explique-t-il, formé 
de plusieurs membres (« pluribus membris »), le cœur prime naturellement (« cor 
principatur ») et les membres sont sujets (« subserviunt »), de même dans une 
maison, une cité, une région, une res publica. Car le cœur communique la vie aux 
membres par une « communicatio naturalis » (III, 14) et les membres alimentent 
le cœur dans une union vitale (« vita et unio eorum »). Le princeps-cœur domine, 
dirige les autres vers leur fin, prenant soin, pourvoyant aux choses nécessaires 
et utiles « ad salvationem boni communis ». Mais pour cela, il faut qu’il y ait une 
certaine communication par une égalité de justice (« per equalitatem iusticie »), 
proportionnelle, entre le cœur et les membres. Les références aristotéliciennes 
nourrissent sa démonstration : on reconnaît la « communicatio vitae », qui est 
une des définitions de l’amitié dans l’Éthique à Nicomaque (VIII, 5), et le thème 
de la définition de la justice distributive.

De cette quinzaine d’années, on retiendra le changement d’échelle (de l’Église 
au royaume) et la politisation temporelle de la question fiscale pour la survie du 
corps. La répartition des fonctions diffère entre les maîtres, la plus manifeste est 
celle qui fait du roi la tête du corps (Richard de Mediavilla) et celle qui identifie 
le roi au cœur qui influe la vie au corps (Pierre d’Auvergne) 43. Les variantes 
d’attribution dépendent des objectifs des maîtres, tel insistant sur la solidarité 
nécessaire pour la survie de l’ensemble (approche englobante) et tel autre sur 
la situation centrale du prince, véritable soleil du corps politique (approche 
rayonnante). 

À la même époque, les textes français du « différend » entre le pape et le roi de 
France s’approprient largement la métaphore organiciste : en septembre 1289, 
par les légistes du roi 44 ; en 1296, dans le pamphlet Antequam essent clerici qui 
désigne les membres inutiles ou paralysés (« partes incongruas et membra inutilia 
et quasi paralytica »), c’est-à-dire tous ceux qui refusent d’aider le corps (clercs 
autant de laïcs) et ne voient pas que l’aide apportée au corps (roi et royaume) 

43	 Sur le débat entre la tête et le cœur, voir Takashi Shogimen, « Head or heart? Revisited 
physiology and political thought in the thirteenth and fourteenth centuries », History of 
Political Thought, 28, 2007, p. 208-228 ; Catrien Santing, « ‘And I bear your beautiful face 
painted on my chest’. The longevity of the heart as the primal organ in the Renaissance », 
dans Catrien Santing, Barbara Baert et Anita Traninger (dir.), Disembodied Heads in Medieval 
and Early Modern Culture, Leiden, Brill, 2013, p. 271-306, ici p. 271-283.

44	 « Si caput dolet, cetera membra languent. Innuit ratio civilis et naturalis quod qualitas status 
membrorum est a qualitate status capitis regulariter praesumenda », cité par Georges Digard, 
Philippe le Bel et le Saint Siège…, op. cit., t. II, PJ XII, p. 255-275, p. 265 ; et pour l’analyse, 
t. I, p. 96-98.



79

lydw
ine scordia   Les fondem

ents de la com
unitas regni…

est une aide à leur propre corps 45. De la même manière, Bernard Saisset est 
mis en accusation en 1301, qualifié de « membrum putridum », condamné par 
conséquent à l’amputation pour éviter la contamination du corps 46.

La métaphore organique visualise la forme des liens entre les différentes 
parties. Elle sert à affirmer la naturalité de la communauté, ses différences 
hiérarchiques et ses complémentarités, son unité par conséquent, et, on l’oublie 
souvent, ses limites spatiales et numériques. Car l’ensemble de l’humanité n’est 
pas une communauté. Pour qu’il y ait communauté, il faut une communication 
entre les membres, par une langue commune par exemple 47. Les maîtres ne 
galvaudent pas la métaphore du corps-communauté. Son succès vient qu’elle 
synthétise un mode d’appréhension du monde. 

Enregistrement des liens existant entre les différentes parties de la communauté

Les différentes parties de la communauté entretiennent des liens de protection, 
assumée par le prince, et d’aide et de secours, de la part des clercs et des laïcs 
(II, 30 ; III, 27). L’aide peut se manifester par l’acquittement d’une taxe ou par 
des conseils (IX, 31). Tout doit être fait pour éviter la coercition (II, 30), car les 
hommes sont libres et non pas serfs (III, 27) 48. Ils ne doivent pas être contraints, 
mais imposés en proportion, et sous certaines conditions. De même pour les 
clercs à l’égard desquels les maîtres prônent une aide gracieusement accordée 
(IX, 31), c’est-à-dire librement, en confiance (XIV, 8) en raison de la bonté 
du prince (« bonitate principis »), une solution bien préférable à une taxation 
imposée au premier ordre qui se ferait dans le mépris de la communauté des 
clercs (II, 30) ou dans l’intention de leur nuire (II, 30 ; IX, 31) 49. Richard de 
Mediavilla l’illustre par un exemple : une taxe sur une marchandise pourra être 

45	 Pierre Dupuy, Histoire du différend…, op. cit., p. 21-22.
46	 Ibid., p. 626-631, ici p. 630. Mgr Vidal, « Bernard Saisset, Évêque de Pamiers (Suite) », 

Revue des sciences religieuses, 6, 1926, p. 177-198 ; Julien Théry, « Philippe le Bel, pape en 
son royaume », L’Histoire, 289, 2004, p. 14-17 ; id., « Allo scoppio del conflitto tra Filippo il 
Bello di Francia e Bonifacio VIII : l’affaire Saisset (1301). Primi spunti per una rilettura », dans 
Giovanni Minnucci (dir.), I poteri universali e la fondazione dello Studium Urbis. Il pontefice 
Bonifacio VIII dalla Unam sanctam allo schiaffo di Anagni, Bologna, Monduzi, 2008, p. 21-68 
[disponible en ligne : http://halshs.archives-ouvertes.fr/].

47	 Sur les limites spatiales de la communauté : Aristote, Politique, VII, 4, 1326b 11-22 ; sur le 
royaume, taille idéale de la communauté : Gilles de Rome, De regimine principum libri III, 
Roma, Ant. Bladus, 1556, III, i, 5, fol. 243-244. Et pour une utilisation plus tardive du thème, 
voir Thierry Sol, « Le monde n’a pas besoin de César ! Le tyran César dans le commentaire de 
la Politique d’Aristote par Nicole Oresme », dans Chrystèle Blondeau et Marie Jacob (dir.), 
L’Antiquité entre Moyen Âge et Renaissance, Nanterre, Presses universitaires de Paris Ouest, 
2011, p. 329-342, p. 339-341.

48	 Voir les suggestifs développements de Michel Hébert sur la liberté de consentir, Parlementer, 
op. cit., p. 433.

49	 En plus de la place plus grande prise par l’intention depuis Latran IV (casuistique), les 
franciscains sont sensibles à la morale de l’intention comme fondement de l’éthique publique 
(Giacomo Todeschini, Richesse franciscaine. De la pauvreté volontaire à la société de marché, 



80

imposée à condition qu’elle ne frappe pas des produits (par exemple la cire) que 
les clercs achètent plus que les autres (II, 30). 

Assez manifestement, les liens reliant les membres de la communauté relèvent 
d’enregistrements thématiques différents, qui ne sont pas exclusifs les uns des 
autres. On peut en distinguer trois : philosophique, juridique et théologique. 
Pour les lecteurs d’Aristote, l’adhésion à la communauté est naturelle car elle 
vient de la nature : elle est fondée de facto, sur l’utilité et la survie (III, 14). Son 
but terrestre réside dans l’unité (XIV, 8 ; III, 14) qui ne se fera que par le respect 
du statut de chacun et l’obéissance due aux pouvoirs pour l’utilité publique, 
même si les sujets ignorent en quoi elle consiste (XIV, 8). Car le prince est 
pourvu de la science architectonique (la politique) qui lui permet d’ordonner 
les moyens à la fin (XIV, 8) 50. 

D’autres maîtres mettent en avant le lien juridique (de iure). Plusieurs droits 
animent les réponses des théologiens : le droit commun (I, 1), le droit de l’Église 
(I, 1), le droit du pape (I, 2), le droit des princes (I, 2), les statuts (statuta) et 
les constitutions terrestres des cités et des princes (I, 1 ; I, 2 ; XIV, 8 ; II, 30). 
Ces différents droits sont hiérarchisés, les lois sont superposées, et l’on voit les 
maîtres s’appliquer à les faire concorder (I, 1). 

D’autres enfin exposent que les membres de la communauté sont reliés par 
l’amour, un ordo caritatis qui prime et commande tous les autres ordres, fondé sur 
le précepte divin d’aimer l’autre comme soi-même (IV, 29). Ainsi la participation 
aux charges de la cité ou du royaume est-elle faite « ex caritate » (IX, 31), librement 
(I, 1 ; IX, 31). Ce lien de communication (III, 14) est un lien de justice (II, 30 ; 
III, 14). Les communautés civiles ne peuvent exister si ce n’est par « connexa summa 
amicitia et summa caritate », où chacun aime (« diligent ») l’autre comme soi-
même, et veut pour l’autre ce qu’il veut pour lui dans une « summa benevolentia » 
(IV, 29) 51. Les références aristotéliciennes, bibliques et théologiques se conjuguent 
ici pour expliquer le maintien des communautés civique ou royale 52. Richard de 
Mediavilla se montre plus prosaïque quand il recourt à un proverbe pour qualifier 
la relation d’amour existant entre le roi et ses sujets : un roi « dilectus a subditis » 
vaut mieux qu’un roi riche d’or et d’argent (III, 27).

Lagrasse, Verdier, 2008 [trad. fr. de Richezza francescana : dalla povertà volontaria alla 
società di mercato, Bologna, Il Mulino, 2004]).

50	 Aristote, Éthique à Nicomaque, I, 1, 1094a 27. Voir Christian Trottmann, « Science 
architectonique et finalité philosophique de l’homme chez Aristote », Revue de philosophie 
ancienne, 14/1, « La Métaphysique d’Aristote », 1996, 14, 1996, p. 87-114 ; id., Théologie et 
noétique au xiiie siècle : à la recherche d’un statut, Paris, Vrin, 1999. 

51	 Georges de Lagarde, La Naissance de l’esprit laïque au déclin du Moyen Âge, Saint-Paul-
Trois-Châteaux, Éditions Béatrice, 1934-1946, 6 vol., t. II, n. 51, p. 178.

52	 Sur le lien de charité, voir Lydwine Scordia, « Subjectio, subventio et dilectio : les devoirs des 
sujets envers le prince dans la Postille de Nicolas de Lyre », dans Gilbert Dahan (dir.), Nicolas 
de Lyre, Paris, Institut d’études augustiniennes, 2011, p. 75-96. 



81

lydw
ine scordia   Les fondem

ents de la com
unitas regni…

Quelle que soit la détermination de ces maîtres, les membres de la communauté 
participent, à des degrés divers. Les débats n’aboutissent pas, sauf exception, à 
une opposition des membres contre la tête. 

Les débats des maîtres théologiens envisagent des communautés urbaine ou 
royale où sont conciliés l’un et le multiple : l’un – le prince – comme moyen de 
maintenir l’unité et le multiple – les différentes parties de la communauté – dont 
il s’agit de respecter les différences sans entamer la cohésion de l’ensemble 53. La 
règle de la proportionnalité est plusieurs fois invoquée. Elle traduit les différences 
d’ordres, de fonctions, de dignités, de richesses des membres de la communauté, 
et elle permet (ou oblige) chacun à participer. Pour les maîtres de l’université, 
la communauté existe. Elle conjugue des caractères innés (naturels) et acquis 
(bon gouvernement). Ainsi, dès avant Courtrai (19 juillet 1302), l’argumentation 
de la participation de toute la communauté aux dépenses du royaume pour sa 
survie est en place. Le subside de mars 1303, pesant sur tous, orchestre les acquis 
philosophico-juridico-théologiques pour la defensio regni, en y ajoutant une 
instrumentalisation de références, absentes chez les maîtres, genre oblige, telles la 
langue commune et l’histoire, ou plus rares, tel l’amour du roi 54. 

ANNEXE 

Intitulés des questions quodlibétiques (faculté de théologie de Paris)

Berthaud de Saint-Denis, I, 1, 5 mars 1282 55

« Utrum clerici teneantur solvere pedagia vel tributa ? »
Berthaud de Saint-Denis, I, 2, 5 mars 1282 56

« Utrum papa possit eximere clericos aut subditos principum a pedagio vel 
tributis ? »

Henri de Gand, IV, 29, Noël 1279 57

« Utrum alicui liceat repetere debitum cum scandalo ? » 

53	 L’Église est le modèle de la communauté, elle qui n’est pas seulement une congregatio 
fidelium – le thème fait polémique au temps de Frédéric II. De même le royaume ne peut se 
résumer à une congregatio subditorum. 

54	 Sur l’importance historiographique de Courtrai, voir Isabelle Guyot-Bachy, « De Bouvines à 
Roosebecke, le souvenir des victoires du roi en Flandres dans l’historiographie du royaume 
(xiiie-xve siècle) », dans Anne-Hélène Allirot, Murielle Gaude-Ferragu et al. (dir.), Une histoire 
pour un royaume (xiie-xve siècle), Paris, Perrin, 2010, p. 51-65 ; ead., La Flandre et les Flamands 
au miroir des historiens du royaume, mémoire inédit d’Habilitation à diriger des recherches. 
Et sur le thème de l’amour du roi, voir mes recherches en cours. 

55	 Berthaud de Saint-Denis, Quodlibeta, I, 1, éd. Jean Leclercq, « Deux questions de Berthaud 
de Saint Denys sur l’exemption fiscale du clergé », dans [coll.], Études d’histoire du droit 
canonique dédiées à Gabriel Le Bras, Paris, Sirey, 1965, 2 vol., t. I, p. 611-614.

56	 Berthaud de Saint-Denis, Quodlibeta, I, 2, éd. cit., p. 614-617.
57	 Henri de Gand, Quodlibeta, IV, 29, Paris, J. Balde, 1518, fol. 145-146. 



82

Henri de Gand, VIII, 22, 1284 58

« Utrum res praescripta in bona fide, cotum fuerit de mala fide, tenens eam 
teneatur statim restituere illam ei ad quem alias de iure debet pertinere ? »

Henri de Gand, IX, 31, Pâques, 1286 59

« Utrum clerici teneantur ad exactiones quas laici solvunt civitatibus et dominis 
temporalibus ? »

Henri de Gand, XIV, 8, 1290 60

« Utrum quisque subditus teneatur servare statuta, licet non sit evidens quod ad 
communem utilitatem expediant ? »

Richard de Mediavilla, II, 30, Pâques 1286 61 
« Utrum clerici possint cogi ad solutionem exactionem factarum in civitate propter 

utilitatem boni communis ? »
Richard de Mediavilla, III, 27, 1287 62

« Utrum subditi teneantur dominis temporalibus in solvendo tallias de novo 
impositas que vergunt solum in utilitatem dominorum suorum ? »

Godefroid de Fontaines, VII, 14, 1290 63

« Utrum retinentes quod eis impositum est, teneantur illud restituere et hec illi qui 
recipit dictam collectam ad firmam ? » 

Godefroid de Fontaines, XI, 17, 1294-1296 64

« Utrum princeps dicens se habere causam pro utilitate reipublicae nec tamen 
huiusmodi necessitas est de notoria possit imponere aliquam exactionem et subiecti 
teneantur solvere ? »

Pierre d’Auvergne, III, 14, 1298 65

« Utrum princeps qui, necessitae rei publice imminente, instituit vectigal aliquod 
in subditis, necessitate recedente, teneatur ipse vel successor eius removere illud, 
stipendiis communibus sufficientibus ad dispensationem ipsius ? »

58	 Ibid., VIII, 22, fol. 331v-333. 
59	 Henri de Gand, Quodlibeta, IX, 31, dans Opera omnia, éd. Raymond Macken, Leuven, Leuven 

University Press, 1983, p. 327-330.
60	 Henri de Gand, Quodlibeta, XIV, 8, éd. Balde, fol. 567v-568. 
61	 Richard de Mediavilla, Quodlibeta, II, 30, éd. et trad. Lydwine Scordia, « Transcription et 

traduction d’une question quodlibétique (1286) du franciscain Richard de Mediavilla sur 
la taxation des clercs par les pouvoirs civils », Études franciscaines, 2, 2009, p. 21-51, ici 
p. 26-51. 

62	 Richard de Mediavilla, Quodlibeta, III, 27, éd. et trad. Lydwine Scordia, « Le Roi doit vivre du 
sien », op. cit., p. 457-462.

63	 Godefroid de Fontaines, Les Quodlibet cinq, six et sept, éd. Maurice de Wulf et Jean Hoffmans, 
Louvain, Institut supérieur de philosophie de l’Université, 1914, p. 395-396.

64	 Id., Les Quodlibets XI-XIV, éd. Jean Hoffmans, Louvain, Institut supérieur de philosophie de 
l’Université, 1932-1935, 2 vol., t. I, XI, 17, p. 76-78. 

65	 Pierre d’Auvergne, Quodlibeta, III, 14, éd. Elizabeth A.R. Brown, « Cessante causa and the 
taxes of the last Capetians: the political application of a philosophical maxim », Studia 
Gratiana, 15, 1972, p. 585.



com
m

unitas regni  •   sup  •   2020

83

ARISTOTLE AND THE EMPIRE. IMPERIUM, REGNUM, 
AND COMMUNITAS IN ALBERT THE GREAT  

AND ENGELBERT OF ADMONT

Karl Ubl 
Université de Cologne

Aristotle described the city-state as the perfect community: “When several 
villages are united in a single complete community (communitas perfecta), large 
enough to be nearly or quite self-sufficing, the city-state comes into existence, 
originating in the bare needs of life, and continuing in existence for the sake of a 
good life. And therefore, if the earlier forms of society are natural, so is the city-
state, for it is the end of them, and the nature of a thing is its end. 1” Medieval 
readers of Aristotle’s Politics took considerable effort to show that this view is 
incomplete and that monarchy is a political community required for the well-
being of man. 2 Fitting the concept of empire into the framework of Aristotelian 
political thought was, however, even more difficult. It is therefore no coincidence, 
that the so-called “imperial publicists” of the 14th and 15th centuries relied more on 
juristic and historical evidence than on the political ideas of Aristotle. Hermann 
Heimpel already pointed to the significance of Aristotelianism in the discourse 
about the French monarchy and to the relevance of history and legal arguments 
in the discussion on the Empire of the Germans. 3 This view of a French-German 

1	 Aristotle, Politica I 2 (1253b), ed. Franz Susemihl, Leipzig, Teubner, 1872, p.6.
2	 Aegidius Romanus, De regimine principum libri III, ed. Hieronymus Samaritanus, Roma, 

1607, III, i, 1-5, pp.401-11. Cf. Roberto Lambertini, “Philosophus videtur tangere tres rationes. 
Egidio Romano lettore ed interprete della Politica nel terzo libro del De regimine principum”, 
Documenti e studi sulla tradizione filosofica medieval, 1, 1990, pp.277-325; Tilman Struve, 
“Die Begründung monarchischer Herrrschaft in der politischen Theorie des Mittelalters”, 
Zeitschrift für Historische Forschung, 23, 1996, pp.289-323.

3	 Hermann Heimpel, Deutschlands Mittelalter, Deutschlands Schicksal: Zwei Reden, Freiburg 
im Breisgau, Wagner, coll. “Freiburger Universitätsreden”, 1933, p.9; id., “Das Wesen des 
deutschen Spätmittelalters”, Archiv für Kulturgeschichte, 35, 1953, pp.29-51. For classical 
statements of the French case cf. Thomas Renna, “Aristotle and the French monarchy, 
1260-1303”, Viator, 9, 1978, pp.309-24; Jacques Krynen, L’Empire du roi. Idées et croyances 
politiques en France (xiiie-xve siècles), Paris, Gallimard, coll. “Bibliothèque des histoires”, 
1993, pp.91‑100. 



84

contrast in late medieval political thought held sway over scholarship for a 
long time. 4

In his recently published book, Len Scales, however, considers this a minor 
difference and makes a very convincing case that the time between the 
deposition of Frederick II and the council of Constance was a crucial period 
for the construction of German identity. According to Scales, this shaping of 
an ethnic German identity took place in a way quite similar to other European 
monarchies, even though the process of state-formation was located not at 
the level of the Empire, but at the level of the territorial principalities. 5 In this 
regard, Scales successfully deconstructs any notion of a German Sonderweg 
rooted in the later Middle Ages. He also devotes considerable space in his book 
to the idea of empire, claiming–and for this matter, in agreement with previous 
scholarship–that attempts at splitting up the empire and reshaping it into a 
conventional monarchy were met with a square refusal in Germany. German 
identity was so closely connected to the idea of a Roman universal empire, 
its Christian mission, and its exceptional status, that attempts at separating 
them, which surfaced in the second half of the 13th century, were considered an 
assault on the pride of the Germans. With respect to such notions of German 
exceptionalism, Scales is engaging intensively with the writings of the so-called 
imperial publicists, such as Alexander of Roes, Lupold of Bebenburg, Konrad 
of Megenberg, and others. Despite his exhaustive exposure of this, and other, 
debates–what Scales has left out of his picture is the question of how the idea 
of empire was affected by the reception of Aristotle’s Politics. 

The debate about the impact of Aristotelianism on the later Middle Ages 
already has a long historiography itself. Walter Ullmann’s thesis regarding a 
revolution being set off by the reception of Aristotle has long been relegated 
to footnotes, and rightly so. 6 But the contrary opinion, advanced by Antony 
Black, that Aristotelianism only constituted an additional political language 
besides Ciceronianism, Biblicism, Canon, and Roman Law, and therefore 
made no significant or special mark in the history of political thought, has also 
proved unsatisfactory and been met with serious criticism. 7 The impact of new 

4	 A guarded critique in: Helmut G. Walther, Imperiales Königtum, Konziliarismus und 
Volkssouveränität. Studien zu den Grenzen des mittelalterlichen Souveränitätsgedankens, 
Munich, Fink, 1976, pp.213-29.

5	 Len Scales, The Shaping of German Identity. Authority and Crisis, 1245-1414, Cambridge, 
Cambridge University Press, 2012, p.68.

6	 Walter Ullmann, Principles of Government and Politics in the Middle Ages, London, Methuen, 
1961; cf. Francis Oakley, “Celestial hierarchies revisited: Walter Ullmann’s vision of medieval 
politics”, Past and Present, 60, 1973, pp.3-48.

7	 Antony Black, “Political languages in later medieval Europe”, in Diana Wood (dir.), The Church 
and Sovereignty, c. 590-1918. Essays in Honour of Michael Wilks, Oxford, Blackwell, 
coll. “Studies in Church History. Subsidia”, 1991, pp.313-28; cf. Roberto Lambertini, 



85

karl ubl   A
ristotle and the Em

pire

concepts like polity, politics, and the political was not confined to the sphere 
of linguistics alone. 8 On the contrary, Aristotle tied those same concepts to a 
sharp separation of political rule over free citizens from despotical rule in the 
household or in the family. Medieval readers of Aristotle learned that political 
rule was a concept sui generis. 

In addition, medieval Aristotelians were confronted with the contingent 
nature of political rule. Contrary to a deep line of thought that conceived of 
monarchy as natural, divinely sanctioned, and cosmically ordered, Aristotle 
entered into a debate about the different virtues and vices of constitutions 
which were invented by human lawgivers. 9 It is this second aspect which I 
am most interested in here. Aristotle not only discussed the question of the 
ideal constitution, but he also addressed more pragmatic questions, like how 
constitutions can be best adapted to fit with the interests of the community, or 
be superficially modified in order to pacify a rebellious population. Aristotle 
was interested in the manifold techniques of power, and asserted the legitimacy 
of various constitutions whenever they guarantee peace and social order. 10 
Because of this astonishing flexibility in Aristotle’s political thought, medieval 
readers could use his writings to very different ends: justifying the reign of 
a king, idealizing the wide participation of citizens in a city-state, accepting 
the oppressive rule of a despotic signore in view of the common good, or 
favoring a mixture of constitutional elements in a parliament-based monarchy. 
Yet, despite this flexibility, one medieval polity went well beyond the scope of 
Aristotelian political thought, the empire: a polity that was potentially universal 
and eschatologically significant, but de facto precisely circumscribed in space 

“La diffusione della ‘Politica’ e la definizione di un linguaggio politico aristotelico”, Quaderni 
storici, 102, 1999, pp.677-704; Christoph Flüeler, “Politischer Aristotelismus. Einführung”, 
Vivarium, 40, 2002, pp.1-13. For more recent views, cf. Alexander Fidora (ed.), Politischer 
Aristotelismus und Religion in Mittelalter und Früher Neuzeit, Berlin, Akademie Verlag, 
coll. “Wissenskultur und gesellschaftlicher Wandel”, 2007; Jürgen Miethke, “Spätmittelalter: 
Thomas von Aquin, Aegidius Romanus, Marsilius von Padua”, in Christoph Horn and Ada 
Neschke-Hentschke (ed.), Politischer Aristotelismus. Die Rezeption der aristotelischen 
Politik von der Antike bis zum 19. Jahrhundert, Stuttgart, Metzler, 2008, pp.77-111. For a 
more detailed account of this debate, see my article: Karl Ubl, “The concept of princeps in 
late medieval political thought: a preliminary survey”, in Thorsten Huthwelker, Jörg Peltzer 
and Maximilian Wemhöner (ed.), Princely Rank in Late Medieval Europe. Trodden Paths and 
Promising Avenues, Ostfildern, Thorbecke, coll. “Rank: politisch-soziale Ordnungen im 
mittelalterlichen Europa”, 2011, pp.259-80.

8	 Eckart Schütrumpf, The Earliest Translations of Aristotle’s Politics and the Creation of Political 
Terminology, Paderborn, Fink, coll. “Morphomata Lectures”, 2014. 

9	 James M. Blythe, Ideal Government and the Mixed Constitution in the Middle Ages, Princeton, 
Princeton University Press, 1992.

10	 Cf. Michel Senellart, Les Arts de gouverner : du regimen médiéval au concept de gouvernement, 
Paris, Le Seuil, 1995; Karl Ubl et Lars Vinx, “Zur Transformation der Monarchie von Aristoteles 
bis Ockham”, Vivarium, 40, 2002, pp.41-74.



86

and time. 11 The empire was a sacrum imperium, its head an emperor crowned 
by an external force, the pope, itself divided up in city-states, kingdoms 
(Bohemia, Italy, Burgundy) and territorial principalities claiming a high degree 
of autonomy. This polity is apparently incommensurate with Aristotelian 
political thought. How did philosophers working in Germany react to this 
conflict of ideas? The following article is devoted to precisely this question, and 
will address it by surveying the work and ideas of two authors between 1250 
and 1300, Albert the Great and Engelbert of Admont.

Albert the Great usually stands in the shadow of his greater student Thomas 
Aquinas, but he actually was the first who wrote a commentary on Aristotle’s 
Politics and set the tone for future commentators. 12 Albert’s interest in political 
theory even predates his acquaintance with the Politics, since he already dealt 
with constitutions in his Sentence Commentary from the mid-thirteenth century 
(ca 1249). In that work, he bases his ideas on a few remarks in the Nicomachean 
Ethics of Aristotle, and casually mentions three different constitutions: 
monarchy, aristocracy and “timocracy”. 13 Later, in his first commentary on 
the Nicomachean Ethics, he repeats this distinction, showing that he perfectly 
understood the significance of this doctrine of constitutions. 14 Only later, 
from the 1260s on, did he give this doctrine a rather different twist. In his 
second commentary on the Ethics, in his commentary on the Politics, and in a 
collection of sermons delivered in front of the Augsburg citizenry, he offered a 
new interpretation, departing radically from the teaching of Aristotle. 15 Albert 

11	 Cf. Karl Ubl, “Roman Empire”, in Henrik Lagerlund (ed.), Springer Encyclopedia of Medieval 
Philosophy. Philosophy Between 500 and 1500, Berlin, Springer, 2011, pp.1164-68.

12	 No article is dedicated to his political theory in Irven Michael Resnick (ed.), A Companion 
to Albert the Great: Theology, Philosophy, and the Sciences, Leiden, Brill, coll. “Brill’s 
companions to the Christian tradition”, 2013. But see Gianfranco Fioravanti, “Politiae 
Orientalium et Aegyptiorum. Alberto Magno e la Politica aristotelica”, Annali della Scuola 
Normale Superiore di Pisa. Classe di lettere e filosofia, 9, 1979, pp.195-246; Ulrich Meier, 
Stadt und Bürger. Die Stadt im Denken spätmittelalterlicher Theologen, Philosophen und 
Juristen, München, Oldenbourg, 1994, pp.35-47; Matthew Kempshall, The Common Good 
in Late Medieval Political Thought, Oxford, Clarendon Press, 1999, pp.26-76; Francisco 
Bertelloni, “Die ‘Philosophia Moralis’ als Enzyklopädie menschlicher Handlungen: Zu 
Alberts des Großen Kenntnisnahme von der Aristotelischen ‘Politik’”, in Matthias Lutz-
Bachmann and Alexander Fidora (ed.), Handlung und Wissenschaft=Action and science: Die 
Epistemologie der praktischen Wissenschaften im 13. und 14. Jahrhundert, Berlin, Akademie 
Verlag, coll. “Wissenskultur und gesellschaftlicher Wandel”, 2008, pp.45-59.

13	 Albertus Magnus, Opera omnia, ed. Auguste and Émile Borgnet, Paris, Apud Ludovicum 
Vivès, 1890-99, t. XXIX, 1893-94, Super Sententiarum, IV, dist. 19, art. 6, p.807.

14	 Id., Opera Omnia, ed. Wilhelm Kübel, Münster, Aschendorff, 1951-, t.XIV/2, 1987, Super 
ethica. Commentum et quaestiones, Libros VI-X, VIII, 10, p.631.

15	 Id., Opera Qvae Hactenvs Haberi Potvervnt, ed. Pierre Jammy, Lyon, Prost, 1651, 21 vol., t. IV, 
Ethicorum Lib. X, VIII, 3.2, p.304 sq.; Albertus Magnus, Opera omnia, ed. Auguste and Émile 
Borgnet, t. VIII, 1891, Politicorum Lib. VIII., I, 1, p.8 ; II, 8, p.171 ; III, 9, p.290 ; III 10, p.307. 
The sermons are edited in Johannes Baptist Schneyer, “Alberts des Grossen Augsburger 



87

karl ubl   A
ristotle and the Em

pire

the Great argued that the three different constitutions form part of a single 
polity: the king as head of the polity, aristocratic dignitaries subordinated to 
the king, and democratically elected rulers governing in the towns. Whereas 
Aristotle conceives of competing concepts of rule, Albert blends them into a 
single vision of a hierarchically organized community. That which constituted 
the provocative element of the Aristotelian doctrine–his emphasis on the 
contingency of human rulership–was radically dismissed by Albert the Great. 
Monarchy again was framed as a natural and divinely sanctioned rule. 16 Why 
did Albert dissociate himself so strictly from Aristotle?

This question may best be answered by looking more closely at his sermons 
to the citizens of Augsburg. It is in these texts that one can most clearly observe 
his attempt to adapt the new Aristotelian concepts to the constitutional reality 
of his own time. To be sure, in his seven sermons, he did not spare his audience 
a detailed account of Aristotle and his doctrine on constitutions. Monarchy 
is clearly identified as the ideal constitution because of the unity necessary to 
every political community. Albert even calls the king a “communis persona: 
rex est communis persona et in eo communitas tota ostenditur.” 17 He refers to 
the emperor Hadrian as a role model of a perfect king, and admonishes that 
in electing a king, one should attend to the impartiality of the candidate, his 
bona voluntas, and his knowledge of law. 18 These qualities should rank higher 
than might, wealth, and nobility. The reference to the imperator Hadrian and 
to election leaves no doubt that Albert has the German empire in mind. To be 
able to estimate and appreciate the relevance of this discussion, we have to keep 
in mind that in the early 1260s Germany was effectively lacking a king, because 
the two elected rulers, Alfons of Castile and Richard of Cornwall, battled for 
recognition and were conspicuous by their absence from Germany. 

However, according to Albert the Great, the king alone is not sufficient for 
governing a kingdom. The king has to appoint deputies in the towns who 
answer to the grievances of the populace. He should choose some according 
to their wisdom and learning in legal science, and select others who, because 
of their wealth and stature, can provide armed forces in case of necessity. 19 Yet, 
despite such delegations, the king still remains in full power. “Semper tamen rex 
debet esse superior et ad eum tam consiliarii quam divites et potentes debent habere 

Predigtzyklus über den hl. Augustinus”, Recherches de théologie ancienne et médiévale, 
36, 1969, 100-47.

16	 Albertus Magnus, Politicorum Lib. VIII., ed. cit., II, 3, p.128; III, 9, p.290.
17	 Johannes Baptist Schneyer, “Alberts des Grossen Augsburger Predigtzyklus über den hl. 

Augustinus”, art. cit., p.125.
18	 Ibid., p.112.
19	 Ibid., p.111.



88

recursum.” 20 In his commentary on Aristotle’s Politics, Albert is even more 
explicit: the king disposes of fullness of power (plenitudo potestatis), whereas the 
nobles and the citizens are only called to a share of solicitude. 21 Assimilating the 
Empire to the papal monarchy was probably not what the citizens of Augsburg 
were pleased to hear from Albert the Great. In his sermons, he rather stresses 
the participation of the free towns, whereas in his Commentary to the Politics 
he also mentions dukes and other princes who share in the governance of the 
monarchy. 22 The sermons are finely tuned to the audience of the citizens of 
Augsburg. What emerges from the sermons as well as from his Commentary 
is the way Albert reshapes Aristotle in order to make sense of the distinctive, 
layered hierarchy in the Empire. 

In the second part of my article I will now turn to a lesser known author, 
the abbot Engelbert of Admont. 23 Engelbert is the author of more than thirty 
treatises on a wide range of topics, including works on constitutions, on the 
world monarchy, and on the governance of princes. He is known to have made 
an intensive study of the entire Aristotelian corpus during his nine-year stay 
in Padua, where he studied for five years at the Faculty of Arts and another 
four with the Dominicans. Even after his return to Austria in 1287 he did not 

20	 Ibid., p.118.
21	 Albertus Magnus, Politicorum Lib. VIII., ed. cit., I, 1, p.8; I, 9, p.75; III, 10, p.307; V, 8, 

p.533. On this formula see Robert Louis Benson, “Plenitudo potestatis: evolution of 
a formula from Gregory IV to Gratian”, Studia Gratiana, 14, 1967, pp.193-217; Kenneth 
Pennington, Pope and Bishops. The Papal Monarchy in the Twelfth and Thirteenth Century, 
Philadelphia, University of Pennsylvania Press, 1984, pp.43-74; Karl Ubl, “Der Mehrwert 
der päpstlichen Schlüsselgewalt und die Tradition des heiligen Clemens”, in Andreas 
Pecar and Kai Trampedach (ed.), Die Bibel als politisches Argument. Voraussetzungen und 
Folgen biblizistischer Herrschaftslegitimation in der Vormoderne, München, Oldenbourg, 
coll. “Historische Zeitschrift Beihefte”, 2007, pp.189-217.

22	 Albertus Magnus, Politicorum Lib. VIII, ed. cit., II, 9, p.181; II, 10, p.190 ; VI, 6, p.611.
23	 Karl Ubl, Engelbert von Admont. Ein Gelehrter im Spannungsfeld von Aristotelismus und 

christlicher Überlieferung, Wien/München, Oldenbourg, coll. “Mitteilungen des Instituts 
für Österreichische Geschichtsforschung, Ergänzungsband”, 2000; Max Schmitz, “Zur 
Verbreitung der Werke Engelberts von Admont”, Codices manuscripti, 71/72, 2010, pp.1-
26; Thomas M. Izbicki and Cary J. Nederman, Three Tracts on Empire: Engelbert of Admont, 
Aeneas Silvius Piccolomini, and Juan de Torquemada, Bristol, Thoemmes Press, 2000; Herbert 
Schneider, “Geschichte als Argument? Engelbert von Admont und die Historiographen”, in 
Johannes Gießauf (ed.), Päpste, Privilegien, Provinzen: Beiträge zur Kirchen-, Rechts- und 
Landesgeschichte. Festschrift für Werner Maleczek zum 65. Geburtstag, Wien, Oldenbourg, 
coll. “Mitteilungen des Instituts für Österreichische Geschichtsforschung. Ergänzungsband”, 
2010, pp.393-402; Karl Ubl, “Die Laster des Fürsten. Theorie und Praxis der Königsabsetzung 
um 1300”, in Christoph Flüeler and Martin Rhode (ed.), Laster im Mittelalter, Berlin/
New York, De Gruyter, coll. “Scrinium Friburgense”, 2009, pp. 167-85; id., “Clementia oder 
Severitas. Historische Exempla über eine Paradoxie der Tugendlehre in den Fürstenspiegeln 
Engelberts von Admont und seiner Zeitgenossen”, in Christine Reinle and Harald Winkel (ed.), 
Historische Exempla in Fürstenspiegeln und Fürstenlehren, Frankfurt am Main etc., Peter 
Lang, coll. “Kulturgeschichtliche Beiträge zum Mittelalter und zur frühen Neuzeit”, 2011, 
pp.21-41.



89

karl ubl   A
ristotle and the Em

pire

lose contact with the most recent developments in philosophy and theology. 
Like Albert the Great, who became bishop of Regensburg for a short time and 
acted as a mediator in conflicts within the town of Cologne, 24 Engelbert was 
also involved in the politics of his time. As a partisan of the Habsburg cause, 
he had to interrupt his study in Prague after the war between King Rudolph 
and Ottokar II broke out. Later he was elected abbot first in Salzburg, and 
then in the rich Styrian monastery of Admont. There he was initially caught 
in the crossfire of the conflict between the archbishop of Salzburg and King 
Albert I. Later, in the run-up to the famous battle between Louis of Bavaria 
and Frederick of Hapsburg, he apparently was asked for his advice, which was 
subsequently ignored as Frederick lost his case in Mühldorf. Finally, Engelbert 
himself was deposed from office, after he ran his monastery down by incurring 
enormous debts to the neighboring Jews.

In short, Engelbert knew a lot about the politics of his age; he even was a homo 
politicus himself. This experience is reflected in his treatise on the governance 
of princes, De regimine principum, written around the year 1300, in which 
he constantly draws parallels to contemporary constitutions. Before I turn to 
these comparisons and to Engelbert’s appreciation of the empire, it is essential 
to mention his idiosyncratic classification of constitutions. Contrary to any 
other author of the later Middle Ages, he does not adopt the threefold division 
laid out in Aristotle’s Politics and Ethics, but draws instead on the fourfold 
classification which he knew from the recently translated Rhetoric of Aristotle. 25 
Consequently, Engelbert accepted oligarchy, which was commonly regarded 
as a deviant form of government, to be a full-fledged alternative to monarchy, 
aristocracy, and democracy. He justifies this novel classification by observing 
that, like the traditional three forms, oligarchy, too, points to a common good 
which is essential for every political community: monarchy points to the 
unity of reason, aristocracy to virtue, democracy to freedom, and oligarchy 
to wealth. 26

Taking into account only these simple forms of government Engelbert assigns 
monarchy to a kingdom ruling a nation (gens) and the other three forms to 
the ministry of cities over a populus. 27 Democracy, according to Engelbert, 

24	 Elias H. Füllenbach, “Albertus Magnus als Bischof von Regensburg”, Analecta Coloniensia, 
10/11, 2010/11, pp.131-150; Manfred Groten, Albertus Magnus und der Große Schied (Köln 
1258 ): aristotelische Politik im Praxistest, Münster, Aschendorff, coll. “Lectio Albertina”, 
2011.

25	 James M. Blythe, Ideal government, op. cit., pp.118-38 ; Karl Ubl, Engelbert von Admont, 
op. cit., pp.103-17.

26	 Engelbert of Admont, De regimine principum, ed. Johann Georg Theophil Hufnagl, 
Regensburg, Johann Pez, 1725, I, chap. 5, pp.14-8.

27	 Ibid., I, chap.12, pp.30-1. 



90

implies the government of the middle class and is common among the cities 
of Italy, where the people elect consuls from among its citizenship and where 
the majority decides important issues. Aristocracy is identified with the rule 
of the senate in ancient Rome, whereas he considers oligarchy to be the most 
widespread form of government in cities and political communities: “because–
as common sense dictates–excellence is attributed to those who are rich and 
potent.” 28 Monarchy, however, is the paradigmatic form of rule over a territory 
larger than a city what Engelbert incidentally calls a communitas regni. 29 He 
mentions in the first place the king of the Germans, rex Alemanniae, then the 
king of France, the king of Spain, and the king of Greece. 30

This picture is more or less what we may have expected from a keen observer 
of political constitutions around 1300 after Aristotle’s Politics had been made 
available. Engelbert adapted Aristotle’s remarks on monarchy to large medieval 
kingdoms, while he applied his analysis of aristocracy and democracy, in 
contrast, to medieval city-states. But Engelbert’s theory of constitutions does 
not end here. Rather, by picking up a suggestion of Aristotle about mixing 
elements of constitutions, he designed a system of blending two, three, and 
all four constitutions into a single polity. In addition, he states that the simple 
forms exist only on rare occasions, because it is very hard to find a monarch 
strictly representing reason or aristocrats strictly representing virtue. In fact, 
mixed forms of constitutions are much more common in Engelbert’s view, 
since men tend to make a compromise between different claims to power and 
influence. From a strictly ethical standpoint, Engelbert criticizes this idle and 
negligent nature of men, but he also appreciates the stability of polities if its 
members are able to strike a good balance among the wealthy, the middle-class, 
and the poor, and thereby allow for peace and tranquility. In the end, Engelbert 
does not adopt a clear position on which constitution he considers to be most 
preferable; he quotes Aristotle, who asserted that the best constitution may not 
yet have been invented or found. Nevertheless, Engelbert does single out two 
criteria of a well-ordered polity: first, if the people remain for a long stretch of 

28	 Ibid., I, chap.5, p.16.
29	 Ibid., II, chap.3, p.45 sq. In his other treatise, Speculum virtutum, he also uses the concept 

of communitas regni: Die Schriften des Alexander von Roes und des Engelbert von Admont, 
2 vol., t. II, Engelbert of Admont, Speculum virtutum, ed. Karl Ubl, MGH Staatsschriften, 1 
and 2, 2004, XII, chap.20, p.453: “[…] communitas regni aut principatus, que constituitur ex 
pluribus civitatibus distantibus secundum longitudinem et latitudinem regionis eiusdem 
lingue et patrie et morum ac legum earundem […].” Engelbert puts kingship and principality 
on the same level, emphasizing the royal quality of the Habsburg principality in his dedicatory 
letter to the dukes Albert and Otto, the sons of King Albert I.

30	 Engelbert of Admont, De regimine principum, ed. cit., I, chap.12, p.31: “Et proinde reges 
vicorum seu civitatum distantium per latitudinem et longitudinem terrarum appellantur 
proprie reges gentium, quales reges sunt reges magni sicut Alemanniae, Franciae, Hispaniae 
et Graeciae et consimiles.”



91

karl ubl   A
ristotle and the Em

pire

time under the same political institutions; and second, if no or few seditions 
or tyrannical usurpations take place. These two criteria are most likely to be 
fulfilled, explains Engelbert, if the middle class is in the majority and guarantees 
the concord and peace of the polity. 31

Having outlined Engelbert’s rather peculiar approach to the question of the 
best constitution, it remains to be seen where Germany enters into his discussion. 
It is not at all surprising that Engelbert uses both notions, Alemannia and 
Teutonia, for designating Germany. However, what is surprising is that he never 
mentions the Empire explicitly. Rather, he considers the king of the Germans 
to be just another king beside the French, Spanish, and Greek king, thus 
negating for his own time the existence of both the Byzantine and the Western 
Roman Empire. Engelbert refrains from calling Germany a regnum, a kingdom, 
preferring the notion of principatus Alemanniae. He identifies the mixture of 
monarchy, aristocracy, and oligarchy as the most common constitution in both 
the German principatus and in the German duchies, provinces, and towns. 32 
Other German towns prefer the mixture of democracy and oligarchy, thereby 
giving more power to the decisions of the entire citizenry. 33

Engelbert’s standpoint is therefore conspicuously similar to Albert the Great’s 
view, even though we can be pretty certain that Engelbert did not know either 
Albert’s sermons or his commentary on the Politics. It is striking that both 
men describe Germany as a mixture of monarchy, aristocracy, and oligarchy, a 
mixture which is totally absent from Aristotle’s own discussion. It is also striking 
that both men emphasize the layered hierarchy of the German constitution. 
Engelbert explicitly makes room for duchies and provinces under the empire, 
which are governed by the noble and wealthy, and which have a monarchical 
head, hereby probably referring to the duke of Austria or the territorial princes 
in general. Finally, it is striking that both men do not expand on the exceptional 
role of the medieval Empire. Engelbert sees no difference between the kings of 
Alemannia and the king of France, and compares the constitutional mixture 
of Germany with other mixtures in Hungary or among the Slavic kingdoms. 34

This is all the more surprising when we take into account that, during the 
campaign of Henry VII to Rome, Engelbert was the only author north of 

31	 Ibid., I, chap.17, pp.38-40.
32	 Ibid., I, chap.8, p.23: “Ex regno igitur et aristocratia et olicratia composita est illa politia seu 

illud regimen, in quo principatur et regit unus secundum rationem et alii simul secundum 
generis nobilitatem vel potentiam vel divitias, quale regimen iam quasi communiter in multis 
regnis et ducatibus et provinciis et civitatibus, maxime in principatu Alemanniae.”

33	 Ibid., I, chap.7, p.22: “Ex democratia autem et olicratia est illud regimen, in quo principantur 
aliqui aut secundum generis nobilitatem vel potentiam vel divitias et in aliquibus magnis vel 
novis statuendis vel faciendis requiritur consensus populi vel maioris partis, quod regimen 
quam in pluribus Teutoniae civitatibus et provinciis est in usu.”

34	 Hungary: ibid., I, chap.8, p.23; Slavic kingdoms: ibid., I, chap.8, p.24.



92

the Alps who lent his intellectual support to the cause of the emperor. 35 In 
1312, Engelbert wrote his treatise On the origin, the progress, and the end of 
the Roman Empire. 36 Much to the chagrin of nearly every modern German 
historian interested in the imperial publicists, Engelbert never engages in a 
discussion of the Empire’s distinctive German character. Even Len Scales, in 
his incisive book on the shaping of German identity, notes Engelbert as the 
most salient exception in this respect, in comparison to contemporaries such 
as Alexander of Roes, Lupold of Bebenburg, or Conrad of Megenberg. 37 This 
disregard is why Engelbert’s writings are comparatively neglected in both earlier 
and recent scholarship, and this also why we still await a critical edition of his 
two most important contributions to political thought. In short, Engelbert does 
not mention Germans once in his treatise on the Roman Empire. He strictly 
adheres to the notion of imperium Romanum or, slightly less often, to regnum 
Romanum. He identifies Henry VII as the 97th emperor after Augustus, and 
comments on the elective nature of the reges Romani in contrast to hereditary 
kingship in France and in Spain. 38 This opposition between the Empire and 
the other kingdoms is also emphasized in additional passages of his treatise 
on Empire. The nations (gentes) constitute a specific political community, 
larger than the first community of the household, the second community 
of the village, and the third community of the town. Nations are, according 
to Engelbert, characterized by a common language, a common patria, and 
common customs and laws. 39 The community of the realm (communitas regni), 
however, encompasses many different villages, towns, and nations under a 
single head. The Empire, in his view, transcends even this community because 
it is universal and Roman, and therefore exceptional.

Whereas the Empire is thoroughly Romanized, Engelbert accepts the 
dissociation from the empire for various reasons. According to Engelbert, 
the separation from the Roman Empire was originally due in late Antiquity 

35	 Karl Ubl, Engelbert von Admont, op. cit., p. 140-169 ; id., “Die Rechte des Kaisers in der Theorie 
deutscher Gelehrter des 14. Jahrhunderts (Engelbert von Admont, Lupold von Bebenburg, 
Konrad von Megenberg)”, in Claudia Märtl, Gisela Drossbach and Martin Kintzinger (ed.), 
Konrad von Megenberg (1309-1374) und sein Werk. Das Wissen der Zeit, München, Beck, 
coll. “Zeitschrift für bayerische Landesgeschichte, Beihefte”, 2006, pp.353-87.

36	 English Translation in: Thomas M. Izbicki and Cary J. Nederman, Three Tracts on empire, 
op. cit., pp.37-93.

37	 Len Scales, The Shaping of German Identity, op. cit., p.529, n.9. Echoing Hermann Heimpel, 
“Das Wesen des deutschen Spätmittelalters”, art. cit., pp.41-5.

38	 Engelbert von Admont, De ortu et fine Romani imperii, in Politica Imperialia, ed. Melchior 
Goldast von Haiminsfeld, Frankfurt am Main, Bringer, 1614, pp.754-73; ibid., chap.10, p.759 ; 
ibid., chap.16, p.765.

39	 “Ita et communitas quinta est communitas regni, habens per vicos et civitates et gentes 
distantes ac remotas sub uno rege et domino subiectorum multitudinem segregatam.” (Ibid., 
chap.12, p.761.)



93

karl ubl   A
ristotle and the Em

pire

to the refusal of stipends for the soldiers of the army. 40 Other reasons were 
arrogance (superbia), avarice, malignity, cowardice, and disobedience to the 
church on the part of the emperor. As a result, the following nations detached 
themselves rightfully from the Empire: the Saracens, the Lombards, the Goths, 
the Vandals, the Huns, the Slavs, the Greeks, and finally (or recently) the French 
and the Spanish. Engelbert is not a revisionist: he does not want to subordinate 
the kingdoms of Europe to the emperor, but he is cautioning against a further 
diminution of the Empire in Italy. For this end, he brings forward arguments 
in favor of the world monarchy and ultimately refers to the eschatological 
significance of the fourth Empire in sacred history. 41 

When we compare this viewpoint with his earlier statement in On the governance 
of princes, we reach the following conclusion: Engelbert compartmentalizes 
his account of the medieval Empire. On the one hand, in the Aristotelian 
framework, the Empire is considered a regular kingdom, comparable to other 
kingdoms concerning the mixing of constitutional elements, and concerning 
a national substratum of monarchical rule. On the other hand, in the context 
of imperial theory, Engelbert emphasizes the exceptional status of the Empire: 
lacking a national substratum, having an eschatological significance, and 
being located on a different level than the political communities Aristotle 
has discussed. 

What is the reason for this compartmentalization? Following the 
methodological approach of the history of ideas, one could certainly argue that 
it just mirrors and makes manifest the fact that Aristotle was not compatible 
with the concept of a universal empire. Consequently, in order to justify the 
necessary existence of a supranational structure, Engelbert was forced to pursue 
a different path and depart from the Aristotelian framework. This explanation, 
however, does not address the fact that contemporary authors such as Dante did 
at least attempt to reconcile Aristotle with the concept of a world empire. 42 As an 
alternative explanation, one might plausibly connect this compartmentalization 
to the changing reality Engelbert faced during his lifetime, thereby emphasizing 
historical context as a crucial element of understanding the evolution of political 
thought. 43 When Engelbert wrote his work On the governance of princes, Albert I 

40	 Ibid., chap. 23, pp.771-2.
41	 Cf. Herbert Schneider, “Der Antichrist im Doppelpack. Zur Rezeption Engelberts von 

Admont († 1331) in Sammelhandschriften des 15. Jahrhunderts”, in Edoardo Crisci and 
Oronzo Pecere (ed.), Il codice miscellaneo : tipologie e funzioni, Cassino, Università degli 
Studi, coll. “Segno e testo”, 2004, pp.409-27.

42	 For a recent reappraisal see Joseph Canning, Ideas of Power in the Late Middle ages, 1296-
1417, Cambridge, Cambridge University Press, 2011, pp.60-80.

43	 I am referring to the well-known “Ideas in Context” series and to the seminal article by 
Quentin Skinner, “Meaning and understanding in the history of ideas”, History and Theory, 
8, 1969, 3-53.



94

ruled Germany without being crowned emperor. Engelbert, himself born after 
the death of Frederick II, did not experience the rule of an emperor before 
writing his treatise. Rather, it was a hallmark of this period that the concept of 
empire was itself for the first time called into question. 44 The reign of Henry VII 
constituted a clear turning point, as the empire once again became relevant, 
in Germany, Italy and beyond. 45 Engelbert reacted to Henry’s effort, and to 
the challenges he faced when he entered Italy. His two treatises thus reflect 
two different points in time, and evince the different ways he tried to analyze 
contemporary situations with the conceptual resources at his disposal. As a third 
alternative explanation, one could point to a long tradition among Christian 
authors who suspend their Christian affiliation in a specific genre of theoretical 
exercise. 46 Beginning with the Consolation of Boethius in late Antiquity up to 
the Aristotelians of the 13th century, it was perfectly acceptable to argue in a 
strictly secular and non-Christian mode. Engelbert, who knew some writings of 
the so-called radical Aristotelians, was manifestly influenced by this tradition. 
In his On the governance of princes, he accordingly perceived the Empire as a 
secular monarchy, comparable to other monarchies in Europe without taking 
into account its Christian mission and its eschatological significance.

Let me end my article by referring back to the title of this book: was there a 
community of the realm in German political thought around 1300? It is beyond 
doubt, that beliefs in the coherence of the polity were deeply rooted. 47 Albert 
the Great showed that it was indeed possible to frame the different layers of 
authority in the Empire with the concepts of Aristotle’s Politics. He considered 
the three different forms of constitutions as different aspects of a single polity, 

44	 Cf. Carl Rodenberg, “Zur Geschichte der Idee eines deutschen Erbreiches im 13. Jahrhundert”, 
Mitteilungen des Instituts für Österreichische Geschichtsforschung, 16, 1985, pp.1-43; Len 
Scales, The Shaping of German Identity, op. cit., pp.165-71.

45	 Cf. Malte Heidemann, Heinrich VII. (1308 – 1313): Kaiseridee im Spannungsfeld von 
staufischer Universalherrschaft und frühneuzeitlicher Partikularautonomie, Warendorf, 
Fahlbusch, coll. “Studien zu den Luxemburgern und ihrer Zeit”, 2008.

46	 This is the line of thought I proposed in my book: Karl Ubl, Engelbert von Admont, op. cit., 
pp.221-4, relying on the work of Peter von Moos, Hildebert von Lavardin (1056-1133). 
Humanitas an der Schwelle des höfischen Zeitalters, Stuttgart, Hiersemann, coll. “Pariser 
Historische Studien”, 1965; id., Geschichte als Topik. Das rhetorische Exemplum von der 
Antike zur Neuzeit und die historiae im „Policraticus“ Johanns von Salisbury, Hildesheim/
Zürich/New York, Olms, coll. “Ordo. Studien zur Literatur und Gesellschaft des Mittelalters 
und der frühen Neuzeit”, 1988.

47	 Cf. Ernst Schubert, König und Reich. Studien zur spätmittelalterlichen deutschen 
Verfassungsgeschichte, Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, coll. “Veröffentlichungen des 
Max-Planck-Instituts für Geschichte”, 1979; Len Scales, The Shaping of German Identity, 
op. cit., pp. 52-203; Jean-Marie Moeglin, Kaisertum und allerchristlichster König. 1214 bis 
1500, Darmstadt, WBG, coll. “Deutsch-Französische Geschichte”, 2010, pp.191-215; id., 
“Corps de l’empire et corps de l’empereur (xie-xve siècle)”, in [coll.], Le Corps du prince, 
Firenze, SISMEL/Edizioni del Galluzzo, 2014, pp. 37-67.



95

karl ubl   A
ristotle and the Em

pire

thereby favoring the monarchical rule of a king and, at the same time, justifying 
the participation of citizens and nobles in the governance of the Empire. In 
general, Albert was more interested in the municipal than the monarchical 
regime, and the way guilds, fraternities, and other townsfolk should contribute 
to the wealth and peace of local communities. Engelbert’s approach is both 
broader and more detailed in his references to contemporary polities. It is 
beyond doubt that he regards Germany as just another kingdom besides France, 
Hungary, and the Spanish monarchies. He even uses the concept of communitas 
regni several times, meaning the monarchical polity on the whole. Separating 
this community from its monarchical head, as in the English case, would 
have seemed absurd to both Engelbert and Albert the Great. Albert explicitly 
identifies the king with the political community and considers monarchy to 
be a natural and divinely sanctioned form of government. Engelbert, however, 
betrays some ambiguities in how to name this community (Teutonia or 
Alemannia), and whether to call it a regnum or a principatus. These ambiguities 
hint at a deeper concern which surfaced after Henry VII resurrected the concept 
of empire. In his second treatise, Engelbert locates the empire at a different 
level: it is not a “community of the realm”, but a community of realms or above 
realms. From this point of view, it is therefore only consistent and sensible if 
Engelbert dissociates the Empire from any notion of German nationhood. The 
exceptional stature of the Empire is not rooted in “German-ness”, but rather in 
its universal and Roman heritage.





com
m

unitas regni  •   sup  •   2020

97

LA « COMMUNAUTÉ DU ROYAUME » EN ANGLETERRE, 
FIN DU XIIe-DÉBUT DU XIVe SIÈCLE

Frédérique Lachaud 
Sorbonne Université Lettres

Les historiens de l’Angleterre médiévale associent l’idée d’une « communauté 
du royaume » aux mouvements d’opposition à la royauté Plantagenêt qui 
marquèrent la vie politique anglaise entre la Grande Charte, concédée par Jean 
sans Terre en 1215, et la déposition d’Édouard II, en 1327 1. Il est toutefois 
difficile de déterminer si le syntagme même de « communauté du royaume » 
– lequel apparaît bien dans un certain nombre de sources –, et d’autres termes 
relevant du même champ sémantique (commun et ses dérivés) ou du même 
champ lexical (plusieurs termes exprimant l’idée d’une communauté du 
royaume) recouvraient l’idée d’une identité politique collective à l’échelle du 
royaume, ou bien s’ils renvoyaient à des réalités plus limitées, comme la pratique 
de l’association par serment chez les opposants au roi 2. Pour approcher cette 
question de manière renouvelée, on tentera ici de confronter les documents 
relatifs à l’action politique pendant un « long xiiie siècle » et les textes 
contemporains qui expriment, en Angleterre, une réflexion sur les pouvoirs 
(traités d’instruction destinés aux princes, mais aussi pamphlets, commentaires 
bibliques, aides aux prédicateurs).

1	 C’est ce que révèle notamment le titre choisi par Maurice Powicke pour son grand ouvrage 
sur la vie politique anglaise pendant le règne d’Henri III : King Henry III and the Lord Edward: 
The Community of the Realm in the Thirteenth Century, Oxford, Clarendon Press, 1947, 
2 vol. Également Walter Ullmann, Principles of Government and Politics in the Middle Ages, 
4e éd., London, Methuen, 1978, p. 175, 178-179. Sur la notion de regnal community, voir en 
particulier Susan Reynolds, Kingdoms and Communities in Western Europe 900-1300, 2e éd., 
Oxford, Clarendon Press, 1997, chap. 8. 

2	 Sur le rôle du serment dans le mouvement baronnial en 1258, voir Joshua Hey, « Two oaths 
of the community in 1258 », Historical Research, 88, 2015, p. 213-229.



98

LA « COMMUNAUTÉ DU ROYAUME » DANS LE VOCABULAIRE POLITIQUE DE L’ANGLETERRE 

MÉDIÉVALE

Le vocabulaire de la communauté avant 1258

C’est à la fin du xiie siècle et dans les premières années du siècle suivant que 
l’on voit apparaître de manière récurrente, dans les textes qui documentent 
l’action du gouvernement royal et celle des opposants au roi, une terminologie 
qui exprime de manière large l’idée d’une communauté à l’échelle du royaume, 
sans que la nature de cette communauté soit clairement exprimée 3. L’Assise 
des Armes de 1181, qui faisait obligation à tous les hommes libres de s’équiper 
en vue de la défense du royaume, mentionne ainsi « toute la commune (ou 
communauté) des hommes libres » (« tota communa liberorum hominum »), ce 
qui semble faire référence à la population libre qui ne doit pas le service de 
chevalier ou de sergent 4. En 1191, pendant l’absence de son frère Richard Cœur 
de Lion, et face au chancelier Guillaume de Longchamp qui remettait en cause 
la garde du château de Lincoln par Gerard de Camville, un de ses fidèles, Jean 
sans Terre posa en défenseur des hommes libres du royaume, notables, dignes 
de siéger dans les cours de justice, face aux étrangers et inconnus promus par le 
chancelier, traçant ainsi les contours d’une communauté des hommes libres de 
l’Angleterre, sans pour autant la nommer de manière spécifique 5.

En janvier 1205, face à la menace d’une invasion française, Jean, désormais 
sur le trône, convoqua ses barons à Londres, afin d’exiger d’eux la prestation 
d’un serment de fidélité 6 ; il décida aussi d’instituer une « commune » dans le 
pays pour assurer la « défense commune du royaume » (« ad communem regni 
defensionem et pacis conservationem, ut per totum regnum fierit communa 7 »), une 
initiative qui reposait sur la mise en place de cadres militaires dans les localités. 

3	 Voir J.R. Maddicott, The Origins of the English Parliament, 924-1327, Oxford, Oxford University 
Press, 2010, p. 139-147.

4	 Le texte est édité dans William Stubbs (éd.), Select Charters and Other Illustrations of 
English Constitutional History from the Earliest Times to the Reign of Edward the First, 9e éd. 
revue par H.W.C. Davis, Oxford, Clarendon Press, 1913, p. 183-184, art. 3. Voir sur ce point 
J.R. Maddicott, The Origins of the English Parliament, op. cit., p. 142.

5	 The Chronicle of Richard of Devizes of the Time of Richard the First, éd. John T. Appleby, 
London, Thomas Nelson, coll. « Medieval Texts », 1963, p. 31 : « Non decere legalibus 
hominibus regni notis et liberis custodias suas auferre, et aduenis et ignotis committere. » 
L’épisode et sa signification pour la notion d’une « identité anglaise » sont analysés par Hugh 
M. Thomas, The English and the Normans. Ethnic Hostility, Assimilation, and Identity 1066-
c. 1220, Oxford, Oxford University Press, 2003, p. 327-331. Pour le contexte de la dispute, je 
me permets de renvoyer à mon Jean sans Terre, Paris, Perrin, 2018, chap. 4.

6	 The Historical Works of Gervase of Canterbury, éd. William Stubbs, RS, 1879-1880, 2 vol., 
t. II, p. 96-97. Cité par J.R. Maddicott, « The oath of Marlborough, 1209: fear, government and 
popular allegiance in the reign of King John », English Historical Review, 126, 2011, p. 281-316, 
ici p. 295-296. L’épisode est analysé dans W.L. Warren, King John, London, Methuen, 1978, 
p. 110-111.

7	 The Historical Works of Gervase of Canterbury, éd. cit., t. II, p. 96.



99

frédérique lachaud   La « com
m

unauté du royaum
e » en A

ngleterre

La « commune » renvoie ici clairement à des obligations militaires pour défendre 
l’Angleterre, et peut-être à l’idée d’une communauté militaire à l’échelle du 
royaume. Quatre ans plus tard, en 1209, le roi, qui souhaitait renforcer la fidélité 
de ses sujets, cette fois en vue de contrer la menace d’une excommunication et 
des risques politiques attenants, exigea qu’on prête hommage, à lui et à son fils, 
dans toutes les provinces d’Angleterre, un processus couronné par une grande 
cérémonie centrale de prestation d’hommage à Marlborough. Pour désigner 
ceux qui firent hommage à Jean et au tout jeune Henri, l’annaliste de Londres 
recourt à l’expression universitas Anglie, qui suggère l’idée d’une communauté 
à l’échelle de l’Angleterre 8. Il est toutefois le seul à recourir à cette expression. 
Chez le chroniqueur Gervase de Canterbury, ce sont « tous les hommes anglais, 
riches, pauvres, et moyens d’Angleterre » (« omnes Angliae viri divites et pauperes 
et mediocres »), qui prêtent l’hommage, mais l’auteur n’utilise pas un terme 
spécifique qui impliquerait l’existence d’une collectivité politique 9. Roger de 
Wendover rapporte que l’hommage fut prêté à Jean par « tous les hommes 
tenant librement, et même par les enfants de douze ans, de tout le royaume » 
(« de omnibus hominibus libere tenentibus, et etiam duodecim annorum pueris, 
totius regni 10 »). L’annaliste de Bury St Edmunds écrit que le roi Jean reçut les 
hommages « de tous les tenants libres dans toute l’Angleterre, tant des clercs que 
des laïcs tenant un tènement libre » (« de omnibus hominibus libere tenentibus per 
totam Angliam, tam de clericis quam de laicis liberum tenementum tenentibus 11 »). 
Dans la chronique de Barnwell, l’hommage et le serment de fidélité sont prêtés 
« par tous en Angleterre » (« ab omnibus per Angliam ») 12. Les termes utilisés 
par les différents chroniqueurs sont destinés à créer l’impression de multitude, 
et reflètent l’étendue de la prestation d’hommage comme l’importance de la 
cérémonie de Marlborough 13. L’allégeance renouvelée au roi contribua peut-
être à forger le sentiment d’appartenance à une communauté à l’échelle du 
royaume, mais sans qu’un terme particulier s’impose pour renvoyer à cette idée.

Pour la plupart des historiens, il faut attendre le mouvement qui donna 
naissance à la Grande Charte pour voir clairement apparaître un recours à 

8	 De antiquis legibus liber. Cronica maiorum et vicecomitum Londoniarum, éd. Thomas 
Stapleton, London, Camden Society, 1846, p. 3. Voir J.R. Maddicott, « The oath of 
Marlborough, 1209 », art. cit., p. 281-283 pour l’analyse et la présentation des sources 
relatives au serment de 1209. 

9	 The Historical Works of Gervase of Canterbury, éd. cit., t. II, p. 104.
10	 Roger de Wendover, Chronica sive Flores historiarum, éd. H.O. Coxe, RS, 1841-1842, 4 vol., 

t. III, p. 227.
11	 « Annales S. Edmundi », dans Ungedruckte anglo-normannische Geschichtsquellen, éd. Felix 

Liebermann, Strassburg, K. J. Trübner, 1879, p. 148. 
12	 The Historical Collections of Walter of Coventry, éd. William Stubbs, RS, 1872-1873, 2 vol., 

t. II, p. 200.
13	 J.R. Maddicott, « The oath of Marlborough, 1209 », art. cit., p. 315.



100

la notion de « communauté du royaume » 14. La « Charte inconnue », peut-
être élaborée lors des discussions qui prirent place pendant les premiers mois 
de l’année 1215, et qui reproduit la charte des libertés d’Henri Ier avec des 
concessions additionnelles, ne fait pas usage du langage de la communauté 15. 
En revanche, dans les Articles des Barons, un document préparé en vue de la 
rencontre avec le roi au mois de juin, la « commune de toute la terre » apparaît 
au détour d’une disposition destinée à obliger Jean à respecter les termes de 
l’accord : quatre hommes choisis parmi vingt-cinq barons, eux-mêmes désignés 
par le groupe des barons qui s’opposent au roi, pourront faire pression sur 
celui-ci « cum communa totius terre », sans que l’on sache bien à quoi cette 
expression renvoie 16. Cette disposition fut reprise peu de temps après dans 
l’article 61 de la Grande Charte, laquelle mentionne elle aussi la possibilité de 
faire appel à la « communa tocius terre », « la commune de tote Engleterre » dans 
la version en français de la charte 17. Dans les autres articles de la Grande Charte, 
le vocabulaire relatif au royaume, à la terre d’Angleterre, à la loi d’Angleterre 
est bien présent 18. On relève les termes « le commun conseil del regne » dans 
la version en français, « commune consilium regni » dans la version en latin 
(article 14) ; apparaissent aussi la « lei de la terre », « lex terre » (articles 39, 45, 
55), ou encore la « lei d’Engleterre » « legem Anglie » (article 56). Toutefois, 
l’article 60, qui est destiné à contraindre les grands du royaume à accorder 
à leurs hommes les mêmes libertés que celles que le roi leur a concédées, ne 
recourt pas à un terme générique pour désigner l’ensemble des hommes libres 
du royaume, se contentant de mentionner « tuit cil de nostre regne, e clerc e 
lai », « omnes de regno nostro, tam clerici quam laici » dans la version en latin.

Dans les années qui suivirent, le champ sémantique du commun fut 
utilisé de manière récurrente dans les récits des chroniqueurs ou les textes 
programmatiques. Les Provisions de Merton (1235-1236) évoquent « l’utilité 

14	 Voir John C. Holt, « Rights and liberties in Magna Carta », dans Magna Carta and Medieval 
Government, London/Roncerverte, Hambledon Press, 1985, p. 203-215, ici p. 212 : « In 
Magna Carta we are dealing with the origins of the concept of the community of the realm. It 
is the first great expression ot the will of that community, and thereafter its rallying cry. » Voir 
également Ralph V. Turner, Magna Carta Through the Ages, Harlow, Pearson, 2003, p. 75 sur 
l’influence de la commune de Londres sur le mouvement.

15	 John C. Holt, Magna Carta, 2e éd., Cambridge, Cambridge University Press, 1992, p. 424-428.
16	 Ibid., p. 439.
17	 Ibid., p. 448-472 pour la version en latin ; id., « A vernacular-French text of Magna Carta, 

1215 », English Historical Review, 89, 1974, p. 346-364 pour la version en français.
18	 John C. Holt souligne que la Grande Charte fut rédigée par les clercs du roi, et que ceux-ci 

n’étaient pas prêts à considérer sur le même plan les libertés baronniales et les lois et libertés 
du royaume : « Only in cap. 61 where there is a reference to the commune of the whole land, 
is there the slightest hint that all free men might constitute a community or a regnum, and 
this perhaps represents ideas emanating from London rather rom the main line of baronial 
argument. » (« Rights and liberties in Magna Carta », art. cit., p. 210.)



101

frédérique lachaud   La « com
m

unauté du royaum
e » en A

ngleterre

commune du royaume » (« cum tractatum esset de communi utilitate regni 19 »). 
En 1242, les magnats, ecclésiastiques comme laïcs – Matthieu Paris parle à 
leur sujet de « toute la noblesse d’Angleterre, tant les prélats que les comtes 
et barons » (« totius Anglie nobilitas, tam praelatorum quam comitum et 
baronum 20») – se prêtèrent un serment mutuel afin de résister à la demande 
fiscale et aux manœuvres d’Henri III cherchant à les diviser 21. Le roi, quant à lui, 
crut bon d’en appeler à la « res publica » pour rappeler aux magnats leur devoir 
d’aide – sans succès 22. Décrivant la rencontre de février 1248 entre le roi et les 
barons, Matthieu Paris fait usage du terme universitas pour désigner ceux à qui 
Henri III fait face, mais la connotation politique du terme ne va pas de soi 23.

La « communauté du royaume » (1258-1307)

En 1258, le vocabulaire relatif à la communauté prit une dimension nouvelle 
dans le cadre de la confrontation entre le roi et les barons. Pour la première 
fois, semble-t-il, le syntagme communauté du royaume (communitas regni) fut 
utilisé de manière explicite, d’abord en latin, les équivalents vernaculaires 
étant commune, commun ou communance. Le 2 mai 1258, Henri III accepta 
de remettre le soin d’une réforme aux mains des barons : la contrepartie de 
cette concession était que les barons usent de leur influence auprès de la 
« communauté de notre royaume » (« erga communitatem regni nostri ») afin 
qu’une « aide financière commune » (« commune auxilium ») lui soit concédée 24. 
Une lettre d’un membre de la cour royale au sujet du Parlement d’Oxford 
rapporte l’accusation lancée contre les demi-frères du roi d’avoir trahi celui-ci 
et la « communauté » (« communitatis seductores ») 25. Le texte des Provisions 
d’Oxford (juin-juillet 1258), le premier document majeur des réalisations 

19	 Statutes of the Realm, London, Record Commission, 1810-1825, 9 vol., t. I, p. 1-4.
20	 Matthieu Paris, Chronica majora, éd. Henry Richards Luard, RS, 1872-1884, 7 vol., t. IV, p. 181.
21	 « […] conjurando et sub poena anathematis firmiter inter se statuerunt » (ibid., t. IV, 

p. 181) ; « Multi tamen steterunt, nullo modo volentes recedere a communi responsione, 
prout conjuraverant » (ibid., t. IV, p. 182) ; « Postea vero dominus rex examinavit plures 
singulariter ; quid ipsi concesserint universitas ignorat » (ibid., t. IV, p. 188).

22	 « […] ad tam arduum negotium reipublicae procinctum » (ibid., t. IV, p. 183). 
23	 « Et cum proposuisset dominus rex (non enim propositum suum latuit universitatem) 

pecuniare auxilium postulare, redargatus est graviter super hoc quod non erubescat tunc 
tale juvamen exigere » (ibid., t. V, p. 6).

24	 Documents of the Baronial Movement of Reform and Rebellion 1258-1267, éd. R.E. Treharne 
et I. J. Sanders, Oxford, Clarendon Press, 1973, n° 1, p. 72. D’autres lettres royales envoyées 
le même jour mentionnent à nouveau la « communauté de notre royaume » : « Promiserunt 
etiam comites et barones memorati quod, expletis negotiis superius tactis, bona fide 
laborabunt ad hoc quod auxilium nobis commune prestetur a communitate regni nostri » 
(ibid., n° 2, p. 76).

25	 « […] tamquam domini regis et communitatis seductores » : ibid., n° 4, p. 92. Dans le même 
document, la communitas regni est mentionnée au sujet des menées des adversaires 
des Provisions.



102

baronniales, statue que pour la « communauté » (« ex parte communitatis »), on 
élira douze représentants, pour le roi douze autres 26. L’alinéa 3 explicite ce qu’est 
cette communauté : il s’agit en l’occurrence des comtes et des barons 27. L’alinéa 
4 montre que le terme latin communitas correspond au français commun ; il est 
fait référence au « commun de Engletere », dont le serment est reproduit 28, ce 
qui semble bien renvoyer au groupe des comtes et barons présents à Oxford, 
tout comme les alinéas 11 et 12, qui détaillent le rôle de ce « commun » dans 
l’organisation des négociations et des « parlements » 29. En revanche, l’alinéa 10 
mentionne que les douze hommes choisis par les barons représenteront, lors 
des trois parlements réunis chaque année pour y traiter « de commun bosoine », 
« tut le commun de la tere » 30, une expression qui renvoie peut-être à une réalité 
plus large. 

Dans les lettres d’Henri III datées du 18 octobre 1258, le Conseil est présenté 
comme ayant été choisi par le roi et « par la commune de nostre reaume ». Tous 
les hommes qui doivent la fidélité au roi devront prêter serment d’observer les 
décisions prises par ce Conseil 31. L’ordonnance des magnats de février-mars 
1259 mentionne les douze élus « par le commun d’Engleterre » 32. Les Provisions 
de Wesminster d’octobre 1259 33 évoquent aussi les douze hommes qui ont 
choisis « de par le commun » 34. La « communance de Engleterre » apparaît à 
l’alinéa 29 : 

Ces sunt les purueances et les establissimenz fetz a Westmoster al parlement a la 
Seint Michel par le rei et sun conseil et les xii. par le commun conseil esluz par 
devant la communance de Engletere, ke dunke fu a Wesmuster le an del regne 
Henri le fiz le roi Iohan quarantime terz 35. 

26	 Ibid., n° 5, p. 96. 
27	 Ibid., n° 5, p. 100. Les douze membres élus par les comtes et les barons comprenaient aussi 

un évêque, l’évêque de Worcester.
28	 Ibid., n° 5, p. 100. La même équivalence apparaît à l’alinéa 9 (ibid., n° 5, p. 104).
29	 Ibid., n° 5, p. 104 (alinéa 11) : en plus des douze, vingt-quatre autres personnes furent 

choisies « per le commun » pour négocier une aide avec le roi, une référence aux comtes 
et barons. Ibid., n° 5, p. 110 (alinéa 22) : « le commun » est à nouveau mentionné au sujet 
de l’organisation des parlements. Le commun élira douze prudhommes qui viendront au 
parlement. Leurs décisions lieront le commun. Ces dispositions sont présentées comme étant 
destinées à « esparnier le cust del commun ».

30	 Ibid., n° 5, p. 104.
31	 Ibid., n° 7, p. 116.
32	 Ibid., n° 10, p. 132.
33	 Ibid., n° 11 et 12, p. 136-156.
34	 Ibid., n° 12, p. 156, § 26. L’alinéa 28, qui concerne le fonctionnement du banc du roi, explique : 

« Purveu est de mettre deus prodes homes del commun ou des xii. ke sunt par le commun 
ou des autres, oueke les iustices al Banc. E ke il ueient ke dreiture seit fete. E en meime la 
manere seient mis deus prodes homes del commun ou des xii. ke sunt par le cummun ou des 
autre al escheker. »

35	 Ibid., p. 156.



103

frédérique lachaud   La « com
m

unauté du royaum
e » en A

ngleterre

Si le relatif a pour antécédent « communance de Engleterre », le terme 
désignerait un rassemblement à Westminster plutôt que l’ensemble des 
habitants du royaume ou une communauté politique plus large : il n’est pas 
impossible qu’il renvoie, en l’occurrence, à tous ceux qui avaient prêté serment 
d’accomplir les réformes 36. 

En janvier 1264, lorsque les réformateurs présentèrent leur cas à Louis IX, 
sollicité comme arbitre dans la querelle entre Henri III et ses barons, ils 
rappelèrent dans un texte explicitant leurs griefs que le roi avait ordonné que 
toute la communauté du royaume (« a tota communitate regni ») prête serment 
de respecter l’action des vingt-quatre 37, et qu’il avait reçu de nombreux subsides 
de la « communauté ». Ils se désignèrent alors eux-mêmes comme les « barones 
et communitas regni Anglie et eorum procuratores 38 ». L’alinéa 6 fait en effet 
référence à tous ceux qui souhaitent observer les Provisions d’Oxford, mais 
dont les noms et les sceaux, à cause de leur nombre infini (« propter infinitam 
eorum multitudinem »), n’ont pu être inclus dans les lettres de procuration 39. Un 
autre document présentant les griefs des barons en janvier 1264 recourt aussi au 
vocabulaire de la communauté. L’alinéa 1 explique que le roi a concédé les libertés 
contenues dans des chartes qui ont été autrefois octroyées à la « communauté 
de la terre » (« communitati terre »), une référence aux concessions de 1225 : en 
échange de quoi la « communauté du royaume » (« communitas regni ») lui a 
concédé une aide 40. 

Le vocabulaire de la communauté du royaume est récurrent dans tous les 
documents issus du mouvement baronnial. Dans le texte de la forma pacis 
acceptée par le roi et les barons à l’été 1264, on voit mentionnés la « communauté 
des prélats et des barons » (« communitati prelatorum et baronum ») et plus loin 
les « prélats, barons et [membres de] la communauté » 41. Si les convocations 
envoyées au sheriff du Yorkshire le 15 février 1265 font seulement état des 

36	 En juillet 1260, dans le document connu comme le « Iugement de Simon de Montfort », Henri 
III accuse le comte d’avoir conclu un accord avec ses frères à Paris « sanz le gre le roy et son 
conseil et le comun de la terre » (ibid., n° 29, § 25, p. 204). Parmi les griefs exprimés par le 
roi en mars-avril 1261, on voit que ses ordres ne sont plus obéis quand il s’agit de questions 
comme les gardes de terres. La réponse du conseil est que par accord du roi lui-même et 
de « le commune dengleterre » un conseil avait été choisi pour le roi (ibid., n° 31, § 12 [24], 
p. 226). L’alinéa 19 mentionne les quinze conseillers donnés au roi « par le comune ». À la 
plainte du roi répondirent le conseil et les douze élus par « la comune » (ibid., p. 230). Le 
conseil élu par « le commun de sa terre » est évoqué à nouveau par le roi dans l’alinéa 26 
(ibid., p. 236).

37	 Ibid., n° 37B, p. 256-258.
38	 Ibid., p. 258.
39	 Ibid., p. 260.
40	 Ibid., n° 37C, p. 268.
41	 « Hec autem ordinacio facta fuit Londoniis de consensu, voluntate et precepto domini regis, 

necnon prelatorum, baronum ac etiam communitatis tunc ibidem presentis » (ibid., n° 40, 
p. 298).



104

« communautés de comtés » 42, les lettres envoyées le 23 février aux comtés du 
Shropshire et du Staffordshire mentionnent non seulement des « communautés 
des comtés », mais également la « communauté de notre royaume » (« pro aliis 
communitatem regni nostri tangentibus ») 43. Enfin, des lettres royales du 14 mars 
1265 adressées au comté d’York expliquent qu’un accord a eu lieu entre le roi, 
le seigneur Édouard, les prélats, comtes, barons et « la communauté de notre 
royaume », en vue de la paix 44. 

Le vocabulaire de la communauté n’est pas repris dans le Dictum de 
Kenilworth (octobre 1266), qui marqua la liquidation du mouvement 
baronnial ; il y est fait simplement allusion à tous les hommes du royaume, 
« grands et petits » 45. En revanche, la communauté apparaît dans les préambules 
des statuts édictés en Parlement dès le statut de Westminster I (1275) : on voit 
que les « établissements » du roi Édouard ont été édictés par son conseil et par 
le consentement des archevêques, évêques, abbés, prieurs, comtes, barons « et la 
communauté de la terre » convoqués là 46. Dans les « Remontrances » présentées 
par les barons en juillet 1297, l’expression « communauté de la terre » apparaît 
à plusieurs reprises 47. Le texte de la Confirmation des Chartes d’octobre 1297 
recourt également aux expressions « par commune assent de tut la reaume », 
« pople », « communaute de la terre », « commune profit de meme le reaume », 
« communaute del reaume » 48.

La « communauté du royaume » après 1307

Après l’accession au trône d’Édouard II, l’expression « communauté de notre 
royaume » fut reprise dans le texte du serment de couronnement prêté par le roi 
le 25 février 1308 : par ce serment, celui-ci confirmait les lois et les coutumes 
« au poeple d’Engleterre », en particulier celles qui avaient été concédées au 
clergé et au peuple par Édouard le Confesseur. Il promit qu’il garderait la paix 

42	 Ibid., n° 41C, p. 306.
43	 Ibid., n° 41D, p. 306.
44	 Ibid., n° 42, p. 308.
45	 « […] atque ab universis et singulis, majoribus et minoribus, ipsius regni hominibus, ipsi 

domino regi et mandatis et preceptis suis licitis plene obediatur et humiliter intendatur » 
(ibid., p. 320).

46	 Statutes of the Realm, éd. cit., t. I, p. 26. 
47	 Documents Illustrating the Crisis of 1297-98 in England, éd. Michael Prestwich, London, 

Royal Historical Society, coll. « Camden Fourth Series », 1980, n° 98, p. 115-116 : « Ces sunt 
les monstrances que le ercevekes, eveskes, countes, barons e tote la comunalté de la 
terre monstrent a nostre seygnur le rey… […] En primes chef, il semble a tote la comunalte 
de la terre… […] E pur ceo qe dit est comunalment qe nostre seygnur le rey vus passer en 
Flaundres, avis es a tote la comunalte, aussi byen des clers com de lays… […] E pur ce qe tote 
la comunalté est mut greve… […] E pur ce que la comunalté de la terre volent honur e sauvete 
a nostre seyngneur le rey… […] Estre ceo tote la comunalte se sente mult greve del assise de 
la foreste… »

48	 Ibid., n° 155, p. 158-160.



105

frédérique lachaud   La « com
m

unauté du royaum
e » en A

ngleterre

« a Dieu, et seint Eglise, et au clerge, et au people ». Édouard II acceptait aussi 
de tenir et garder les lois et les bonnes coutumes, « les quiels la communauté 
de vostre roiaume aura esleu » 49. Par la suite, les termes renvoyant de manière 
large à la communauté du royaume, tout comme le syntagme « communauté 
du royaume », reviennent fréquemment dans les textes parlementaires. Les 
statuts de Stamford de 1309 sont présentés comme le fruit de la requête des 
« bones gentz [du] roiaume », mais les lettres envoyées aux sheriffs, en latin, pour 
ordonner l’application du statut, spécifient que la supplique a été présentée par 
« la communauté du royaume » (« ex parte communitatis ejusdem regni 50 »). Le 
statut d’York de 1318 mentionne à nouveau la « communauté [du] reaume », 
qui apparaît cette fois aux côtés des prélats, comtes et barons 51. Le préambule 
du statut de Westminster de 1320 évoque la « pleinte de la Commune [du] 
roialme » et le fait que le statut a été édicté avec l’accord des prélats, comtes et 
barons, « et tote la commune [du] roialme » 52. Le préambule du statut de 1322 
– lequel révoquait les ordonnances réformatrices de 1311 – présente le statut 
comme ayant été établi en Parlement « par nostre seigneur le roi, et par les ditz 
prelatz, countes, et barons, et tote la commune du roialme, a cel parlement 
assemblez ». Ce texte mit en place une procédure déterminée pour l’avenir : 
désormais, les statuts devaient être édictés « par lassent des prelatz, countes 
et barouns, et la communalte du roialme ; auxint come ad este acustume cea 
enarere 53. » Le Modus tenendi parliamentum, un traité composé peu de temps 
avant la défaite de Thomas de Lancastre à Boroughbridge en mars 1322, et qui 
est peut-être issu du milieu des clercs œuvrant à l’Échiquier 54, évoque lui aussi 

49	 Thomas Rymer, Foedera, conventiones, literae, 3e éd., Hagae Comitis, apud Joannem 
Neaulme, 1739-1745, 10 vol., t. I, ii, p. 112. La forme du serment de 1308 fut également utilisée 
pour le serment d’Édouard III le 1er février 1327 : W. Mark Ormrod, Edward III, New Haven/
London, Yale University Press, 2011, p. 56.

50	 « Cum in parliamento nostro apud Westmonasterium in mense Pasche anno regni nostri 
secundo, habito, nobis ex parte communitatis ejusdem regni supplicatum fuisset... et per 
nos similiter ad ejusdem communitatis requisitionem de gracia speciali nostri concessis… » 
(Statutes of the Realm, éd. cit., t. I, p. 154-156)

51	 Ibid., t. I, p. 177. Les lettres envoyées aux « justices » pour leur demander d’appliquer le statut 
expliquent que ceui-ci a été décidé avec « l’accord des prélats, des comtes, des barons, et de 
toute la communauté de notre royaume » (« de assensu prelatorum, comitum, baronum, et 
tocius communitatis regni nostri ibidem existencium »), et en vue l’utilité commune de tout 
le peuple (« ad communem utilitatem populi ejusdem regni ») : ibid., t. I, p. 179.

52	 Ibid., t. I, p. 180. On retrouve les mêmes termes, cette fois en latin, dans les lettres destinées 
aux « justices » pour faire appliquer le statut : « [...] de assensu prelatorum, comitum, 
baronum, et tocius communitatis regni nostri ibidem existencium, ad communem utilitatem 
populi ejusdem regni edita » (ibid., t. I, p. 181).

53	 Ibid., t. I, p. 189.
54	 W.C. Weber, « The purpose of the English Modus Tenendi Parliamentum », Parliamentary 

History, 17, 1998, p. 149-177.



106

la « communauté du Parlement et du royaume » (« toti communitati Parliamenti 
et regni 55 »). 

Enfin, les textes justifiant la déposition d’Édouard II au début de l’année 1327 
en appellent largement au vocabulaire de la communauté du royaume. Les 
articles d’accusation tels qu’ils furent relevés par Adam Orleton mentionnent le 
rôle de la « communauté du royaume » dans la déposition du roi : « du conseil 
commun et de l’accord de tous les prélats, comtes et barons, et de toute la 
communauté dudit royaume » (« et tocius communitatis dicti regni 56 »). Dans sa 
« proclamation de paix », le jeune Édouard III déclara que son père avait abdiqué 
« de commun conseil et assent des prelatz, countes, et barons, et autres nobles, et 
tote la comunalte du roialme 57 ». Le statut de Northampton de 1328 fut passé 
« par assent des prelatz, countes et barons et autres gentz, et tote la commune 
du roialme, au dit parlement somons 58 ». Pour prendre un dernier exemple, le 
préambule du statut de Westminster de 1330 explique que les décisions ont été 
prises « a la requeste de la communalte, assentuz et acordez par nostre seigneur 
le roi, prelatz, countes, barons, et autres gentz de mesme le parlement 59 ».

Usages et interprétations

S’il est indéniable que le vocabulaire de la communauté prit une importance 
singulière dans les sources du xiiie siècle et du début du xive siècle, les années du 
mouvement de réforme baronnial voyant même apparaître l’usage systématique 
du syntagme communauté du royaume, cette rapide analyse suggère malgré tout 
qu’il est beaucoup plus difficile de comprendre ce que ce vocabulaire désigne. 
En premier lieu, on peut se demander si les termes commune, communauté, 
université ne renvoient pas dans la plupart des cas à des associations reposant 
sur un serment mutuel. L’usage du terme communa dans la Grande Charte 
évoque l’idée d’une association jurée ; il en est de même des Provisions d’Oxford 

55	 Parliamentary Texts of the Later Middle Ages, éd. Nicholas Pronay et John Taylor, Oxford, 
Clarendon Press, 1980, p. 67-79, ici p. 72 (art. XIII) : « […] causa est quod solebat clamor et 
murmur esse in Parliamento pro absentia regis, quia (res) dampnosa et periculosa est toti 
communitati Parliamenti et regni, cum rex a Parliamento absens fuerit, nec se absentae debet 
nec potest, nisi dumtaxat in casu supradicto. »

56	 « Ea autem que de communi consilio et assensu omnium praelatorum, comitum, et baronum, 
et tocius communitatis dicti regni concordata et ordinata fuerunt contra dictum regem ad 
amocionem suam a regimine regni contenta sunt in instrumentis pupplicis » (Claire Valente, 
« The deposition and abdication of Edward II », English Historical Review, 113, 1998, p. 852-
881, ici p. 879.)

57	 Thomas Rymer, Foedera, conventiones, litera, éd. cit., t. II, ii, p. 171. Le deuxième statut du 
règne mentionne les plaintes de « la commune de people », comme celles de « la commun 
des countes ».

58	 Statutes of the Realm, éd. cit., t. I, p. 257.
59	 Ibid., p. 261.



107

frédérique lachaud   La « com
m

unauté du royaum
e » en A

ngleterre

en 1258 et plus généralement des documents issus de la confrontation entre 
Henri III et une partie des grands du royaume. 

Là où il est fait référence à une réalité plus large, la difficulté consiste à décider 
ce que recouvre – politiquement et socialement – la notion de communauté. 
S’agit-il de l’ensemble des habitants du royaume, ou bien uniquement d’une 
section, qui se prétend habilitée à représenter les autres groupes ? La position 
des magnats – ecclésiastiques et laïcs –, qui s’associent par serment, et estiment 
parler au nom des différents groupes sociaux, permet généralement aux 
historiens d’évoquer l’existence d’une véritable communauté du royaume dès 
la Grande Charte. En revanche, si l’on reprend l’exemple des textes relatifs au 
mouvement de 1297, l’expression « communauté de la terre » présente dans les 
« Remontrances » des barons semble renvoyer dans certains alinéas au peuple, 
distingué des prélats, comtes et barons. Dans le texte de la Confirmation des 
Chartes d’octobre 1297, la communauté du royaume renvoie aussi au peuple, et 
non aux prélats, comtes et barons. Mais certaines sections des « Remontrances » 
sont ambiguës et l’expression semble y prendre une signification plus large. 

Enfin, à partir du moment où le Parlement se réunit régulièrement, les termes 
évoquant la communauté renvoient-ils plutôt à ce qui était en passe de devenir 
les « communes » en Parlement ? Il est possible que les convocations de plus en 
plus régulières du Parlement aient conduit à une scission dans la conception de 
la communauté du royaume, les barons ne parlant plus au nom de l’ensemble de 
la communauté. C’est ce que suggère Michael Prestwich : pour lui, si les barons 
recoururent à l’expression communauté du royaume en 1297, 1301 et 1309 pour 
désigner l’ensemble des habitants du royaume dont ils portaient la parole, en 
revanche, en 1311, ils distinguèrent soigneusement leur groupe de celui qui 
représentait la communauté du royaume en Parlement 60. Et la signification du 
statut d’York de mai 1322, qui accorde une place significative à l’assentiment 
de la communauté du royaume, réside dans sa réaction aux menées de certains 
magnats désireux de monopoliser l’initiative politique 61. 

Au xive siècle, pour qu’un statut soit considéré comme valide, il devint 
nécessaire de mentionner l’accord de la communauté. Pour Claire Valente, les 
termes de la déposition d’Édouard II en 1327, comme de la proclamation de paix 
d’Édouard III, suggèrent que les communes en Parlement tenaient une place 
nouvelle sur l’échiquier politique : « […] si les magnats décidaient, c’étaient 
les communes et le peuple qui consentaient de la part de la communauté du 
royaume 62 ». Gwilym Dodd souligne toutefois que le processus d’appropriation 

60	 Michael Prestwich, Plantagenet England 1225-1360, Oxford, Oxford University Press, 2005, 
p. 186-187.

61	 Ibid., p. 205-206.
62	 Claire Valente, « The deposition and abdication of Edward II », art. cit., p. 866.



108

d’un rôle politique par les communes fut lent, ce qu’il faudrait attribuer à la 
raréfaction des rencontres avec le roi pendant le règne d’Édouard II, comme 
à la prédominance des barons sur la scène politique et au caractère disparate 
des communes 63.

On peut également poser la question de savoir si le vocabulaire de la 
communauté du royaume faisait davantage partie de l’arsenal des opposants au 
roi que du discours de la royauté. Cela ne semble pas être le cas, dans la mesure où 
les textes d’inspiration royale n’hésitent pas à y recourir pour justifier l’action du 
gouvernement. C’est sans doute le caractère relativement flexible de la notion de 
communauté du royaume qui conduisit Joseph Strayer à estimer que communitas 
regni n’était qu’une phrase, destinée à suggérer que l’accord de tous a été pris 
en considération 64. Certains historiens sont même d’avis que la « communauté 
du royaume » reléverait davantage d’une construction historiographique que de 
la réalité politique : s’il y eut sans doute bien, en Angleterre, des communautés 
dans le cadre des comtés, la réalité d’une communauté du royaume semble plus 
intangible, et construite essentiellement sur un sentiment diffus de solidarité 
régnale et d’allégeance au roi 65.

L’IDÉE DE COMMUNAUTÉ POLITIQUE DANS LES TEXTES THÉORIQUES

Peut-être est-il nécessaire, pour renouveler certains aspects de cette question, 
de se tourner vers d’autres textes que les récits des chroniqueurs ou les documents 
issus des débats politiques. Si l’Angleterre n’a pas connu, après le Policraticus de 
Jean de Salisbury (1159) une production équivalente à celle des « miroirs aux 
princes » capétiens – à l’exception sans doute du De principis instructione liber 
de Giraud de Barry, qui relève toutefois également d’autres genres, comme la 
chronique ou le pamphlet –, il n’en reste pas moins qu’un certain nombre de 
textes produits dans les écoles, les cours ou les couvents peuvent apporter un 
éclairage sur la diffusion d’un thème politique comme celui de la communauté 
de royaume.

63	 Gwilym Dodd, « Parliament and political legitimacy in the reign of Edward II », dans Gwilym 
Dodd et Anthony Musson (dir.), The Reign of Edward II: New Perspectives, York, York 
Medieval Press, 2006, p. 165-189, ici p. 172-173.

64	 Joseph R. Strayer, « The Statute of York and the community of the realm », American Historical 
Review, 47, 1941, p. 1-22.

65	 Voir l’article fondateur de J.R. Maddicott, « The county community and the making of public 
opinion in fourteenth-century England », Transactions of the Royal Historical Society, 5e série, 
28, 1978, p. 27-43 et la mise au point de Simon Walker sur les débats autour de la notion 
de communauté de comté : « Communities of the county in later medieval England », dans 
Political Culture in Late Medieval England, Manchester, Manchester University Press, 2006, 
p. 68-80.



109

frédérique lachaud   La « com
m

unauté du royaum
e » en A

ngleterre

Le vocabulaire de la communauté politique

Au sein de cette production, quelques rares textes font usage du syntagme 
communauté du royaume ou d’expressions telles que universitas populi, communitas 
populi. C’est le cas du Carmen de bello Lewensi, composé peu de temps après la 
victoire de Simon de Montfort à Lewes (14 mai 1264) par un sympathisant à la 
cause baronniale. Il s’agit d’une œuvre hautement politique, qui relève à la fois 
du traité et du pamphlet. On y trouve en particulier une réflexion sur le rapport 
entre le prince et la loi, mais aussi sur la communauté. Son auteur évoque le 
regnum, le ius regni, Anglia, et désigne le peuple anglais comme les Angli, la gens 
anglicana, voire le peuple d’Israël ; il dénonce aussi ceux qui veulent « détruire 
le nom des Anglais » (« Anglorum delere nomen »), faisant contraster alienigenae 
et incolae 66. Le terme universitas est également utilisé par l’auteur du Carmen, 
ainsi aux v. 792-794 : « par conséquent, que le prince choisisse des hommes tels 
qu’ils puissent montrer de la sympathie pour l’université des hommes, qui d’une 
manière maternelle craignent que le royaume souffre de difficultés 67». On relève 
l’expression universitas populi, ainsi aux v. 564-566 : « [si ces mauvaises personnes] 
inventaient de nouveaux arguments […] pour écraser et appauvrir l’“universitas” 
du peuple » 68. Mais le terme communitas apparaît aussi, comme aux v. 911-
913 : « Car la vraie charité est comme l’opposé de l’intérêt privé, et le contrat 
indissoluble de la communauté » 69. Enfin, le Carmen de bello Lewensi évoque la 
« communitas regni », aux v. 765-770 : 

Par conséquent, que la communauté du royaume soit conseillée : ce que 
l’université décide, elle qui connaît le mieux ses propres lois, que cela soit 
diffusé ; et les gens de la province ne sont pas si simples qu’ils ne connaissent 
davantage que les autres les coutumes de leur royaume, [ces coutumes] que ceux 
qui sont avant lèguent à ceux qui viennent ensuite 70. 

66	 Le texte a été édité par C.L. Kingsford, The Song of Lewes, Oxford, Clarendon Press, 1890. 
Toutes les citations de la chanson renvoient à cette édition.

67	 « […] ergo tales querat / Princeps, qui condoleant uniuersitati, / Qui materne timeant regnum 
dura pati. » Également au v. 847, « Nous donnons la première place à l’université » (« Premio 
preferimis uniuersitate »).

68	 « […] queque dura / Argumenta fingerent, que […] uniuersitatem / Populi contererent, 
& depauperarent. »

69	 « […] Namque uera caritas est proprietati / Quasi contrarietas, et communitati / Fedus 
insolubile. » Également v. 917-920 : « Ergo si feruuerit princeps caritate, / Quantumcunque 
poterit, de communitate, / Sic sollicitabitur quod recte regatur, / Et nunquam letabitur si 
destituatur » ; v. 331-332 : « et communitatis / Salutem negligeret » ; v. 777-779 : « Ex hiis 
potest colligi, quod communitatem / Tangit quales eligi ad utilitatem / Regni recte debeant) » ; 
v. 805-808 : « […] nam communitatis / Est ne fiant miseri duces dignitatis / Regie, set optimi 
et electi uiri / Atque probatissimi qui possint inquiri. »

70	 « Igitur communitas regni consulatur, / et quid uniuersitas senciat, sciatur, / Cui leges proprie 
maxime sunt note ; / Nec cuncti prouincie sic sunt ydiote, / Quin sciant plus ceteris regni sui 
mores, / Quos relinquunt posteris hii qui sunt priores. »



110

Nous sommes ici en présence d’un vocabulaire proche de celui des textes issus 
des débats au sujet de la réforme du royaume. On a avancé que l’auteur du 
poème était un franciscain de l’entourage de Simon de Montfort ou de l’évêque 
de Chichester, Stephen Bersted 71. Le Carmen de bello Lewensi est en tout cas un 
texte destiné à défendre le point de vue des réformateurs et c’est certainement 
pour cette raison qu’il reprend le vocabulaire du mouvement.

Dans le Communiloquium de Jean de Galles, un traité rédigé à peu près au même 
moment, soit à Oxford soit à Paris, par ce franciscain issu du couvent d’Oxford, 
le vocabulaire relatif à la communauté est bien présent, mais il est utilisé de 
manière relativement générale, comme dans les deux passages suivants 72 :

[…] de la même manière, l’armée s’accroît et se renforce aussi longtemps qu’elle 
préserve son harmonie, et c’est la même chose dans toute communauté. Et 
parce qu’il n’y a pas d’effort parfait vers un but unique dans une communauté 
quelconque, si ce n’est dans l’unité ecclésiastique, dans laquelle on recherche ce 
qui est nécessaire 73.

[…] s’il y a par conséquent des princes de la res publica ou une communauté ou 
une personne publique ou privée, ceux-ci doivent être conseillés avec prudence 
et avec prévoyance au sujet de ce qui doit être fait 74.

« Ce genre d’homme pestifère et impie doit être exterminé de la communauté 
des hommes », écrit aussi Jean de Galles au sujet de ceux qui se comportent de 
manière tyrannique 75. 

Les termes relevant du champ sémantique du commun ne semblent pas 
présents en revanche dans l’œuvre de Thomas Docking, lui aussi membre du 
couvent franciscain d’Oxford, élève de Robert Grosseteste et d’Adam Marsh, 
et généralement considéré comme proche du mouvement baronnial. Son 
commentaire sur le Deutéronome comprend de longues réflexions sur la justice, 

71	 Voir C.L. Kingsford, The Song of Lewes, éd. cit., p. XVIII-XIX pour l’idée selon laquelle l’auteur 
serait un membre de l’entourage de Simon de Montfort, mais également proche de Stephen 
Bersted ; Philippa Hoskin suggère même que l’auteur du Carmen était un membre de l’hôtel 
de Stephen Bersted (« Holy bishops and political exiles: St. Richard’s cult and political 
protest in the late 13th century », dans Paul Foster (dir.), Richard of Chichester. Bishop 1245-
1253. Canonized 1262, Chichester, University of Chichester, 2009, p. 22-37, à la p. 30).

72	 L’édition utilisée ici est celle de Venise (1496), réimprimée à Lyon en 1551 : Summa Johannis 
Valensis de regimine vite humane seu margarita doctorum ad omne propositum.

73	 Ibid., I, i, 9 : « Similiter acies proficit et uigoratur quamdiu concorditer tenetur, et sic in omni 
communitate. Et quia non est perfecta intentio ad unum in aliqua communitate nisi in unitate 
ecclesiastica, in qua queritur unum quod est necessarium. »

74	 Ibid., I, vi, 6 : « Siue ergo sit principes reipublice siue ipsa communitas siue etiam quelibet 
persona presidens uel priuata prudenter et prouidentia debet consiliari de agendis… »

75	 Ibid., I, i, 2 : « Hoc genus hominum pestiferum atque impium ex hominum communitate 
exterminandum est. »



111

frédérique lachaud   La « com
m

unauté du royaum
e » en A

ngleterre

et assimile la res publica à « tout le royaume », au sujet des dépenses du prince 76 ; 
mais on n’y trouve pas véritablement de réflexion sur l’organisation de la 
communauté, et le vocabulaire de l’universitas et de la communauté n’apparaît 
pas dans ce texte, même si son auteur souligne l’importance de la charité et de 
l’amour du prochain. 

En l’absence de recherches plus approfondies sur les textes produits dans le 
dernier tiers du xiiie siècle, il semble qu’il faille attendre l’œuvre du canoniste 
William de Pagula, dans le deuxième quart du xive siècle, pour voir la 
terminologie de la communauté utilisée de manière systématique 77. Dans 
sa Summa summarum, une somme de droit canon composée sans doute au 
début de la décennie 1320, Pagula expose que la puissance royale fut instituée 
pour l’utilité commune, afin de réprimer les méchants et pour que les bons 
puissent vivre tranquillement parmi eux 78 ; quant aux lois, elles devraient être 
faites non pour le profit individuel, mais pour le bien commun des citoyens 79. 
Mais c’est surtout dans deux pamphlets (1330-1332) dirigés contre l’usage 
de la pourvoyance – un privilège qui permettait de recourir aux ventes 
forcées pour approvisionner l’hôtel et l’armée du roi – que Pagula recourt 
systématiquement aux notions liées du bien commun et de la communauté. 
Dans le premier texte, connu sous le titre d’Admonitio, il fait contraster 
l’utilité propre et l’équité commune 80, et souligne l’importance de l’utilité 

76	 Londres, British Library, ms. Royal 3 B. XII, fol. 90v : « […] et hoc bene notatur per hoc quod 
dicit non multiplicabit sibi si enim tempore belli necessitate multiplicet equos : non multiplicat 
eos sibi sed rei pupplice scilicet toti regno. » Sur Thomas Docking, voir Jeremy I. Catto, « New 
light on Thomas Docking O.F.M. », Medieval and Renaissance Studies, VI, 1968, p. 135-149 ; 
Jenny Swanson, « Docking, Thomas of (d. c. 1270) », ODNB. Également Frédérique Lachaud, 
« Autour des sources de la pensée politique dans l’Angleterre médiévale (xiiie-début du 
xive siècle) : la contribution de Thomas Docking, William de Pagula et Roger de Waltham à la 
réflexion sur les pouvoirs », Journal des savants, 2015, p. 25-78 et ead., « The contribution 
of Thomas Docking to the history of political thought », dans Andrew M. Spencer et Carl 
Watkins (dir.), Thirteenth-Century England XVI. Proceedings of the Cambridge Conference, 
2015, Woodbridge, The Boydell Press, 2017, p. 55-69.

77	 Sur Pagula, voir Cary J. Nederman, « Pagula [Paull], William (d. 1332?) », ODNB, ainsi que 
l’introduction à sa traduction des deux pamphlets de Pagula : Cary J. Nederman, Political 
Thought in Early Fourteenth-Century England: Treatises by Walter of Milemete, William of 
Pagula, and William of Ockham, Tempe (AZ), Arizona Center for Medieval and Renaissance 
Studies in collaboration with Brepols, 2002, p. 63-72. Sur la Summa summarum, voir 
Leonard E. Boyle, « The Summa summarum and some other English works of canon law », 
dans Stephan Kuttner et J. Joseph Ryan (dir.), Second International Congress of Medieval 
Canon Law, Città del Vaticano, S. Congregatio de seminariis et studiorum universitatibus, 
coll. « Monumenta Iuris Canonici, série C », 1965, p. 415-456.

78	 Londres, British Library, ms. Royal 10 D. X, fol. 25r : « Quare fuit instituta regia potestas : dic 
quod propter communem utilitatem, ut mali coherceantur et boni inter malos in quiete vivant 
XXIIII q. non frustra. »

79	 Ibid., fol. 29r : « […] nullo priuato commodo tantum set pro communi utilitate civium 
conscripta. »

80	 De speculo regis Edwardi III seu Tractatu quem de mala regni administratione conscripsit 
Simon Islip, éd. Joseph Moisant, Parisiis, apud A. Picard, 1891, p. 83 : « Justicia enim nichil 



112

commune 81. Surtout, il y mentionne à deux reprises la « communauté du 
peuple » (« communitas populi ») : on voit ainsi la « communauté du peuple » 
se lamenter à la nouvelle de l’arrivée du roi dont les officiers font opérer des 
prises. Il fait aussi allusion aux violences qui secouent la « communauté du 
peuple » dans les moments d’instabilité politique 82. Dans le second pamphlet, 
connu sous le titre de Speculum, il recommande au roi d’abroger les coutumes, 
privilèges et statuts dommageables pour l’Église, les pauvres, ou même « la 
communauté de ce royaume » 83. 

Le vocabulaire de la res publica : le corps politique

En attendant de plus amples analyses, les occurrences des termes relevant 
du champ de la communauté semblent limitées aux textes qui reflètent 
directement les débats contemporains, comme le Carmen de bello Lewensi et les 
deux pamphlets de William de Pagula. En réalité, c’est par le biais de plusieurs 
métaphores, et notamment de la métaphore du corps politique que la plupart 
des auteurs traitent de la communauté, et s’ils n’ignorent pas complètement 
la notion de « communauté de royaume », ils lui préfèrent celles de regnum et 
de res publica. Giraud de Barry, dans son De principis instructione, commencé 
sans doute dans les années 1180, mais terminé au moment de l’expédition de 
Louis contre Jean sans Terre en 1216, consacre plusieurs développements à 
l’organisation politique de la société humaine sous l’égide d’un ou de plusieurs 
gouvernants 84. Dans la section qu’il consacre à la justice du prince, il utilise 
l’image du corps dont un membre est malade, et l’adapte au royaume. Il est 
préférable de soigner ce membre afin de maintenir l’intégrité du corps : mais 

vendicat alienum, que cuilibet dat quod suum est, que negligit propriam utilitatem ut servet 
communem equitatem. »

81	 Ibid., p. 90 : « Primum fundamentum justice est ne cui noceat. Deinde, ut communi utilitati 
serviat. » ; ibid., p. 102 : « […] debet regere rempublicam utiliter, quam tunc utiliter regit 
quando non propriam sed communem utilitatem attendit. »

82	 Ibid., p. 114 : « Quis est ille christianus sane mentis, qui in veritate sciret, quod communitas 
populi doleret de suo adventu… » ; ibid., p. 120 : « Nunc etiam ultimo, iste magnus dominus 
Roger le Mortimer, captus et interfectus est, eodem modo ; licet olim quando quando magnus 
dominus deberet capi, multa solebant fieri homicidia de communitate populi, et rapine 
solebant tunc fieri, quasi infinite. »

83	 Ibid., p. 145 : « Certe, omnes consuetudines hujus regni, et omnia privilegia, ac omnia 
statuta ubicumque vel in foresta vel aliis partibus hujus regni que sunt sancte ecclesie, vel 
pauperibus, vel communitati hujus regni damnosa, omnibus viribus tuis omni festinacione 
qua poteris, habito consilio tuo, faceres ammoveri. »

84	 L’édition du De principis instructione par George F. Warner dans Giraldi Cambrensis opera, 
éd. J.S. Brewer, J.F. Dimock et George F. Warner, RS, 1861-1891, 8 vol., t. VIII, est aujourd’hui 
remplacée par celle de Robert Bartlett, accompagnée d’une traduction en anglais : Gerald 
of Wales, Instruction for a Ruler (De principis instructione), Oxford, Clarendon Press, 2018. 
Toutes les citations au De principis instructione renvoient à l’édition de Robert Bartlett. Sur 
le traité de Giraud de Barry, voir en particulier Robert Bartlett, Gerald of Wales 1146-1223, 
Oxford, Clarendon Press, 1982, chap. 3.



113

frédérique lachaud   La « com
m

unauté du royaum
e » en A

ngleterre

s’il menace le reste du corps, il faut alors le retrancher, comme il faut écarter du 
troupeau la brebis malade. Il en est de même pour la société humaine : le bon 
prince doit réprimer tout espoir de la partie vicieuse avec une grande diligence, 
mais aussi de la douceur. Malgré tout, là où le remède ne suffit pas, il faut 
retrancher les membres nuisibles, ceux qui se comportent comme des bêtes 
sauvages, afin d’éviter que la nuisance incorrigible qu’ils exercent ne s’amplifie 
de jour en jour, par leurs actions comme par leur exemple 85.

Si Giraud s’inspire bien de Cicéron, il n’est pas certain qu’il ait lu le Policraticus, 
où la métaphore du corps prend une place prééminente pour évoquer la res 
publica, notamment afin de souligner la dépendance mutuelle des membres 
du corps, qui doivent tous œuvrer en vue du bien commun. Cette métaphore, 
telle qu’elle fut développée par Jean de Salisbury, apparaît en revanche 
clairement dans l’œuvre de Jean de Galles. Celui-ci, on l’a vu, fait usage du 
terme communitas pour désigner la communauté politique. Mais dans son 
œuvre ce terme le cède nettement à celui de « res publica », dont il développe, 
en s’attachant à suivre le Policraticus, la richesse sémantique avec toute une 
série de métaphores, et notamment celle du corps. La première partie de son 
Communiloquium est une description de la « constitution » de la res publica 
comparée à un corps. La définition que donne Jean de Galles de la res publica 
s’appuie sur l’« Instruction de Trajan », un texte que Jean de Salisbury attribue à 
Plutarque et qu’il prétend reproduire dans les livres V et VI du Policraticus : la res 
publica est un corps formé (« compaginatum ») des membres, que Jean de Galles 
énumère. Mais avant de s’intéresser aux personnes qui composent le corps, il 
faut, écrit-il, parler de la res publica en soi et en commun. Comme dans un 
corps naturel, les membres se consacrent les uns aux autres, se soucient les uns 
des autres et se protègent mutuellement, couvrant leurs déficiences mutuelles 
et pourvoyant mutuellement à ce qui leur est nécessaire. Ainsi cela doit-il être 
dans les membres de la res publica, qui est comme un corps 86.

Jean de Galles s’attache lui aussi à la question de savoir ce qu’il faut faire 
lorsqu’un membre du corps est malade ou qu’il attaque les autres 87. Tout 
comme c’est le signe d’une folie furieuse qu’un membre détruise ou dévore 
un autre membre dans le corps naturel, ainsi c’est le signe d’une méchanceté 
enragée qu’un membre de la res publica en dévore ou en anéantisse un autre. 
Si un membre est putride et infecte les autres, il doit être arraché et amputé 
par celui qui détient le pouvoir, ce que Jean de Galles étaye en renvoyant au 
De officiis, III, 7. Toutefois, cette injonction se trouve nuancée par la métaphore 

85	 De principis instructione, I. 10, éd. cit., p. 126-128. Giraud de Barry s’appuie ici sur Cicéron, 
De officiis, I, 30.

86	 Summa Johannis Valensis de regimine vite humane, op. cit., I, i, cap. 1 et 2.
87	 Ibid., I, i, cap. 2.



114

musicale : tout comme ceux qui jouent des instruments de musique évitent 
les dissonances, ceux qui gouvernent doivent faire en sortie qu’une harmonie 
semblable préside aux rapports entre les différentes parties de la res publica. 
Jean de Galles reprend ici un passage du Policraticus (IV, 8) : le joueur de 
cithare et les autres joueurs de lyre peuvent trouver le moyen de corriger la 
faute d’une corde désaccordée et l’amener à nouveau en accord avec les autres 
cordes. Ils n’y parviendront pas en brisant les cordes, mais en les tendant ou 
en les relâchant dans les proportions adéquates. En effet, une fois une corde 
brisée, aucun artisan ne peut la réparer. De plus, si on exige d’elles un son 
qu’elles ne peuvent produire, elles sont tendues en vain. De même, le prince doit 
modérer ses actions, ici avec le caractère strict de la justice, là avec l’indulgence 
de la miséricorde, afin de faire en sorte que tous ses sujets soient d’un même 
avis dans une seule maison : à partir de dispositions discordantes, il sera ainsi 
possible de parvenir à une harmonie parfaite au service de la paix et des ouvrages 
de charité 88. Jean de Galles commente ces emprunts : une harmonie virtuelle 
de ce genre existera dans la res publica quand elle sera conforme à celle de la 
Jérusalem céleste, et ordonnée selon les lois de Dieu. Son propos s’inscrit en 
fait dans une lecture avant tout augustinienne de la res publica : celle-ci est la 
chose du peuple, et elle est justement et bien gouvernée par un seul roi, ou par 
quelques hommes meilleurs, ou bien encore par tout le peuple, quand celui-ci 
est un rassemblement par le consensus du droit, et associé par la communauté 
de l’utilité. Jean de Galles reprend aussi à Augustin la métaphore du discours, 
chaque individu dans la cité étant comme une lettre dans un texte 89.

Un dernier exemple, cette fois datant sans doute des années 1320, permettra 
d’avoir une idée de la manière dont la métaphore organique est reprise dans 
les textes anglais. Clerc de l’entourage de l’évêque de Durham, Antony Bek, 
Roger de Waltham passa ensuite au service d’Édouard II 90. À une date qu’il 
est difficile de préciser, il compila un Compendium morale de virtuosis dictis 
et factis exemplaribus antiquorum qui se présente sous la forme de chaînes de 
citations reliées entre elles par quelques considérations générales. Ici aussi, c’est 
la métaphore du corps qui exprime la communauté : la deuxième partie du traité 
s’ouvre en effet avec la définition du corps de la res publica, pour laquelle Roger 
de Waltham reprend avec quelques variantes la description du corps politique 
qui figure au début de l’Instruction de Trajan, ainsi qu’une section du Liber de 
philosophia prima d’Avicenne 91. 

88	 Policraticus sive de nugis curialium et vestigiis philosophorum, éd. Clement C.J. Webb, 
Oxford, Clarendon Press, 1909, 2 vol., t. I, p. 264.

89	 Summa Johannis Valensis de regimine vite humane, op. cit., I, i, cap. 2.
90	 M.C. Buck, « Waltham, Roger (d. 1332x41), administrator », ODNB.
91	 Londres, British Library, ms. Royal 7 E VII, fol. 3r.



115

frédérique lachaud   La « com
m

unauté du royaum
e » en A

ngleterre

L’action vertueuse du prince, liant de la res publica

La métaphore du corps politique permet de souligner deux points essentiels : 
l’action régulatrice du prince et la nécessité de la concorde. Tous les auteurs 
se rejoignent pour estimer que la première cause de la préservation de la res 
publica est l’action vertueuse du prince. Pour Giraud de Barry, la justice du 
prince sert de lien à la société humaine (« humane societatis uinculum seruans »), 
en réfrénant l’ambition des grands et en assurant la sécurité et la tranquillité 
des petits. C’est elle qui rend possibles la société humaine et la cohabitation, 
qui empêche l’envie et la sédition, en attribuant à chacun ce qui lui appartient 
et en le lui conservant 92. La nécessité de l’action vertueuse du prince pour la 
préservation de la communauté apparaît également de manière claire au sujet 
de la différence classique entre le roi et le tyran 93. Le roi doit se gouverner 
lui-même avant de gouverner le peuple qui lui a été assujetti ; en revanche, la 
caractéristique du tyran est d’opprimer le peuple par une domination violente. 
Le roi gouverne le peuple non seulement par les armes dans la guerre, mais 
par les lois dans la paix, et en temps de paix comme en temps de guerre il doit 
former le peuple par l’exemple de mœurs excellentes et d’une vie louable. Le 
tyran, en revanche, n’offre de protection ni dans la paix ni dans la guerre, et 
corrompt ses sujets par l’exemple d’une vie dépravée, cherchant à être le premier 
de tous au lieu d’être utile à tous. Si le roi est comme le père et le patron de la 
patrie, le tyran se comporte comme un beau-père ou une belle-mère 94.

Toutefois, c’est sans doute dans son exposé des titres des gouvernants que 
Giraud de Barry explicite le mieux le lien entre les gouvernants et le peuple 95. 
Par exemple, le prince (princeps) est dit ainsi car il est comme la tête d’un corps 
sans lequel il ne peut exister. Il ne peut y avoir de tête sans les membres, ni de 
prince sans les sujets 96. Et si le chef (dux) est aveugle ou ignorant de la voie, 
comment pourra-t-il guider les autres 97 ? Le gouverneur (preses), quant à lui, 
est dit ainsi de presidendo, puisqu’il doit gouverner les autres et porter secours 
quand cela est nécessaire : mais s’il en est incapable et qu’il est davantage désireux 
de l’emporter plutôt que d’être utile, comment pourra-t-il présider 98 ? On voit 

92	 De principis instructione, I. 10, éd. cit., p. 118-122. 
93	 Ibid., I. 16, p. 188-196.
94	 Dans le chapitre sur la mort des tyrans, Giraud revient sur cette terre de tyrans qu’est 

l’Angleterre, en dénonçant ceux qui de nos jours, dit-il, gouvernent de manière tyrannique, 
par les armes et toutes sortes d’actes hostiles et d’oppressions. Il contraste cette situation 
avec celle de la France, dont les princes ont toujours été plus doux (ibid., I. 17, p. 232).

95	 Ibid., I. 19, p. 318-340.
96	 Ibid., p. 322.
97	 Ibid.
98	 Ibid.



116

que les principaux hommes ont gravi les grades de la dignité non pas seulement 
pour eux-mêmes, mais pour le soin de la multitude qui leur a été remise 99. 

Chez Jean de Galles, les lois, la justice et l’action du prince en vue de la 
concorde sont des éléments indispensables à la survie de la communauté. Dans 
le Communiloquium, I, i, 3, il explique que la res publica doit être ordonnée 
par la rectitude des lois, par l’équité de la justice consolidée, par l’unanimité 
connectée de la concorde, par la fidélité qui s’exprime par l’aide mutuelle, par la 
direction d’un conseil salubre, par la beauté des mœurs, par l’intention ordonnée 
conservant quasiment toutes choses. Les lois doivent être communes à tous, et 
être observées avec une dévotion commune 100. On retrouve aussi la nécessité de 
l’action vertueuse du prince pour réguler la res publica dans un court « miroir des 
princes » adressé au jeune Édouard III en 1327 par Walter Milemete, un clerc 
royal dont la carrière reste obscure, mais dont l’ouvrage fut sans doute rédigé 
à la demande de membres de l’entourage du roi 101. Milemete ne se penche pas 
sur la communauté du royaume : il mentionne simplement qu’universellement 
les sujets du roi, en particulier les grands, mais aussi le commun peuple de son 
royaume, l’aiment, le craignent et lui obéissent quand ils observent qu’il est 
vertueux 102. Les vertus du roi empêchent qu’une controverse ou une querelle 
naisse à son encontre. Milemete insère même dans son traité le discours de ceux 
qui disent ne pas vouloir se soulever contre un roi vertueux – certainement une 
allusion aux dissensions et rébellions qui marquèrent le règne d’Édouard II 103. 
Le roi, en exerçant la miséricorde, se montre royal, alors qu’il a la puissance 
sur les biens des sujets et même sur leur vie et leurs membres 104. Soucieux de 

99	 Ibid., p. 324 : « […] constans est et conspicuum principales uiros non sibi solum, sed commisse 
multitudinis cure, dignitatis gradus ascendisse. »

100	Summa Johannis Valensis de regimine vite humane, op. cit., fol. 5r-5v.
101	 Le traité de Walter Milemete est conservé dans un seul manuscrit (Oxford, Christ Church 

College, ms. 92). Sur le personnage, voir l’introduction par M.R. James au fac-similé : 
The Treatise of Walter Milemete: De nobilitatibus, sapientiis, et prudentiis regum, Oxford, 
The Roxburghe Club, 1913, p. XI-XII ; Cary J. Nederman, Political Thought in Early Fourteenth-
Century England, op. cit., p. 19-23 ; Frédérique Lachaud, « Un “miroir au prince” méconnu : 
De nobilitatibus, sapienciis et prudenciis regum de Walter Milemete (vers 1326-1327) », dans 
Jacques Paviot et Jacques Verger (dir.), Guerre, pouvoir et noblesse au Moyen Âge. Mélanges 
en l’honneur de Philippe Contamine, Paris, PUPS, 2000, p. 401-410.

102	Oxford, Christ Church College, ms. 92, fol. 19v-20r : « Est etiam aliud coincidens juvamen 
regum quod universaliter regis subditi enim majores precipue ac etiam communis populus 
sui regni, ipsum regem diligant, timeant et obedeant ei, quod accidit quando vident eum 
justum, sapientem, virtuosum et timere Deum. »

103	Ibid., fol. 17v-18v : « Et est ratio nam forsan cum suborta fuerit discensio inter regem et 
barones vel inter subditos ex utraque parte, tunc utique erunt subditi adinvicem dicentes, 
cum simul congregentur in suis consiliis : “Ecce dominus noster rex, dux vel princeps, si 
fuerit esse bonus christianus, Deum diligens et sanctam ecclesiam et propterea divinum 
habebit subsidium, absit a nobis quod si aliquid offensivum faciamus vel quid contra eum 
teneamus”... »

104	Ibid., fol. 58r : « Rex enim, excercendo misericordiam, ostendit se regalem, in bonis 
subditorum, etiam de vita morte et membris eorum habere potestatem. »



117

frédérique lachaud   La « com
m

unauté du royaum
e » en A

ngleterre

justice, il convient aussi qu’il enjoigne aux grands de sa terre qu’ils ne détruisent 
pas ceux qui tiennent d’eux des terres, et qu’ils n’extorquent pas leurs biens par 
une domination injuste. En effet, quel que soit le seigneur dont ils tiennent, 
ces hommes plus modestes sont aussi les sujets du roi et astreints aux services 
royaux. Le roi doit comprendre qu’il convient que la res publica ait des sujets 
riches, car plus les sujets possèdent de richesses, mieux ils servent le roi dans 
toutes ses affaires 105. 

La nécessité de la concorde

Tous les auteurs soulignent également la nécessité de la concorde. Pour Jean 
de Galles, il faut que la res publica soit soutenue par une concorde unanime, 
un thème qu’il développe en I, i, 5 de son Communiloquium. Ici aussi, c’est la 
lecture augustinienne qui l’emporte : il ne peut y avoir de vraie concorde, là où 
ne règne pas la charité, qui fait de la multitude un seul cœur et une seule âme 
(Actes 4) 106. Une démonstration semblable apparaît au chapitre 6 (la fidélité), 
au chapitre 7 (sur les conseils), au chapitre 8 (sur les mœurs vertueuses), au 
chapitre 9 (sur l’intention droite). Cette nécessité de la concorde est également 
au cœur du traité de Walter Milemete, mais le thème y est traité de manière 
beaucoup plus pragmatique. La concorde des grands est la cause de la paix du 
royaume, la discorde entre eux fait naître la guerre et le conflit : c’est pour cette 
raison que le roi doit à tout prix maintenir l’harmonie et la concorde parmi 
les nobles. À chaque fois que cela s’avère nécessaire, il lui faut intervenir pour 
pacifier prudemment les discordes nées dans la noblesse, pousser les nobles à 
la concorde et à faire la paix entre eux. Il ne convient pas non plus que le roi 
prenne le parti d’un grand contre un autre, car cela augmente l’inimitié entre 
les sujets et renforce la discorde. S’il le souhaite, le roi peut utiliser la force et la 
rigueur de la puissance seigneuriale pour obliger les sujets à être pacifiques 107. 

105	Ibid., fol. 53r-53v : « Per virtutem justitie decet regem precipere majoribus sue terre quod 
suos tenentes non destruant nec bona eorum per dominium injuste extorqueant. Quia 
cujuscumque sint tenentes, regis sunt subditi et regiis servitiis astricti. Et quia dinoscitur 
regi expedire et rei pupplice prodesse quod rex subditos habeat locupleces, eo quod subditi 
quanto divitiis plus habundant, regi melius in omnibus regiis negociis deservire valeant, 
ideo dictat virtus justitie, quam decet regem habere, quod rex injungendo majoribus debeat 
inhibere, ne ipsi presumant in suos tenentes nequiter sevire. »

106	Summa Johannis Valensis de regimine vite humane, op. cit., I, i, cap. 5, fol. 6v : « Qualiter 
debet respublica unanimi concordia uniri. »

107	Oxford, Christ Church College, ms. 92, fol. 23r : « Item iste effectus, qui est pax et transquillitas 
regni, provenit ex concordia magnatum, non ex minoribus, precipue quia minores per majores 
regulantur et reguntur, et omnes nichilominus principi subiciuntur. Unde ex quo cause 
contrarie contrarios producunt effectus. Et concordia magnatum est causa pacis regni, per 
consequens discordia inter eos generat bellum et conflictum, propterea utrumque tempus 
belli et pacis, regis sapientia recte gubernat. Nam tempore belli, regalis sapientia omnes 
causas considerat et circumstantias disponit ex quibus posset sequi victoria et causarum 
impedimenta removens, optinet victoriam, inter magnates vero terre errores reprimit, 



118

On peut s’interroger sur les usages des expressions relatives à l’idée d’une 
communauté à l’échelle du royaume anglais et, en particulier, sur la signification 
précise de « communitas regni ». Dans certains cas, l’usage de ce syntagme 
suggère avant tout le lien opéré entre association par serment et communauté 
politique. Quand il est utilisé de manière plus générale, il relève de la rhétorique 
de l’action politique, et même du vocabulaire de la réforme, dans des textes en 
prise sur les événements. En revanche, il cède le pas, dans les textes relevant 
d’un discours théorique, au vocabulaire de la res publica et du bien commun, 
de l’utilité commune. Dans ces textes, tout ce qui peut servir de liant à la res 
publica est valorisé, et les auteurs soulignent l’importance des vertus de justice 
et de charité comme fondements de la res publica, tout comme l’obéissance due 
à Dieu et au prince. 

Il existe donc un hiatus entre vocabulaire de la pratique politique et 
vocabulaire de la théorie politique, et la notion de « communitas regni » semble 
bien être le fruit des programmes réformateurs liés au mouvement baronnial 
de la période 1258 à 1265. Toutefois, on peut suggérer que les notions de 
commun, d’harmonie, de concorde dans la res publica étaient implicitement 
présents dans les débats réformateurs. Les liens tissés entre la culture des clercs 
et celle des barons, la participation des clercs aux mouvements de réforme qui 
marquèrent le « long xiiie siècle » suggèrent des interactions entre une pensée 
du politique alors dominée par ces notions et le vocabulaire programmatique 
des différents mouvements d’opposition. La communauté de royaume est 
pour la période étudiée une réalité vécue, mais encore largement implicite. 
Le vocabulaire du bien commun, de l’utilité commune, vint sans doute lui 
donner une certaine coloration : il ne s’agissait plus simplement d’exprimer 
une solidarité de royaume reposant sur l’allégeance au roi, mais un ensemble 
d’exigences relatives au bien commun.

concordiam nutrit, neque inter eos discenssiones perseverare permittit, set discordes ad 
amorem reducit. Nec decet regem cum uno magnate contra alium fovere partem, quia ex 
hoc inter eos subditos augetur inimicitia, vigoratur discordia, set ipsos regea sapientia ad 
pacis amorem alliciat et inter eos secundum equitatem juste judicat. Quod si voluit, per vim 
et rigorem dominice potestatis pacificos esse subditos compellat, ut timor regeus mores 
hominum compescat et eorum iniqua proposita sepius evertat. » Également ibid., fol. 13r-
13v : « Revera secundum hec documenta infra hunc librum ostensa, veraciter debetis ut decet 
et bene poteritis […] discordias inter nobiles subortas quotiens hoc contingat prudenter 
pacificare et eosdem ad concordiam trahere et inter eos pacem reformare, merita merentium 
retribuere, demerita delinquentium punire, accensum amorem et benivolencie affectionem 
comitum, baronum et omnium de terra nobilium sicud est necesse semper habere et inter 
eos pacem et concordiam sine intermissu continue nutrire… »







DEUXIÈME PARTIE

Le roi et les princes





com
m

unitas regni  •   sup  •   2020

123

LES PRINCES COMME CAPITA REI PUBLICE.  
LE ROYAUME DE GERMANIE AUX XIe ET XIIe SIÈCLES

Rolf Große 
Institut historique allemand de Paris

Comparée à d’autres pays européens, l’Allemagne semble s’être engagée 
dans une voie particulière. Elle ne put former un État-nation qu’au xixe siècle, 
et la constitution de son prédécesseur, le Saint-Empire romain germanique, 
fut caractérisée par le juriste Samuel von Pufendorf de « monstro simile » 1. La 
constitution actuelle de la République fédérale n’a rien d’un monstre, mais elle 
se démarque par un pouvoir central faible et des États régionaux très forts. Ainsi, 
elle se situe dans une tradition qui laissa son empreinte sur l’histoire allemande 
dès ses débuts, et dont les jalons déterminants furent posés aux xie et xiie siècles, 
qui forment le cadre chronologique de notre exposé. On ne trouvera pas ici les 
termes de communitas regni ou d’universitas regni, étant donné qu’ils ne sont 
pas employés dans les sources allemandes de cette époque. Il ne sera pas non 
plus question de populations qui auraient formé le royaume, à une exception 
près : l’identification d’un peuple au royaume de Germanie sera abordée dans 
le contexte des Saxons. Mais ce qui apparaît comme déterminant est plutôt 
l’articulation entre roi, princes et royaume. 

Bien qu’il ne soit pas question d’une communitas du royaume, nous pouvons 
donner une réponse à la question de savoir qui a représenté le regnum à partir du 
xiie siècle : c’est le groupe des princes. À cette époque, les princes ne formaient 
pas encore un cercle bien défini. Par « princes », nous entendons plutôt les 
ducs et un certain nombre de comtes, ainsi que les archevêques et certains 
évêques 2. Notre objectif est de développer les circonstances qui donnèrent 

1	 Samuel von Pufendorf, De statu imperii Germanici [1667], éd. Notker Hammerstein, dans 
Staatslehre der frühen Neuzeit, Frankfurt am Main, Deutscher Klassiker Verlag, 1995, § 9, 
p. 830 : « Nihil ergo aliud restat, quam ut dicamus, Germaniam esse irregulare aliquod corpus 
et monstro simile. » 

2	 À ce sujet, voir les remarques de Jutta Schlick, König, Fürsten und Reich (1056-1159). 
Herrschaftsverständnis im Wandel, Stuttgart, Jan Thorbecke, 2001, p. 5. L’étude de Jutta 
Schlick est fondamentale pour notre sujet. Le terme prince a été étudié en dernier lieu par 
Jürgen Dendorfer, « Grafen, Markgrafen, Herzöge. Der Rang der principes und der Hof der 
Könige im ostfränkisch-deutschen Reich (11./12. Jahrhundert) », dans Jörg Peltzer (dir.), Rank 



124

lieu au processus qui mena à la personnification du royaume par les princes. 
Ce faisant, nous utiliserons les termes lien et exclusion  3. Lien et exclusion 
s’influencent mutuellement. Des liens se forment au sein d’une communauté ; 
celle-ci rejette des groupes ou des individus pour renforcer les liens entre ses 
membres. L’introduction à cet ouvrage rappelle que la succession était un bon 
test pour vérifier dans quelle mesure la royauté fut en mesure de contribuer à la 
consolidation de la communitas : nous verrons que dans le royaume de Germanie 
la succession au trône donne effectivement des indications importantes sur 
les relations entre roi, princes et royaume. Les diètes, elles aussi, doivent être 
examinées. Si paradoxal que cela puisse paraître, elles pouvaient avoir lieu sans 
le roi. Mais il y avait encore d’autres moments, des situations de crise, qui 
poussaient les princes à prendre l’initiative pour consolider le royaume. Cela 
vaut surtout pour le conflit du roi avec la papauté. 

LE RÔLE INTÉGRATEUR DU ROI

Commençons tout d’abord par quelques considérations sur les débuts du 
royaume de Germanie, même au risque de répéter des faits bien connus  4. 
Parmi les sources les plus célèbres de l’histoire des Ottoniens figure le récit 
donné par Widukind du sacre d’Otton le Grand à Aix-la-Chapelle en 936. Le 
couronnement dans l’église Notre-Dame est suivi par le festin au palais voisin, 
à l’occasion duquel les ducs sont contraints d’assumer les offices palatins :

Après la récitation de l’office et la célébration solennelle de la messe, le roi se 
rendit au palais et prit place avec les évêques et tout le peuple à une table de 
marbre digne de la pompe royale. Les ducs le servaient : le duc de Lotharingie 
Giselbert dont dépendait ce lieu prenait soin de tout ; Eberhard était chargé de 
la table ; Hermann de Souabe commandait aux échansons ; Arnulf s’occupait 
de la cavalerie et du choix des camps. Siegfried, le meilleur des Saxons et second 

and Order. The Formation of Aristocratic Elites in Western and Central Europe, 500-1500, 
Ostfildern, Jan Thorbecke, 2015, p. 99-116. 

3	 Voir Alfred Haverkamp, « Neue Formen von Bindung und Ausgrenzung. Konzepte und 
Gestaltungen von Gemeinschaften an der Wende zum 12. Jahrhundert », dans Bernd 
Schneidmüller et Stefan Weinfurter (dir.), Salisches Kaisertum und neues Europa. Die Zeit 
Heinrichs IV. und Heinrichs V., Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 2007, 
p. 85-122, ici p. 85-87. Haverkamp donne, à juste titre, la préférence à ces termes plutôt 
qu’au concept d’inclusion et exclusion formulé par Niklas Luhmann, « Inklusion und 
Exklusion », dans Soziologische Aufklärung, Wiesbaden, Verlag für Sozialwissenschaften, 
3e éd., 2008-2009, 6 vol., t. VI, Die Soziologie und der Mensch, p. 226-251. Ce dernier ne peut 
être appliqué à notre problématique. 

4	 Voir Rolf Große, Du royaume franc aux origines de la France et de l’Allemagne, 800-1214, 
Villeneuve d’Ascq, Presses universitaires du Septentrion, 2014, p. 161-162, 164-165 ; id., « La 
royauté des premiers Capétiens : “Un mélange de misère et de grandeur” ? », Le Moyen Âge, 
114, 2008, p. 255-271, ici p. 263, 268-270. 



125

rolf große   Les princes com
m

e capita rei publice

après le roi, jadis gendre du roi, était maintenant son allié par le mariage. Il 
gouvernait alors la Saxe pour éviter entre-temps une invasion des ennemis, et 
gardait le jeune Henri à ses côtés pour l’élever. Le roi, après avoir honoré, selon 
la munificence royale, chacun des princes avec un cadeau digne de lui, renvoya 
la multitude à la satisfaction générale 5.

Ce rituel reflète le programme politique du nouveau roi. L’ordre hiérarchique 
est clair : la noblesse sert le roi. Il ne saurait, par conséquent, être question d’un 
règne en commun ou par consensus. Tandis que les premiers rois Ottoniens se 
voyaient confrontés à une forte opposition de la noblesse et ne pouvaient pas 
exclure celle-ci du gouvernement, le dernier roi issu de cette dynastie, Henri II, 
parvint à briser systématiquement le pouvoir de la noblesse et à prendre le 
contrôle de l’Église 6. Cette politique fut poursuivie par ses successeurs saliens 
pour atteindre son point culminant sous Henri III, qui sut renforcer sa position 
par l’alliance avec la papauté réformatrice 7. 

Mais le revers de la médaille fut que la royauté courait le risque de perdre sa 
force d’intégration. Les dernières années d’Henri III furent marquées par des 
conflits avec la haute noblesse 8. Le fait que l’empereur ait conféré le duché de 
Bavière à son épouse Agnès est vivement critiqué par l’historiographe Lampert 

5	 « Divina deinde laude dicta sacrificioque sollempniter celebrato descendebat rex ad palatium, 
et accedens ad mensam marmoream regio apparatu ornatam resedit cum pontificibus et 
omni populo ; duces vero ministrabant. Lothariorum dux Isilberhtus, ad cuius potestatem 
locus ille pertinebat, omnia procurabat ; Evurhardus mensae preerat, Herimannus Franco 
pincernis, Arnulfus equestri ordini et eligendis locandisque castris preerat ; Sigifridus vero, 
Saxonum optimus et a rege secundus, gener quondam regis, tunc vero affinitate coniunctus, 
eo tempore procurabat Saxoniam, ne qua hostium interim irruptio accidisset, nutriensque 
iuniorem Heinricum secum tenuit. Rex autem post haec unumquemque principum iuxta 
munificentiam regalem congruenti sibi munere honorans cum omni hilaritate dimisit 
multitidinem. » (Widukind de Corvey, Die Sachsengeschichte, éd. Paul Hirsch et Hans-
Eberhard Lohmann, 5e éd., MGH SS rer. Germ., 60, 1935, livre II, 2, p. 66-67.) La traduction 
est tirée de Cédric Giraud et Benoît-Michel Tock (dir.), Rois, reines et évêques. L’Allemagne 
aux xe et xie siècles. Recueil de textes traduits, Turnhout, Brepols, 2009, p. 27. 

6	 Stefan Weinfurter, Heinrich II. (1002-1024). Herrscher am Ende der Zeiten, 3e éd., Regensburg, 
Pustet, 2002. 

7	 Matthias Becher, « Heinrich III. (1039-1056) », dans Bernd Schneidmüller et Stefan 
Weinfurter (dir.), Die deutschen Herrscher des Mittelalters. Historische Portraits von 
Heinrich I. bis Maximilian I. (919-1519), München, C.H. Beck, 2003, p. 136-153, 572 ; Stefan 
Weinfurter, Das Jahrhundert der Salier (1024-1125), Ostfildern, Jan Thorbecke, 2004, 
p. 89-112 ; Daniel Ziemann, « Krise oder Höhepunkt des salischen Königtums ? », dans Tilman 
Struve (dir.), Die Salier, das Reich und der Niederrhein, Köln/Weimar/Wien, Böhlau, 2008, 
p. 13-45. 

8	 Egon Boshof, « Das Reich in der Krise. Überlegungen zum Regierungsausgang Heinrichs 
III. », Historische Zeitschrift, 228, 1979, p. 265-287. Sur le règne d’Henri III, voir en dernier 
lieu Gerhard Lubich et Dirk Jäckel (dir.), Heinrich III. Dynastie –Region –Europa, Wien/
Köln/Weimar, Böhlau, 2018, notamment le résumé de Gerhard Lubich, « Heinrich III.: 
Wirken und Wirkung. Ein Versuch über Stärke, Schwäche und Durchschnittlichkeit eines 
hochmittelalterlichen Herrschers », p. 219-241.



126

de Hersfeld, qui lui reproche d’avoir disposé du duché « privato iure » 9. 
Henri III ne faisait plus la différence entre sa propre personne et le royaume. 
Le fossé entre l’empereur et les princes ne cessait de se creuser. Des résistances 
apparurent dans toutes les contrées du royaume. En Allemagne du Sud se forma 
même une opposition qui envisageait le meurtre de l’empereur et l’élévation 
de l’ancien duc Conrad de Bavière 10. Si nous en croyons les affirmations de 
Lampert de Hersfeld, il y avait aussi une forte résistance en Saxe. Lors de la mort 
de l’empereur en 1056, des grands Saxons auraient décidé d’arracher le pouvoir 
à son fils Henri IV et de le tuer 11.

LA RESPONSABILITÉ DES PRINCES

Penchons-nous donc sur la succession de 1056 en la prenant comme 
premier test pour la question de savoir dans quelle mesure la royauté était 
capable de consolider le regnum 12. On s’attendrait à ce qu’après l’expérience 
mauvaise du style de gouvernement d’Henri III, les forces centrifuges aient 
pris le dessus. En fait, c’est l’inverse qui se produisit : dans un premier temps, le 
décès inopiné d’Henri III contribua à débloquer la situation. De concert avec 
Agnès, l’impératrice veuve, le pape Victor II régla la transition du pouvoir à 
Henri IV, âgé de six ans et sous la tutelle de sa mère. Malgré la résistance qu’ils 
avaient offerte à Henri III, les princes ne profitèrent pas de la faiblesse de la 
cour royale. Ils agirent plutôt dans l’intérêt général en apportant un soutien 
décisif au gouvernement de régence. Non seulement ils laissèrent à Agnès le 
duché de Bavière, mais ils lui concédèrent sans doute aussi de pouvoir désigner 
un successeur pour le cas où son fils mourrait prématurément. De plus, ils 

9	 « Cunradus filius imperatoris, dux Baioariae, obiit. Ducatum eius imperator imperatrici dedit 
privato iure, quoad vellet, possidendum. » (Lampert de Hersfeld, Annales, dans Lamperti 
monachi Hersfeldensis Opera, éd. Oswald Holder-Egger, MGH SS rer. Germ., 38, 1894, 
ad a. 1056, p. 70. )

10	 Wilhelm Störmer, « Bayern und der bayerische Herzog im 11. Jahrhundert. Fragen der 
Herzogsgewalt und der königlichen Interessenpolitik », dans Stefan Weinfurter et Helmuth 
Kluger (dir.), Die Salier und das Reich, Sigmaringen, Jan Thorbecke, 1991, 3 vol., t. I, Salier, 
Adel und Reichsverfassung, p. 503-547, ici p. 532-533.

11	 Lampert de Hersfeld, Annales, éd. cit., ad a. 1057, p. 71. Voir Ian S. Robinson, Henry IV of 
Germany, 1056-1106, Cambridge, Cambridge University Press, 1999, p. 63-64 ; Gerd Althoff, 
Heinrich IV., Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 2006, p. 44. En revanche, 
Florian Hartmann, « Und ewig kämpfen die Sachsen? Heinrich III. und das Herzogtum 
Sachsen », dans Gerhard Lubich et Dirk Jäckel (dir.), Heinrich III., op. cit., p. 73-86, ici 
p. 81-83, jette des doutes sur la fiabilité de Lampert.

12	 Pour le temps de la minorité d’Henri IV, voir Monika Suchan, Königsherrschaft im Streit. 
Konfliktaustragung in der Regierungszeit Heinrichs IV. zwischen Gewalt, Gespräch und 
Schriftlichkeit, Stuttgart, Anton Hiersemann, 1997, p. 32-51 ; Ian S. Robinson, Henry IV of 
Germany, op. cit., p. 19-62 ; Thilo Offergeld, Reges pueri. Das Königtum Minderjähriger im 
frühen Mittelalter, MGH Schriften, 50, 2003, p. 785-797 ; Stefan Weinfurter, Das Jahrhundert 
der Salier, op. cit., p. 115-132 ; Gerd Althoff, Heinrich IV., op. cit., p. 41-66. 



127

rolf große   Les princes com
m

e capita rei publice

semblent avoir promis de n’élire un roi qu’avec l’accord de l’impératrice veuve. 
Cela ressort d’une lettre adressée en 1076 par le pape Grégoire VII à ses partisans 
en Allemagne qui préméditaient d’élire un nouveau roi 13. Dans la situation 
créée par la mort d’Henri III, les princes étaient entièrement conscients de leur 
responsabilité envers le royaume. Une conception transpersonnelle du regnum 
était bien connue au moins depuis le temps de Conrad II, à qui son biographe 
Wipo fait dire : « Le roi meurt, mais le royaume demeure, comme demeure 
le navire dont le pilote tombe » (« Si rex periit, regnum remansit, sicut navis 
remanet, cuius gubernator cadit 14 ») : toutefois, pour les princes du milieu du 
xie siècle, l’unité et la pérennité du royaume s’incarnaient encore en la dynastie 
salienne. Ce devait être la dernière fois qu’ils lui attribuaient ce rôle. 

Six ans plus tard déjà, la confiance et la loyauté envers la cour royale étaient 
épuisées 15. Qu’on ait reproché à Agnès son manque d’autorité et qu’on ait 
condamné la composition de son entourage, n’a rien de surprenant. Cette forme 
de critique est souvent émise à l’égard du gouvernement d’une femme 16. Mais 
à cela s’ajoutait encore un élément qui devait déterminer l’attitude des princes 
dans les décennies à venir : les relations avec la Curie. Le gouvernement d’Agnès 
ne sut pas poursuivre l’étroite coopération avec la papauté réformatrice qu’avait 
engagée Henri III. Bien au contraire, le saint pontife s’était débarrassé de la 
tutelle salienne et avait pris lui-même la tête de la réforme de l’Église. Cette 
nouvelle situation conduisit à un conflit fondamental entre les deux pouvoirs, 
lequel culmina dans le schisme de Cadalus. La cour bascula dans l’opposition 
aux réformateurs 17. Les critiques à l’égard de l’impératrice se faisaient de plus 

13	 Das Register Gregors VII., éd. Erich Caspar, MGH Epp. sel., 2, 1929, 2 vol., t. I, no IV, 3, p. 299 ; 
Johann Friedrich Böhmer, Regesta Imperii, t. III, 2, 3, 1 : Die Regesten des Kaiserreiches unter 
Heinrich IV. 1056 (1050)-1065, éd. Tilman Struve, Köln/Wien, Böhlau, 1984, no 76, p. 26. Sur 
cette lettre, voir Wilhelm Berges, « Gregor VII. und das deutsche Designationsrecht », Studi 
Gregoriani, 2, 1947, p. 189-209, ici p. 193-196.

14	 Wipo, Gesta Chuonradi II. imperatoris, dans Wiponis Opera, éd. Harry Bresslau, MGH SS 
rer. Germ., 61, 3e éd., 1915, ch. 7, p. 30. La traduction est tirée de Cédric Giraud et Benoît-
Michel Tock (dir.), Rois, reines et évêques, op. cit., p. 226. À ce sujet, l’article de Helmut 
Beumann, « Zur Entwicklung transpersonaler Staatsvorstellungen », dans Das Königtum. 
Seine geistigen und rechtlichen Grundlagen. Mainauvorträge 1954, Lindau/Konstanz, Jan 
Thorbecke, 1956, p. 187-224, mérite encore d’être lu. 

15	 Quant au rôle d’Agnès, voir Mechthild Black-Veldtrup, Kaiserin Agnes (1043-1077). 
Quellenkritische Studien, Köln/Weimar/Wien, Böhlau, 1995, p. 351-380, et Anne Foerster, 
Die Witwe des Königs. Zu Vorstellung, Anspruch und Performanz im englischen und 
deutschen Hochmittelalter, Ostfildern, Jan Thorbecke, 2018, p. 97‑102, 121‑123, 177‑181. 

16	 Sur la critique formulée à l’encontre du gouvernement d’une femme, voir Matthäus Bernards, 
« Die Frau in der Welt und die Kirche während des 11. Jahrhunderts », Sacris erudiri, 20, 1971, 
p. 39-100, ici p. 75-80.

17	 Tilmann Schmidt, « Honorius II », dans Philippe Levillain (dir.), Dictionnaire historique de la 
papauté, Paris, Fayard, 1994, p. 820 ; Ian S. Robinson, Henry IV of Germany, op. cit., p. 36-43 ; 
Rudolf Schieffer, « Das Reformpapsttum und seine Gegenpäpste », dans Harald Müller et 
Brigitte Hotz (dir.), Gegenpäpste. Ein unerwünschtes mittelalterliches Phänomen, Wien/
Köln/Weimar, Böhlau, 2012, p. 71-82, ici p. 74-76. 



128

en plus vives et prenaient de l’ampleur, de sorte que plusieurs princes, à la tête 
desquels se trouvait l’archevêque Annon de Cologne, se décidèrent à agir et 
enlevèrent le jeune roi 18. 

Annon ne veilla pas seulement à ce que l’épiscopat allemand reconnaisse 
Alexandre II comme pape en mettant ainsi fin au schisme, il profita aussi de sa 
position pour renforcer son propre diocèse 19. Il serait injuste de lui reprocher de 
n’avoir poursuivi que ses propres objectifs : la disposition qu’il promulgua, selon 
laquelle le conseil de régence devait toujours être présidé par l’évêque du diocèse 
dans lequel le roi itinérant séjournait, indique qu’il voulut faire participer le plus 
grand nombre d’évêques à la responsabilité 20. L’archevêque était apparemment 
guidé par l’idée d’une « communauté d’action » des princes 21. Cet aspect le 
distingue sur le fond de son confrère, Adalbert de Hambourg-Brême. Adalbert, 
qui faisait partie du conseil de régence depuis 1063, put gagner la confiance du 
jeune roi et arriva peu à peu à écarter Annon. Lui aussi se souciait des avantages 
de sa propre Église : malgré tout, à la différence d’Annon, il n’était pas disposé à 
faire participer d’autres princes au gouvernement. Il se vantait même de n’avoir 
que deux maîtres – le roi et le pape 22. Sa relation étroite avec le roi l’opposa aux 
autres princes, qui finirent par le chasser de la cour 23.

Les événements qui se déroulèrent pendant la tutelle d’Henri IV montrent 
clairement que, pour les princes, le royaume s’incarnait dans le roi. Mais ni 

18	 Johann Friedrich Böhmer, Regesta Imperii, t. III, 2, 3, 1, Die Regesten des Kaiserreiches unter 
Heinrich IV., éd. cit., no 252, p. 103-104 ; Georg Jenal, Erzbischof Anno II. von Köln (1056‑75) 
und sein politisches Wirken. Ein Beitrag zur Geschichte der Reichs- und Territorialpolitik 
im 11. Jahrhundert, Stuttgart, Anton Hiersemann, 1974, 2 vol., t. I, p. 175-195 ; Rudolf 
Schieffer, « Erzbischöfe und Bischofskirche von Köln », dans Stefan Weinfurter et Frank 
Martin Siefarth (dir.), Die Salier und das Reich, op. cit., t. II, p. 1-29, ici p. 10-11. 

19	 Georg Jenal, Erzbischof Anno II. von Köln (1056-75) und sein politisches Wirken…, op. cit., 
t. I, p. 56-154, t. II, p. 196-281 ; Rudolf Schieffer, « Die Zeit der späten Salier (1056-1125) », 
dans Franz Petri et Georg Droege (dir.), Rheinische Geschichte, Düsseldorf, Schwann, 1983, 
3 vol., t. I/3, Hohes Mittelalter, p. 121-198, ici p. 127-130, 157-159 ; Odilo Engels (dir.), « Der 
Reichsbischof (10. und 11. Jahrhundert) », dans Peter Berglar et Odilo Engels, Der Bischof 
in seiner Zeit. Bischofstypus und Bischofsideal im Spiegel der Kölner Kirche. Festgabe für 
Joseph Kardinal Höffner, Erzbischof von Köln, Köln, Bachem, 1986, p. 41-94, ici p. 80-82 ; 
Rudolf Schieffer, « Erzbischöfe und Bischofskirche von Köln », art. cit., p. 11-14.

20	 « Episcopus, ut invidiam facti mitigaret, ne videlicet privatae gloriae pocius quam communis 
commodi ratione haec admisisse videretur, statuit, ut episcopus quilibet, in cuius diocesi 
rex dum temporis moraretur, ne quid detrimenti res publica pateretur, provideret et causis, 
quae ad regem delatae fuissent, potissimum responderet. » (Lampert de Hersfeld, Annales, 
éd. cit., ad a. 1062, p. 80.)

21	 Jutta Schlick, König, Fürsten und Reich, op. cit., p. 15 : « Denn offenbar kam bereits in dieser 
Zeit eine Idee auf, die in der weiteren Entwicklung große Bedeutung erlangen sollte : die Idee 
der Handlungsgemeinschaft der Fürsten. » 

22	 Adam de Brême, Hamburgische Kirchengeschichte, éd. Bernhard Schmeidler, MGH SS 
rer. Germ., 2, 3e éd., 1917, livre III, 78, p. 225.

23	 Johann Friedrich Böhmer, Regesta Imperii, t. III, 2, 3, 2 : Die Regesten des Kaiserreiches unter 
Heinrich IV. 1065-1075, éd. Tilman Struve, Gerhard Lubich et Dirk Jäckel, Köln/Weimar/Wien, 
Böhlau, 2010, no 431, p. 36-37.



129

rolf große   Les princes com
m

e capita rei publice

celui-ci ni sa mère ne pouvaient faire face aux tâches à accomplir. Pour cette 
raison, les princes assumèrent la responsabilité collectivement. Face au roi, 
ils s’allièrent en une communauté d’action et demandèrent à participer au 
gouvernement. Ils créèrent ainsi une structure à laquelle on pouvait recourir en 
période de crise, et qui se consolida dans les années suivantes. 

LA RÉSISTANCE DES SAXONS

La crise éclata dès la fin du gouvernement de régence. Les efforts d’Henri IV 
pour renforcer la présence royale en Saxe y suscitèrent la résistance acharnée de 
la population, y compris la noblesse 24. Henri menait une politique semblable 
à celle des nobles et devenait ainsi leur concurrent. Mais le Salien ne fut pas 
confronté à l’opposition des seuls grands ; les sources contemporaines soulignent 
que ce fut « tout le peuple saxon » qui se dressa contre Henri IV 25. La Saxe était 
le pays d’origine des Ottoniens, qui y séjournaient très souvent, même après 
leur accession au trône 26. Henri III, le Salien, reprit cette pratique. Pourtant, 
les Saxons ne perçurent pas la présence de ce dernier comme une marque de 
distinction, mais comme un contrôle pesant. Cela conduisit à une opposition 
croissante dont nous ne sommes informés qu’après la mort de l’empereur 27. 

24	 Sur le conflit d’Henri IV avec les Saxons, voir Wolfgang Giese, Der Stamm der Sachsen und 
das Reich in ottonischer und salischer Zeit. Studien zum Einfluß des Sachsenstammes auf die 
politische Geschichte des deutschen Reichs im 10. und 11. Jahrhundert und zu ihrer Stellung 
im Reichsgefüge mit einem Ausblick auf das 12. und 13. Jahrhundert, Wiesbaden, Franz 
Steiner, 1979, p. 32-61, 149-186 ; Monika Suchan, Königsherrschaft im Streit, op. cit., p. 61-70, 
90-93, 145-162 ; Ian S. Robinson, Henry IV of Germany, op. cit., p. 63-104 ; Jutta Schlick, König, 
Fürsten und Reich, op. cit., p. 17-26 ; Stefan Weinfurter, Das Jahrhundert der Salier, op. cit., 
p. 136‑143 ; Gerd Althoff, Heinrich IV., op. cit., p. 86-115.

25	 Lampert de Hersfeld, Annales, éd. cit., ad a. 1073, p. 149 : « His auctoribus orta sedicio ita 
brevi totum Saxoniae populum quasi rabie quadam infecit, ut omnis dignitas, omnis condicio, 
omnis aetas, quae modo faciendis stipendiis idonea foret, uno animo, pari voluntate ad arma 
conclamaret et se sub sacramento promitteret aut obstinate morituros aut gentem suam in 
libertatem vindicaturos » ; Brunon, Buch vom Sachsenkrieg, éd. Hans-Eberhard Lohmann, 
Leipzig, Karl W. Hiersemann, MGH Dt. MA, 2, 1937, chap. 23, p. 28 : « Constituto itaque die 
et loco, quo omnes cum omnibus Saxonibus convenirent et de libertate communi, quam sibi 
videbant ereptum iri, communiter agerent, ita sunt singuli ad sua reversi, quasi numquam 
amplius ad regis servitium venturi » ; voir Jutta Schlick, König, Fürsten und Reich, op. cit., 
p. 22.

26	 Eckhard Müller-Mertens, « Reich und Hauptorte der Salier : Probleme und Fragen », dans 
Stefan Weinfurter et Helmuth Kluger (dir.), Die Salier und das Reich, op. cit., t. I, Salier, Adel und 
Reichsverfassung, p. 139-158, ici p. 144-148, 156 ; Hagen Keller, « Herrschaftsrepräsentation 
im ottonischen Sachsen. Ergebnisse und Fragen », dans Gerd Althoff et Ernst Schubert (dir.), 
Herrschaftsrepräsentation im ottonischen Sachsen, Sigmaringen, Jan Thorbecke, 1998, 
p. 431-452.

27	 Egon Boshof, « Das Reich in der Krise », art. cit., p. 275-280. Cependant, Florian Hartmann, 
« Und ewig kämpfen die Sachsen? », art. cit., p. 86 est plus réservé et date l’opposition 
du règne d’Henri IV seulement : « So besehen, haben erst die Neuausrichtungen der 
Königsherrschaft unter dem jungen Heinrich IV. seit 1065 zur Rebellion in Sachsen geführt, 
wofür dann auch bald die ersten Belege namhaft zu machen sind. »



130

Malgré cette résistance, Henri IV, lui aussi, s’efforça d’exploiter les ressources 
de la Saxe à son propre profit. La construction de châteaux par le roi affectait au 
premier chef la population rurale, obligée de fournir de nouvelles redevances. 
Cela suscita en eux le sentiment que le roi rompait avec de vieilles habitudes. 
Ils craignaient de perdre de manière humiliante la liberté héritée de leurs 
parents : « acceptam a parentibus libertatem per dedecus amittere 28 ». De surcroît, 
la garnison des châteaux comprenait des ministériaux souabes. Le respect des 
dispositions royales était ainsi contrôlé par des hommes étrangers au pays et 
d’un rang inférieur. Le roi, à qui revenait de maintenir et garantir l’ordre, le 
rompait. Il n’agissait pas de la manière qu’on aurait pu attendre d’un roi, mais 
comme un noble ayant pour but de consolider sa position. En cas de conflit, 
il ne pouvait plus remplir sa tâche de médiateur, puisque il était devenu partie 
lui-même 29.

Alors que la guerre était sur le point d’éclater, les deux parties consentirent à 
ce que des médiateurs explorent les possibilités d’une paix : Henri IV envoya 
quatre évêques et un duc aux Saxons. Au terme de longues négociations, les 
Saxons acceptèrent de se soumettre. En contrepartie, les médiateurs certifièrent 
sous serment que le roi protègerait leur vie, leur liberté et leurs droits. Mais après 
la reddition des Saxons, Henri IV ne se sentit plus lié par cet accord et fit placer 
en détention des nobles saxons dans des endroits reculés du royaume. Le roi 
ne respectait plus les règles du jeu et perdait ainsi sa puissance d’intégration 30. 

L’opposition en Saxe semble être parvenue à unir les forces de toute la 
population 31. Dans les sources, il n’est pas question de divergences d’opinions 
entre les Saxons. Selon le récit de Lampert de Hersfeld, tout le peuple saxon se 
révolta contre le roi : il forma une « coniuratio 32 ». Et Brunon de Mersebourg, 
dans sa Guerre des Saxons, relate que tous les habitants aptes au service armé furent 
enjoints à la lutte 33. Cela donne l’impression qu’une communauté de destins 
se forma pour défendre sa propre liberté. Celle-ci est l’élément unificateur : 
les sources racontent de façon unanime que les Saxons voulaient défendre 
leur « libertas », les « leges patriae », « iura patria » ou « iustitiae maiorum » 34. 

28	 Lampert de Hersfeld, Annales, éd. cit., ad a. 1073, p. 148.
29	 Jutta Schlick, König, Fürsten und Reich, op. cit., p. 19.
30	 Lampert de Hersfeld, Annales, éd. cit., ad a. 1075, p. 238-239. Voir Gerd Althoff, « Der König 

als Konfliktpartei. Möglichkeiten und Grenzen von Vermittlung im Hochmittelalter », dans 
Frieden stiften. Vermittlung und Konfliktlösung vom Mittelalter bis heute, Darmstadt, 
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 2011, p. 81-97, ici p. 89-91 ; en revanche, Hermann Kamp, 
Friedensstifter und Vermittler im Mittelalter, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 
2001, p. 169‑170 se montre critique face au récit de Lampert.

31	 Jutta Schlick, König, Fürsten und Reich…, op. cit., p. 22.
32	 Lampert de Hersfeld, Annales, éd. cit., ad a. 1073, p. 148.
33	 Brunon, Buch vom Sachsenkrieg, éd. cit., chap. 26, p. 30-31.
34	 Jutta Schlick, König, Fürsten und Reich, op. cit., p. 19.



131

rolf große   Les princes com
m

e capita rei publice

Étroitement liée à la liberté est l’entière fidélité à l’Église. Dès 1073, des insurgés 
font dire à Henri IV qu’ils se battent « pro ecclesia Dei, pro fide christiana, pro 
libertate etiam sua » 35. Les Saxons s’opposent à Henri puisqu’il viola l’ordre : ils 
agissent « communis commodi racione », « pour le bien commun » 36. Leur projet 
d’élire leur propre roi, dont nous parle Lampert de Hersfeld, fut la réponse 
logique à cette situation 37 : Henri IV ne possédait plus la puissance d’intégration. 
Pour les Saxons, tout comme pour les princes, le regnum s’incarnait toujours 
dans le roi. Le facteur décisif était leur rapport à ce dernier. Aux yeux des Saxons, 
le royaume n’était pas encore un objet abstrait auquel on pouvait adhérer : 
puisqu’ils rejetaient le Salien, il leur fallait sortir du royaume 38. 

L’EXCLUSION DU ROI

De la même manière que les Saxons voulaient se battre non seulement pour 
leur propre liberté, mais aussi pour celle de l’Église, la politique d’Henri à 
l’égard de celle-ci jouait un rôle central pour les princes 39. Déjà, le schisme de 
Cadalus avait démontré combien ils prenaient au sérieux le conflit entre regnum 
et sacerdotium 40. Le comportement d’Henri vis-à-vis des Saxons avait troublé 
la paix et la concorde. Mais, pour les princes, la concordia regni et sacerdotii 
était tout aussi décisive. Par son conflit avec le pape, le roi avait détruit cette 
concorde et exposé le royaume à une crise profonde. Tout comme en 1062, lors 
de l’enlèvement du roi mineur, les princes prirent l’initiative. Pourtant, cette 
fois, ils ne protégèrent pas Henri de sa mère, mais le regnum du roi 41 : Henri fut 
exclu du royaume. 

35	 Lampert de Hersfeld, Annales, éd. cit., ad a. 1073, p. 152.
36	 Ibid., ad a. 1073, p. 149.
37	 Ibid., ad a. 1074, p. 179 ; ad a. 1075, p. 233 : « proinde malae rei, pessimae spei unicum hoc 

remedium et adversus insolentiam hostium vehemens telum esse, si regem sibi crearent et 
in eius verba iurarent se pro patria, pro coniugibus, pro liberis, pro legibus, pro libertate sua 
usque ad mortem militaturos esse. »

38	 Reinhard Schneider, « Das Königtum als Integrationsfaktor im Reich », dans Joachim 
Ehlers  (dir.), Ansätze und Diskontinuität deutscher Nationsbildung im Mittelalter, 
Sigmaringen, Jan Thorbecke, 1989, p. 59-82, ici p. 62 ; Jutta Schlick, König, Fürsten und Reich, 
op. cit., p. 31.

39	 Sur la querelle d’Henri IV avec la papauté, voir Monika Suchan, Königsherrschaft im Streit, 
op. cit., p. 3-14, 70-80, 93-145 ; Ian S. Robinson, Henry IV of Germany, op. cit., p. 105-235, 
275-295 ; Jutta Schlick, König, Fürsten und Reich, op. cit., p. 26-48 ; Stefan Weinfurter, 
Das Jahrhundert des Salier, op. cit., p. 149-162 ; Gerd Althoff, Heinrich IV., op. cit., p. 116-
195, 209-219. ; Ernst-Dieter Hehl, Gregor VII. und Heinrich IV., in Canossa 1077. Paenitentia 
– absolutio – honor, Wiesbaden, Harrassowitz, 2019, p. 116‑122.

40	 Voir supra, p. 127.
41	 Jutta Schlick, König, Fürsten und Reich, op. cit., p. 40.



132

C’est ce que l’on voit déjà dans les diètes 42. Dès avril 1076, les ducs de Souabe, 
Bavière et Carinthie tinrent avec leurs partisans une assemblée sans le roi. 
Celle-ci fut la première d’une série de diètes sans roi, auxquelles participèrent 
bientôt aussi les Saxons. Après de longues années de guerres, le royaume de 
Germanie retrouvait sa cohésion dans l’opposition des princes. Leur position 
était renforcée par le fait d’avoir trouvé un allié en Grégoire VII. En 1077, ils 
adoptèrent une position extrême : lors de la diète de Forchheim, ils s’érigèrent 
en juges à l’égard d’Henri IV et le destituèrent, puisque il était indigne d’être 
roi. À sa place, ils élurent Rodolphe de Rheinfelden comme nouveau roi 43. Les 
sources soulignent que les princes agirent en tant que communauté 44. Tout 
comme en 1056, lors de la mort d’Henri III et la transition du pouvoir à son 
fils mineur, les princes montraient qu’ils se sentaient pleinement responsables 
de l’état du royaume.

En 1056, les princes voyaient le royaume incarné dans la personne du roi 
et soutenaient le gouvernement de régence. En 1077, en revanche, ils se 
considéraient eux-mêmes comme les porteurs du royaume. De la même manière 
que les pouvoirs ecclésiastiques et séculiers développèrent dans la seconde 
moitié du xie siècle une nouvelle identité et durent redéfinir leurs rapports 
mutuels 45, les relations entre les princes ainsi que celles des princes avec le roi se 
transformèrent également. L’interaction des princes aboutit à ce que, dans une 
situation de crise, le royaume garde sa capacité d’agir et conserve son unité 46. 
La crise était une crise de la royauté, et non pas une crise du royaume. 

Henri IV réussit bien à triompher des antirois, et avec son fils Henri V, le 
pouvoir resta encore pendant une génération aux mains de la dynastie salienne. 
Mais le déplacement des rapports de force n’était plus réversible. Le concordat 
de Worms fut précédé du traité de Wurtzbourg conclu en 1121 entre Henri V 
et les princes pour régler les conflits au sein du royaume 47. Dès le début du 

42	 Peter Moraw, « Reichstag (ältere Zeit) », dans Handwörterbuch zur deutschen Rechtsgeschichte, 
Berlin, Erich Schmidt, 1985-1990, 5 vol., t. IV, Protonotarius apostolicus-Strafprozessordnung, 
col. 781-786, ici col. 782 ; Jutta Schlick, König, Fürsten und Reich, op. cit., p. 32-42.

43	 Walter Schlesinger, « Die Wahl Rudolfs von Schwaben zum Gegenkönig 1077 in Forchheim », 
dans Ausgewählte Aufsätze, 1965-1979, Sigmaringen, Jan Thorbecke, 1987, p. 273-296 ; voir 
aussi Ian S. Robinson, Henry IV of Germany, op. cit., p. 166-170. 

44	 Jutta Schlick, König, Fürsten und Reich, op. cit., p. 45.
45	 À ce sujet, voir Johannes Laudage, Priesterbild und Reformpapsttum im 11. Jahrhundert, Köln/

Wien, Böhlau, 1984, p. 251-267, et plus récemment Guy Lobrichon, « Les réformateurs ont-ils 
inventé les laïcs (c. 1000-c. 1110) ? », Revue d’histoire de l’Église de France, 96, 2010, p. 29-41.

46	 Hagen Keller, « Schwäbische Herzöge als Thronbewerber: Hermann II. (1002), Rudolf von 
Rheinfelden (1077), Friedrich von Staufen (1125). Zur Entwicklung von Reichsidee und 
Fürstenverantwortung, Wahlverständnis und Wahlverfahren im 11. und 12. Jahrhundert », 
Zeitschrift für die Geschichte des Oberrheins, 131, 1983, p. 123-162, ici p. 139 ; Jutta Schlick, 
König, Fürsten und Reich, op. cit., p. 44. 

47	 « Principum de restituenda pace consilium Wirceburgense », MGH Leges Const., 1, 911-
1197, éd. Ludwig Weiland, 1893, no 106, p. 158. Voir Bernd Schneidmüller, « Konsensuale 



133

rolf große   Les princes com
m

e capita rei publice

texte, on parle de la « controversia inter domnum imperatorem et regnum », 
« entre l’empereur et le royaume ». Ensuite, les princes obligent l’empereur à 
l’obéissance au pape et à la conclusion de la paix avec lui. Ils déclarent vouloir 
veiller à ce que son honor ne soit pas réduit dans le cadre des négociations 
avec la Curie. Dans le contexte du traité de Wurtzbourg, Ekkehard de Aura 
relate que l’empereur aurait dû céder devant « tot capita rei publicę », devant 
« tant de têtes de l’État » 48. Les rapports entre roi, princes et royaume s’étaient 
recomposés de manière fondamentale en l’espace de sept décennies. Roi et 
regnum se transformèrent en deux facteurs différents. Ce n’était plus le roi qui 
représentait le royaume, mais les princes 49. Le royaume devint un objet abstrait 
qui conservait sa capacité d’agir sans ou même contre le roi 50. Ce dernier perdit 
son rôle pivot. 

Si nous employons les termes mentionnés au début de notre exposé, en 
l’occurrence lien et exclusion 51, nous pouvons relever que l’exclusion du roi du 
royaume va de pair avec le lien entre les princes et l’identification de ces derniers 
avec le regnum. Ce processus, dans lequel exclusion et lien se conditionnent 
mutuellement, dote le regnum de la stabilité et de l’unité 52. Les parallèles avec 
le mouvement de la réforme de l’Église sont évidents : de la même manière que 
les princes poussent le roi hors du royaume, les réformateurs le font sortir de 
l’ecclesia en rappelant son état laïc 53. 

UNE NOUVELLE UNITÉ D’ACTION

Après la mort d’Henri V sans enfant en 1125, l’occasion se présenta aux princes 
d’élire un roi qui accepte tant la conciliation avec le pape que le rôle éminent 

Herrschaft. Ein Essay über Formen und Konzepte politischer Ordnung im Mittelalter », dans 
Paul-Joachim Heinig et al. (dir.), Reich, Regionen und Europa in Mittelalter und Neuzeit. 
Festschrift für Peter Moraw, Berlin, Duncker und Humblot, 2000, p. 53-87, ici p. 71-72 ; Stefan 
Weinfurter, Das Jahrhundert der Salier, op. cit., p. 180-185 ; Jutta Schlick, König, Fürsten 
und Reich, op. cit., p. 78-80 ; Rolf Große, Du royaume franc aux origines de la France et de 
l’Allemagne, op. cit., p. 167. 

48	 Ekkehard d’Aura, « Chronik », dans Frutolfs und Ekkehards Chroniken und die anonyme 
Kaiserchronik, éd. Franz-Josef Schmale et Irene Schmale-Ott, Darmstadt, Wissenschaftliche 
Buchgesellschaft, 1972, ad a. 1121, p. 352.

49	 Stefan Weinfurter, Das Jahrhundert der Salier, op. cit., p. 185. Gerhard Lubich, « Statt einer 
Zusammenfassung : Worms, das Reich und Europa – Dimensionen eines gescheiterten 
Kriegszugs », dans Gerhard Lubich (dir.), Heinrich V. in seiner Zeit. Herrschen in einem 
europäischen Reich des Hochmittelalters, Wien/Köln/Weimar, Böhlau, 2013, p. 301‑337, ici 
p. 320.

50	 Paul Millotat, Transpersonale Staatsvorstellungen in den Beziehungen zwischen Kirche und 
Königtum der ausgehenden Salierzeit, Rheinfelden/Freiburg im Breisgau/Berlin, Schäuble, 
1989, p. 300.

51	 Voir supra, p. 124.
52	 Stefan Weinfurter, Das Jahrhundert der Salier, op. cit., p. 188.
53	 Johannes Laudage, Priesterbild und Reformpapsttum im 11. Jahrhundert, op. cit., p. 251‑267.



134

des princes. Le choix se porta sur le duc des Saxons, Lothaire de Supplinbourg, 
qui avait été à la tête de l’opposition saxonne contre Henri V 54. Ce qui fut 
décisif dans son élection, ce fut son aptitude à cette dignité, et non pas un lien 
familial avec le prédécesseur salien. Son règne fut marqué par une coopération 
étroite avec les princes, par un gouvernement sur la base du consensus. Il 
convient de relever qu’il ne compta pas ses années de règne à partir du jour de 
son couronnement, mais à partir de celui de son élection par les princes 55. L’idée 
de la concordia qu’il voulait créer ou conserver, surtout la concordia ecclesiae et 
regni, devint le motif primordial de son gouvernement 56. De ce fait, il répondit 
à ce que les princes avaient exigé d’Henri IV et de son fils Henri V. 

Ce n’est pourtant pas sur Lothaire III que sera centrée la dernière partie de 
notre exposé, mais sur les deux Staufen, Conrad III et Frédéric Barberousse 57. 
Car, en suivant les pas de Lothaire, ils parvinrent tous deux à réunir roi, princes 
et regnum dans une nouvelle unité d’action. Le terme concordia céda sa place 
à celui d’honor, c’est-à-dire le rang et l’honneur du royaume, auquel roi et 
princes doivent veiller 58. Ce terme jouait déjà un rôle essentiel. Par le traité de 
Wurtzbourg, mentionné plus haut, les princes s’engagèrent à veiller lors des 
négociations avec la Curie à ce que l’honor regni soit respecté. Conrad employait 
le terme d’honor dans ses diplômes 59. Il considérait la défense de celui-ci comme 
sa tâche la plus noble 60.

Barberousse, son successeur, développa et instrumentalisa cette idée pour sa 
propre politique. En demandant aux princes de veiller avec lui sur le respect 
de l’honneur du royaume, il arriva à créer la base d’une communauté d’action 

54	 Sur le règne de Lothaire III, voir Gerd Althoff, « Lothar III. (1125-1137) », dans Bernd 
Schneidmüller et Stefan Weinfurter (dir.), Die deutschen Herrscher des Mittelalters, op. cit., 
p. 201-216, 576-578 ; Jutta Schlick, König, Fürsten und Reich, op. cit., p. 83-129 ; Alfred 
Haverkamp, Zwölftes Jahrhundert, 1125-1198, Stuttgart, Klett-Cotta, 2003, p. 56-66.

55	 Jutta Schlick, König, Fürsten und Reich, op. cit., p. 116.
56	 Ibid., p. 107.
57	 Sur la politique de Conrad III et de Barberousse, voir Gerd Althoff, « Konrad III. (1138-1152). Mit 

Heinrich (1147-1150) », dans Bernd Schneidmüller et Stefan Weinfurter (dir.), Die deutschen 
Herrscher des Mittelalters, op. cit., p. 217-231, 578-579 ; Joachim Ehlers, « Friedrich I. 
Barbarossa (1152-1190) », ibid., p. 232-257, 579-581 ; Jutta Schlick, König, Fürsten und Reich, 
op. cit., p. 131-178 ; Alfred Haverkamp, Zwölftes Jahrhundert, op. cit., p. 66-88, 111-179 ; Knut 
Görich, Friedrich Barbarossa. Eine Biographie, München, C. H. Beck, 2011. 

58	 À propos du terme d’honor imperii, voir Knut Görich, Die Ehre Friedrich Barbarossas. 
Kommunikation, Konflikt und politisches Handeln im 12. Jahrhundert, Darmstadt, 
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 2001, p. 2-11, 17-22. 

59	 Die Urkunden Konrads III. und seines Sohnes Heinrich, éd. Friedrich Hausmann, MGH DD, 9, 
1969, p. 780 (index). Sur l’usage de ce terme dans les diplômes royaux des xie et xiie siècles, 
voir Gottfried Koch, Auf dem Wege zum Sacrum imperium. Studien zur ideologischen 
Herrschaftsbegründung der deutschen Zentralgewalt im 11. und 12. Jahrhundert, Wien/Köln/
Graz, Böhlau, 1972, p. 140-147 ; Knut Görich, Die Ehre Friedrich Barbarossas, op. cit., p. 18, 
387, n. 9.

60	 Jutta Schlick, König, Fürsten und Reich, op. cit., p. 142-145. 



135

rolf große   Les princes com
m

e capita rei publice

reliant entre eux roi, princes et royaume 61. Le conflit de la papauté réformatrice 
avait également eu pour conséquence que la royauté perde sa sacralité 62. Pour 
la première fois, en 1157, la chancellerie de Barberousse employa le terme de 
sacrum imperium 63. La sacralité, qui avait caractérisé auparavant le roi, fut 
transférée à l’Empire : c’est lui qui était sacral et dont l’honor était à respecter. 
Une déclaration fondamentale sur la question de savoir qui attribuait le pouvoir 
fut prononcée par Barberousse en 1157 comme réponse à l’affrontement avec 
les légats pontificaux lors de la diète de Besançon 64. Rappelons que ceux-ci 
avaient soutenu que Barberousse aurait reçu l’Empire du saint pontife 65. Dans 
une lettre qui devait être diffusée dans tout le pays, Barberousse rejeta cette 
idée comme une violation de l’honor imperii et déclara avoir reçu « regnum 
et imperium per electionem principum a solo deo » 66. C’était Dieu qui lui avait 
conféré le règne, par l’élection des princes. Les princes devenaient ainsi les 
médiateurs entre Dieu et le roi. 

La politique des Saliens avait conduit à ce que le roi soit exclu du regnum et 
que les princes se structurent en une communauté distincte. Barberousse put 
en atténuer les conséquences. Les princes étaient la seule instance entre Dieu 
et le roi. Ils étaient les porteurs du royaume et par conséquent les garants de sa 
sacralité. En le transmettant au roi par leur élection, ils légitimaient sa position. 
Tous ensembles, roi et princes préservaient son honor 67. La royauté fut ainsi 
en mesure de récupérer la force d’intégration qu’elle avait perdue à la fin du 
règne salien. Le roi n’était plus l’incarnation du regnum, mais il assumait la 
responsabilité de son existence de la même manière que les princes. Or, même 
Barberousse ne put gouverner sans ou contre les princes. Lors de l’éviction 
d’Henri le Lion, il agit sous leur pression : ils l’obligèrent à jurer de ne plus 
jamais restituer à Henri ses anciens droits. De cette façon, Barberousse avait 
même perdu un des principaux privilèges du souverain, celui de pardonner 68. 

61	 Ibid., p. 177-178, 182-183, 190.
62	 Franz-Reiner Erkens, Herrschersakralität im Mittelalter. Von den Anfängen bis zum 

Investiturstreit, Stuttgart, Kohlhammer, 2006, p. 210-214.
63	 Die Urkunden Friedrichs I., 5 vol., t. I, 1152-1158, éd. Heinrich Appelt e. a., MGH DD, 10, 1975, 

no 163, p. 279-280. Sur le terme de sacrum imperium, voir Gottfried Koch, Auf dem Wege zum 
Sacrum imperium, op. cit., ici p. 260-279.

64	 Johann Friedrich Böhmer, Regesta Imperii, t. IV, 2, 1 : Die Regesten des Kaiserreiches unter 
Friedrich I. 1152 (1122)-1158, éd. Ferdinand Opll et Hubert Mayr, Wien/Köln/Graz, Böhlau, 
1980, no 491, p. 154-155 ; voir Knut Görich, Friedrich Barbarossa, op. cit., p. 268-282.

65	 Rolf Große, Du royaume franc aux origines de la France et de l’Allemagne, op. cit., p. 92-93.
66	 Die Urkunden Friedrichs I., t. I, éd. Heinrich Appelt e. a., no 186, p. 313-315. 
67	 Jutta Schlick, König, Fürsten und Reich, op. cit., p. 176-178 ; Knut Görich, Die Ehre Friedrich 

Barbarossas, op. cit., p. 21.
68	 Bernd Schneidmüller, « Konsensuale Herrschaft », art. cit., p. 74-75 ; Knut Görich, Friedrich 

Barbarossa, op. cit., p. 461-485 ; Gerd Althoff, Die Macht der Rituale. Symbolik und Herrschaft 
im Mittelalter, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 2e éd., 2013, p. 154-155.



136

Avec Frédéric Ier, nous arrivons à la fin de notre exposé. Celui-ci a couvert 
une large période, du milieu du xie jusqu’à la seconde moitié du xiie siècle. 
Notre objectif consistait à développer les rapports en mutation entre roi, 
regnum et princes. Même si, au temps des premiers Saliens, une conception 
transpersonnelle du regnum existait déjà, celui-ci fut identifié à la personne du 
roi – et cela encore pour longtemps. Cette idée est reflétée dans le comportement 
des princes après la mort d’Henri III et surtout dans celui des Saxons lors de 
leur guerre contre Henri IV. Se sentant menacés dans leur liberté par le Salien, 
les Saxons décidèrent d’élire leur propre roi et de quitter le royaume : puisqu’ils 
rejetaient Henri IV, ils n’avaient plus le sentiment de faire partie du royaume. 
La crise dans laquelle entra le regnum pendant la minorité d’Henri IV, le conflit 
entre celui-ci et les Saxons d’une part, la papauté de l’autre conduisirent à ce 
que les princes assument collectivement la responsabilité pour le royaume. Cela 
trouva son expression la plus nette dans le traité de Wurtzbourg signé en 1121, 
qui opérait une distinction entre rex et regnum, ce dernier représenté par les 
princes qui garantissaient son honor : au lien des princes entre eux correspondait 
l’exclusion du roi du royaume. Ce furent les princes et non le roi qui rendirent 
au royaume son identité et sa cohésion. Il ne s’agissait pas seulement de faire 
participer les princes au gouvernement et de régner sur la base d’un consensus. 
Ces mutations avaient une portée encore plus grande : le royaume de Germanie 
état désormais incarné dans les princes. De cette manière furent mises en place 
des structures qui devaient déterminer l’histoire allemande bien au-delà du 
Moyen Âge. 



com
m

unitas regni  •   sup  •   2020

137

OFFICIERS DU ROI OU OFFICIERS DU ROYAUME ?  
LES GRANDS OFFICES DE COUR EN ANGLETERRE 

AU XIIIe ET AU DÉBUT DU XIVe SIÈCLE 1

Jörg Peltzer 
Université de Heidelberg

En France, en Angleterre et dans l’Empire, on observe, au cours du xiiie siècle, 
un changement dans les titres des grands officiers de la cour royale. On ne parlait 
plus de connétable ou de maréchal du roi, mais de connétable ou de maréchal 
du royaume ou de l’Empire 2 : on ne se référait plus au roi, mais au royaume. 
Dans l’Empire, ce développement fut concomitant de l’accroissement de la 
responsabilité des titulaires des grands offices, les Électeurs, pour les affaires 
impériales 3. Pour la France, une étude approfondie de ce phénomène reste à 

1	 Ces recherches font partie d’une étude comparée du rang princier en Angleterre et dans 
l’Empire aux xiiie et xive siècles. Elles ont été effectuées partiellement dans le cadre du 
groupe de recherche RANK financé par le European Research Council (Conseil européen 
de la recherche) sous le VIIe Programme-cadre de recherche et développement de l’Union 
européenne (FP7 /2007-2013) / ERC Grant agreement n° 204905 (RANK). Je remercie 
vivement Frédérique Lachaud et Richard Sharpe pour leurs conseils. Je remercie aussi Hugh 
Doherty, Jean Dunbabin et les participants du séminaire « Medieval Encounters » de Nora 
Berend, Cambridge, d’avoir discuté le sujet avec moi. Un grand merci est aussi dû à David 
Crouch, qui m’a donné la permission d’exploiter sa collection de transcriptions des chartes 
comtales jusqu’en 1300 (The Comital Acta-Project, University of Hull), ce qui fournit la base 
pour une analyse systématique des titres comtaux. Sauf indication contraire, j’ai lu les 
chartes dans l’original ou en copie.

2	 En France, ce changement semble avoir pris place dans les premières années du xiiie siècle : 
voir Bertrand Schnerb, « L’Honneur de la maréchaussée ». Maréchalat et maréchaux en 
Bourgogne des origines à la fin du xve siècle, Turnhout, Brepols, 2000, p. 29, pour le cas 
du maréchal. Pour les grands offices en France sous Louis VII et Philippe Auguste, voir 
Éric Bournazel, Le Gouvernement capétien au xiie siècle, 1108-1180. Structures sociales et 
mutations institutionnelles, Paris, PUF, 1975, p. 93-127 ; John W. Baldwin, The Government of 
Philip Augustus. Foundations of French Royal Power in the Middle Ages, Berkeley, University 
of California Press, 1986, p. 106-125. Pour l’Empire et les électeurs comme officiales imperii 
à partir de la seconde moitié du xiiie siècle, voir Ernst Schubert, « Erz-und Erbämter am hoch- 
und spätmittelalterlichen Königshof », dans Peter Moraw (dir.), Deutscher Königshof, Hoftag 
und Reichstag im späteren Mittelalter, Stuttgart, Thorbecke, 2002, p. 191-237, ici p. 212, voir 
aussi p. 216-218 (pour la transformation des offices de cour exercés par les ministériaux).

3	 Ernst Schubert, « Die Stellung der Kurfürsten in der spätmittelalterlichen Reichsverfassung », 
Jahrbuch für westdeutsche Landesgeschichte, 1, 1975, p. 97-128 ; Jörg Peltzer, Der Rang der 
Pfalzgrafen bei Rhein. Die Entwicklung der politisch-sozialen Ordnung des Reichs im 13. und 
14. Jahrhundert, Ostfildern, Thorbecke, 2013, p. 104-186.



138

faire. Dans les pages qui suivent, je vais présenter les premiers résultats d’une 
analyse du cas anglais au xiiie et au début du xive siècle 4. L’enquête sera d’abord 
centrée sur le changement du titre, avant de considérer la signification des 
grands offices de la cour pour l’ordre politique et social du royaume anglais. 

La Constitutio domus regis donne une idée assez précise de l’organisation de 
la cour royale sous le roi Henri Ier (1100-1135). Les titulaires de six charges 
apparaissent comme les plus importants : le chancelier, les sénéchaux, les 
connétables, le chambellan, le bouteiller et le grand maréchal 5. Tandis qu’aux 
xiie, xiiie et xive siècles, l’office du chancelier fut tenu presque exclusivement 
par des ecclésiastiques, les autres charges étaient exercées par des laïcs. Le 
chancelier restait aussi beaucoup plus engagé dans les affaires quotidiennes du 
gouvernement royal que les autres officiers. L’histoire de son office emprunta 
alors une route quelque peu divergente, même si, au xive siècle au moins, les 
différences avec les autres offices ne furent pas toujours nettes. Cela justifie que 
l’on s’intéresse ici avant tout aux cinq autres offices. 

La Constitutio domus regis parle encore des sénéchaux et des connétables au 
pluriel, mais, à partir de 1200, il n’y eut plus qu’un seul titulaire par office. 
Une certaine systématisation de la cour royale avait pris place. Au début du 
xiiie siècle, les cinq grands offices curiaux étaient tous entre les mains des earls 6. 
Robert, earl de Leicester, occupait l’office de sénéchal, Henri de Bohun, earl de 
Hereford, l’office de connétable, Guillaume le Maréchal, earl de Pembroke, 
l’office de maréchal, Robert de Vere, earl d’Oxford, l’office de chambellan, 
et Guillaume d’Aubigny, earl de Sussex, l’office de bouteiller. Ces cinq earls 
détenaient leurs offices de manière héréditaire, si bien que ceux-ci tendirent 

4	 Les développements du xive siècle sont l’objet d’une étude en préparation. Pour le xiie siècle, 
voir les remarques dans Richard fitzNigel, Dialogus de Scaccario. The Dialogue of the 
Exchequer. Constitutio domus regis. Disposition of the King’s Household, éd. Emilie Amt, 
Stephen D. Church, Oxford, Clarendon Press, coll. « Oxford Medieval Texts », 2007, p. XLIV-
LIX ; John E. A. Jolliffe, Angevin Kingship, London, Adams & Charles Black, 1963. Pour les 
xiiie et xive siècles, voir John Horace Round, The King’s Serjeants and Officers of State with 
their Coronation Services, London, James Nisbet and Co, 1911 ; Leveson William Vernon 
Harcourt, His Grace the Steward and Trial of Peers. A Novel Enquiry into a Special Branch of 
Constitutional Government, London, Longmans, Green, and Co, 1907 ; Frédérique Lachaud, 
L’Éthique du pouvoir au Moyen Âge. L’office dans la culture politique (Angleterre, vers 1150-
vers 1330), Paris, Classiques Garnier, 2010, p. 563-577. John Maddicott donne des analyses 
importantes sur l’office du sénéchal : Thomas of Lancaster, 1307-1322. A Study in the Reign 
of Edward II, Oxford, Oxford University Press, 1970, et Simon de Montfort, Cambridge, 
Cambridge University Press, 1994. Marc Morris, The Bigod Earls of Norfolk in the Thirteenth 
Century, Woodbridge, Boydell Press, 2005, et Alison Francis Marshall, Thomas of Brotherton, 
Earl of Norfolk and Marshal of England. A Study in Early Fourteenth-Century Aristocracy, 
thèse de doctorat de l’Université de Bristol, 2006, contiennent des informations sur l’office 
du maréchal.

5	 Richard fitzNigel, Dialogus de Scaccario, éd. cit., p. 196-215.
6	 Le terme anglais earl a été conservé de préférence à la traduction française, « comte », qui 

ne renvoie pas précisément aux mêmes réalités.



139

jörg peltzer   O
fficiers du roi ou officiers du royaum

e ?

de plus en plus à être associés aux earldoms de leurs titulaires. Cependant, aux 
xiiie et xive siècles, un lien explicite et reconnu entre earldom et office n’eut 
lieu que dans le cas de l’earldom de Leicester, avec le sénéchalat. Tous les 
autres offices restaient des honneurs que le roi donnait indépendamment des 
earldoms. En 1270, par exemple, le vieux Roger III Bigod, earl de Norfolk et 
maréchal d’Angleterre, demanda au roi Henri III s’il acceptait que Roger IV 
Bigod, son neveu, exerce son office à sa place. Après avoir discuté la requête 
avec son fils Édouard, le roi admit Roger IV comme maréchal 7. Cinq ans plus 
tard, l’office de connétable fut transmis d’une génération à l’autre de la même 
façon. Humphrey de Bohun, trop âgé et trop faible pour continuer à exercer 
ses fonctions de connétable, assigna l’office à son neveu et successeur, un autre 
Humphrey : mais il demanda à Édouard d’accepter son neveu comme nouveau 
connétable, reconnaissant ainsi qu’il tenait son office du roi 8. Dans les deux 
cas, l’earldom ne joua aucun rôle dans le transfert des offices : la question de 
l’office fut traitée indépendamment de l’earldom, et la dépendance des offices 
à l’égard du roi fut pleinement reconnue. Ces deux exemples suggèrent aussi 
l’importance pratique de ces deux offices – il fallait être physiquement capable 
de les exercer en personne. Mais le transfert du vivant du titulaire était peut-être 
également un moyen d’assurer que l’office demeure dans la famille.

Les offices apportaient des revenus à leurs titulaires. Le maréchal, par exemple, 
avait le droit de collecter certains émoluments et amendes et de nommer 
des députés qui exerçaient ses fonctions au sein de l’administration royale 9. 
Et les grands étaient loin de négliger les droits attachés aux offices. L’earl 
Roger IV Bigod et Édouard Ier entrèrent à plusieurs reprises en conflit sur la 
question des taxes dues au maréchal 10 et, à partir de la fin du xiiie siècle, on 
assiste à toute une série de tentatives destinées à déterminer les droits attachés 
à cet office ou à d’autres 11.

7	 CCR, 1268-1272, p. 264 ; Marc Morris, The Bigod Earls of Norfolk…, op. cit., p. 98-99.
8	 Londres, The National Archives, E 36/274, fol. 235r-v (ancienne foliation : fol. 196r-v).
9	 Pour ses droits au xiiie siècle, voir Marc Morris, The Bigod Earls of Norfolk…, op. cit., p. 27-31.
10	 Ibid., p. 156-161. 
11	 Voir les statuts de Westminster de 1285 pour l’office du maréchal et du chambellan : 

The Statutes of the Realm, London, George Eyre and Andrew Strahan, 1810-1828, 11 vol., 
t. I, 1101-1301, p. 71-95, c. 42. En 1298, Édouard Ier demanda à l’Échiquier de rechercher les 
droits du maréchal et du connétable (Londres, The National Archives, E 368/70, m. 22d ; 
Michael Prestwich, War, Politics and Finance under Edward I, London, Faber and Faber, 
1972, p. 263). En 1301, le roi, le maréchal et le connétable discutaient encore de leurs droits 
(ibid., p. 267). Entre février et avril 1307, une liste des droits du maréchal fut dressée : Select 
Cases in the Court of King’s Bench, éd. George O. Sayles, London, Selden Society, 1936, t. I, 
p. CXLIX-CL. Probablement de la même période date une autre note donnant informations sur 
les droits du maréchal en guerre : Michael Prestwich, War, Politics and Finance unde Edward I, 
op. cit., p. 263 n. 3. Pour la demande d’Édouard II en 1307 concernant l’office du sénéchal, 
voir John Maddicott, Thomas of Lancaster, op. cit., p. 76. Pour sa demande en 1317 au sujet de 
l’office du maréchal, voir CCR, 1313-1318, p. 558. Pour la demande de Thomas de Brotherton 



140

Des manoirs pouvaient aussi être attachés aux offices. Considérons à nouveau 
le cas du maréchal : Roger IV Bigod († 1306), earl de Norfolk, tenait les manoirs 
de Hamstead Marshal et de Weston de par son office 12. Mais de tels liens n’étaient 
pas nécessairement permanents. L’earldom de Norfolk et l’office du maréchal 
tombèrent aux mains du roi Édouard Ier après la mort de Roger Bigod. Quand son 
successeur Édouard II investit Thomas de Brotherton de l’earldom de Norfolk, le 
manoir de Weston était parmi les biens qui furent remis au demi-frère du roi 13, 
sans qu’aucune mention ne soit faite du maréchalat. Nous allons voir plus loin 
que, dans le cas du bouteiller, le lien entre office et manoir pouvait aussi être utilisé 
pour réclamer l’exercice de l’office. En renversant la dépendance du manoir à 
l’office, on créa l’argument que l’office allait avec le(s) manoir(s) 14.

Plus important encore que ces droits était l’honneur que l’office apportait à 
son titulaire. L’exercice de l’office dans les occasions solennelles, surtout lors du 
couronnement du roi, était un honneur. Là où l’ordre politico-social du royaume 
était visualisé et mis en scène, l’office offrait un avantage important dans la 
compétition permanente de préséance entre les magnats. On comprend du coup 
que ceux-ci aient férocement défendu leurs droits – ou ce qu’ils présumaient 
être leurs droits. Gautier Map livre une anecdote significative à ce sujet, qu’il 
place dans la bouche d’Henri II : celui-ci raconte qu’au cours de son séjour 
auprès du roi Louis VII en 1158, alors que les deux rois se rencontraient chez lui, 
Guillaume d’Aubigny, qui était de retour de Terre sainte et que personne n’avait 
vu depuis trois ans, entra dans la salle et prit des mains du bouteiller le vin que 
celui-ci s’apprêtait à servir. Pliant les genoux devant Louis VII, il expliqua que son 
comportement ne violait pas l’honneur de Louis, mais qu’il était, par droit de ses 
ancêtres, le chambellan principal du roi anglais et n’assumait donc rien d’autre que 
son droit. Pour Henri II, un tel comportement servait la réputation de Guillaume 
plutôt qu’il ne la desservait 15. Les couronnements des rois anglais étaient d’ailleurs 
accompagnés d’une multitude de disputes concernant le droit d’exercer tel ou tel 
office, une situation qui conduisit, au cours du xive siècle, à l’émergence du Court 
of Claims, dont la tâche était précisément de décider de telles disputes 16.

en 1330, voir Londres, The National Archives, SC 8/295/14730A ; SC 8/295/14730B. Pour la 
demande d’Édouard III en 1344, voir CPR, 1343-1345, p. 290-291 ; CFR, 1337-1347, p. 375 ; 
Londres, The National Archives, E 159/120, 18 Edward III, m. 86. Voir aussi John Horace 
Round, « The marshalship of England », dans The Commune of London and Other Studies, 
Westminster, Archibald Constable & Co, 1899, p. 302-320, ici p. 310-311.

12	 CIM, 1300-1307, n° 434, p. 290-310, ici p. 297.
13	 CIM, 1399-1405, n° 275, p. 81.
14	 Infra, p. 149.
15	 Walter Map, De Nugis Curialium. Courtiers’ Trifles, éd. Christopher N.L. Brooke, 

Roger A.B. Mynors, Oxford, Clarendon Press, coll. « Oxford Medieval Texts », 1983, p. 492-
495.

16	 Henry G. Richardson, George O. Sayles, « Early coronation records », Bulletin of the Institute 
of Historical Research, 13, 1935/1936, p. 129-145 ; 14, 1936/1937, p. 1-9 ; English Coronation 



141

jörg peltzer   O
fficiers du roi ou officiers du royaum

e ?

Le signe le plus frappant de l’importance de l’office pour le rang de son 
porteur est l’adaptation de son titre : l’office comme dignité. C’est dans le cas 
du maréchal que cela est le plus visible. Dès Guillaume le Maréchal, au début 
du xiiie siècle, le maréchal fut nommé earl marshal par l’usage commun ; et cela 
jusqu’en 1386, lorsque Richard II conféra ce titre de manière officielle à Thomas 
Mowbray 17, qui peu de temps auparavant avait reçu l’office de maréchal 18. 

Il ne s’agissait pas là du premier changement significatif dans la titulature des 
grands officiers. Au cours du xiiie siècle, trois d’entre eux changèrent leur titre 19. 
Ils ne s’intitulaient plus tel ou tel officier « du roi », mais « d’Angleterre ». Le 
premier à le faire fut Humphrey de Bohun, earl de Hereford et, à partir de 1236, 
également earl d’Essex. Son père, Henri de Bohun, earl de Hereford à partir 
de 1200, s’intitulait normalement constabularius domini regis 20. Le cartulaire du 
prieuré de Llanthony préserve aussi la variante domini regis Anglie 21. Après la 
mort de son père en 1220, Humphrey continua à porter le titre constabularius 
domini regis Anglie 22, mais, à une date antérieure à 1236, il changea ce titre en 
constabularius Anglie 23.

À peu près au même moment, le titre du maréchal fut également modifié. 
Gilbert Maréchal succéda au comté de Pembroke et à l’office de maréchal en 
1234. Dans ses chartes, il se nomme la plupart du temps Gilbertus marescallus 
comes Pembrok’ 24. Toutefois, dans quatre chartes – dont une qui a survécu 
sous sa forme originale – Angl’ figure après marescallus. De plus, un dessin de 
son sceau datant du xvie siècle porte la légende « sigillum Gileberti Marescalli 
Anglie comes Penbrok dominus Lagenie » 25. Il est donc peu douteux que Gilbert 

Records, éd. Leopold G. Wickham Legg, Westminster, Archibald Constable and Co., 1901, 
p. 131-168 ; pour l’office comme dignité et quelques disputes, voir Jörg Peltzer, « La dignité 
de l’office au bas Moyen Âge », dans Agnès Bérenger et Frédérique Lachaud (dir.), Hiérarchie 
des pouvoirs, délégation de pouvoir et responsabilité des administrateurs dans l’Antiquité 
et au Moyen Âge, Metz, Centre de recherche universitaire lorrain d’histoire, 2012, p. 271-289.

17	 Londres, British Library, ms. Cotton Nero D VI, fol. 85r.
18	 CPR, 1385-1389, p. 11.
19	 Les intitulationes des chartes transmis par des cartulaires peuvent certes être corrompus. 

Mais la collection de chartes (en original ou en copie) de David Crouch est suffisamment large 
pour autoriser des conclusions sur l’usage des titres par les earls au xiiie siècle. Dans le cas 
des Bohun, le cartulaire du prieuré de Llanthony semble avoir suivi assez fidèlement le texte 
de l’original. En tout cas, le copiste n’a pas systématiquement abrégé les titres.

20	 Le titre n’apparait pas toujours dans les chartes d’Henri. Il l’utilise, par exemple, dans 
Londres, The National Archives, C 115/77/6683 (cartulaire du prieuré de Llanthony), fol. 58r.

21	 Ibid., fol. 142r-v.
22	 Ibid., fol. 25v-26r, 58v, 142v, 142v-143r.
23	 Ibid., fol. 26v-27r, 279r-279v.
24	 The Acts and Letters of the Marshal Family: Marshals of England and Earls of Pembroke, 

1145-1248, éd. David Crouch, Cambridge, Cambridge University Press for the Royal Historical 
Society, coll. « Camden Society », 5e série, 2015. Je remercie vivement David Crouch de 
m’avoir permis de consulter son édition avant sa parution.

25	 Ibid., no 201 (sceau) ; no 215 (original), no 224, no 232, no 233 (copies).



142

portait le titre de maréchal d’Angleterre, et tous ses successeurs dans cet office 
s’intitulèrent ainsi.

Nous ignorons les circonstances exactes du changement des titres pour 
Humphrey comme pour Gilbert. Quoiqu’il en soit, ils ne furent pas les 
premiers renvoyer non plus à une ou plusieurs personnes, mais au royaume : 
la Chancellerie royale avait été plus précoce. Déjà, le roi Jean n’utilisait plus 
la formule rex Anglorum, mais rex Anglie 26. Peut-être le nouveau style des 
earls n’était-il rien d’autre qu’une innocente imitation de la pratique royale. 
D’autres explications simples de ce changement peuvent aussi être avancées : 
constabularius Anglie pourrait être, simplement, une contraction de la forme 
constabularius domini regis Anglie. Ou bien Humphrey et Gilbert souhaitaient-ils 
s’assurer que leurs offices ne soient pas confondus avec les charges quotidiennes 
de la cour royale.

On peut toutefois penser que ce changement avait une motivation différente. 
L’état actuel de la recherche sur la Chancellerie royale ne permet pas de dire 
si le choix d’Anglia à la place d’Angli était lié à une conception nouvelle de la 
royauté 27. En tout cas, vers 1230, la présence du terme Anglia dans le titre d’un 
earl avait bien des connotations spécifiques. Les décennies entre le règne de 
Richard Ier et la majorité d’Henri III avaient en effet profondément transformé 
l’ordre politique en Angleterre. Ce n’est pas un hasard si John Maddicott a 
appelé cette période « Transformation. The Making of the Community of the 
Realm, 1189-1227 » 28. L’absence de Richard Ier de son royaume pendant presque 

26	 Claude Fagnen constate que ce changement eut lieu sous Richard Ier (« Le vocabulaire du 
pouvoir dans les actes de Richard Cœur de Lion, duc de Normandie (1189-1199) », dans [coll.], 
Les Pouvoirs de commandement jusqu’à 1610, CTHS, 1984, p. 79-93, ici p. 84-86). Mais 
l’étude des grands sceaux de Richard ne permet pas de soutenir cette thèse. Ils portent la 
formule rex Anglorum : Alfred B. Wyon, The Great Seals of England: From the Earliest Period 
to the Present Time, Arranged and Illustrated with Descriptive and Historical Notes, London, 
Chiswick Press, 1887, p. 18-20. En ce qui concerne les chartes de Richard Ier, il faut attendre 
leur édition pour arriver à des conclusions certaines. En revanche, le sceau de Jean porte la 
formule rex Anglie : ibid., p. 20-21. On note bien l’usage du titre dominus Hibernie par Jean 
pour l’Irlande depuis 1185, « Medieval seal G&B, no 3023 », Durham Cathedral Monuments, 
http://reed.dur.ac.uk/xtf/view?docId=ead/dcd/dcdmseal.xml#ERs, consulté le 29 mai 
2015 ; Adrian Ailes, « The seal of John, Lord of Ireland and Count of Mortain », Coat of Arms, 
nouvelle série, 4, 1981, p. 341-350.

27	 En analysant l’usage Franci et Francia dans le titre du roi français au xiiie siècle, Bernd 
Schneidmüller met en garde contre le fait de considérer le titre royal comme une clé pour 
comprendre la nature du pouvoir royal : « Herrscher über Land und Leute? Der kapetingische 
Herrschertitel in der Zeit Philipps II. August und seiner Nachfolger (1180-1270) », dans 
Herwig Wolfram, Anton Scharer (dir.), Intitulatio III. Lateinische Herrschertitel und 
Herrschertitulaturen vom 7. bis zum 13. Jahrhundert, Köln, Böhlau, 1988, p. 131-162, ici p. 161-
162. Une analyse plus générale s’impose. À l’évidence, ces avertissements sont également 
valables pour l’étude des titres des officiers de la cour anglaise.

28	 J.R. Maddicott, The Origins of the English Parliament, 924-1327, Oxford, Oxford University 
Press, 2010, chap. 3, p. 106-156.

http://reed.dur.ac.uk/xtf/view?docId=ead/dcd/dcdmseal.xml#ERs


143

jörg peltzer   O
fficiers du roi ou officiers du royaum

e ?

tout son règne 29, les durs conflits entre le roi Jean et les magnats et, enfin, la 
minorité d’Henri III sont des facteurs spécifiquement anglais, qui contribuèrent 
de manière décisive à la formation de la communitas regni et qui renforcèrent 
l’engagement des magnats dans les affaires du royaume 30. Plus que jamais, les 
magnats étaient conscients de leur rôle dans la préservation et le gouvernement 
du royaume.

L’idée de la responsabilité pour le royaume était, en théorie au moins, 
particulièrement pertinente pour ceux qui tenaient un office. En analysant 
la pensée politique de Jean de Salisbury, Frédérique Lachaud a démontré que 
Jean envisageait le corps politique comme res publica, dans et pour laquelle 
chaque membre exerçait son office. Les membres faisaient donc partie de la 
res publica et portaient une part de responsabilité pour elle 31. Bien sûr, ce modèle 
faisait de chaque membre de la société un officier, mais il est évident qu’il 
était spécialement applicable à ceux qui tenaient un office expressis verbis. Dans 
cette logique, le grand office de cour était particulièrement apte à démontrer la 
responsabilité de son titulaire pour le regnum, bien que nous ne puissions que 
spéculer sur l’impact de telles idées sur la pensée des magnats dans la première 
moitié du xiiie siècle.

Il n’y a aucun doute en revanche au sujet du fait que ceux-ci étaient très 
attentifs à l’importance de leurs titres. Élément essentiel du rang du porteur, 
la formulation du titre était choisie avec soin. De plus, le conflit avec Jean sans 
Terre avait souligné de manière forte le pouvoir qu’avait le titre de communiquer 
des messages politiques. Le chef de l’opposition baronniale, Robert fitz Walter, 
s’intitulait « Maréchal de l’armée de Dieu et de la sainte Église » 32. On note bien 
ici l’usage de l’office. C’est sans doute ce qui explique que le premier régent 
après la mort de Jean en 1216, Guillaume le Maréchal, ait usé d’un titre nouveau 
pour indiquer son rôle central, rector regis et regni, combinant ici, de manière 
explicite, la personne du roi et le royaume comme éléments de référence de son 
autorité. Bien entendu, ce titre ne fut pas utilisé régulièrement par Guillaume, 
mais il est tout à fait significatif qu’il figure dans le texte de la Grande Charte 
de novembre 1216 et dans celui de la Grande Charte de novembre 1217 33. Le 
magnat écossais Alan de Galloway, l’un des barons nommés dans la Grande 

29	 Richard séjourna en Angleterre entre août et décembre 1189 et entre mars et mai 1194 : Lionel 
Landon, The Itinerary of King Richard I with Studies on Certain Matters of Interest connected 
with his Reign, London, coll. « Pipe Roll Society », 1935, p. 2-23, 85-92.

30	 J.R. Maddicott, The Origins of the English Parliament, op. cit., p. 106-156, avec la littérature 
plus ancienne. 

31	 Frédérique Lachaud, L’Éthique du pouvoir au Moyen Âge, op. cit., p. 233-247.
32	 James C. Holt, Magna Carta, 2e éd., Cambridge, Cambridge University Press, 1992, p. 226, 

262, 346.
33	 Nicholas Vincent, The Magna Carta. Tuesday, December 18, 2007, 7:00 pm, Hong Kong, 

Sotheby’s, 2007, p. 60 (novembre 1216), p. 61-64 (novembre 1217).



144

Charte de 1215, servit peut-être de modèle à ses collègues anglais. Il portait 
en effet le titre de connétable d’Écosse (constabularius Scocie) 34. Son gendre, 
Roger de Quincy, reçut cette dignité après sa mort en 1234 et usa immédiatement 
de la formule constabularius Scocie 35. Un autre modèle, peut-être plus important 
encore, était l’adresse du justicier anglais 36. En 1214, la Chancellerie royale 
mentionne Pierre des Roches, évêque de Winchester, comme justiciarius Angl’, 
à plusieurs reprises 37. Son successeur, Hubert Walter, qui tint cet office à partir 
de 1215 38, est normalement mentionné comme justiciarius tout court, mais on 
trouve aussi des occurrences de justiciarius Angl’ 39. Quand, en 1228, il reçut 
d’Henri III l’office à vie, celui-ci fut dit « d’Angleterre 40 ». Son successeur, 
Stephen de Seagrave, fut aussi nommé justicier d’Angleterre avant que l’office 
ne disparût 41.

Il est également important de noter que ce furent les earls qui prirent l’initiative 
du changement de leurs titres : dans les premiers temps, la Chancellerie royale 
n’accepta pas cet usage. En 1246, quand Henri III donna l’office de maréchal à 
Matilda, la fille ainée de Guillaume Maréchal – ses cinq frères étant tous morts 
sans enfants – sa charte mentionne la marescalcia regis et non la marescalcia 
Angliae 42. On peut donc penser que Humphrey et Gilbert changèrent les 
titres de leurs offices pour indiquer que ceux-ci impliquaient avant tout une 
responsabilité envers le royaume. Cela faisait évidemment aussi référence au roi, 
mais – et cela est significatif – pas exclusivement.

Certes, rappelons-le, cette interprétation reste très hypothétique en ce qui 
concerne Humphrey et Gilbert ; elle repose cependant sur un fondement 

34	 James C. Holt, Magna Carta, op. cit., p. 448.
35	 Registrum Episcopatus Glasguensis, éd. Cosmo Innes, Edinburgh, Bannatyne and Maitland 

Clubs, 1843, 2 vol., t. I, p. 138-139, no 168. Pour les chartes de Roger de Quincy, voir 
The Comital Acta-Project de David Crouch.

36	 Le chancelier, au contraire, demeura « le chancellier du seigneur le roi » au cours de cette 
période : voir par exemple Royal and Other Historical Letters Illustrative of the Reign of 
Henry III, éd. Walter W. Shirely, RS, 1862-1866, 2 vol., t. I, no 157, p. 180-181 ; Jeanne et 
Lionel Stones, « Bishop Ralph Neville, Chancellor to King Henry III, and his correspondence: 
a reappraisal », Archives, 16, 1984, p. 227-257, ici p. 256.

37	 Rotuli litterarum clausarum in turri Londonensi asservati, éd. Thomas D. Hardy, London, Eyre 
and Spottiswoode, 1833-1844, 2 vol., t. I, p. 166b, 167a (deux fois), 169a.

38	 Nicholas Vincent, Peter des Roches. An Alien in English Politics, 1205-1238, Cambridge, 
Cambridge University Press, 1996, p. 104 avec n. 89.

39	 Rotuli litterarum clausarum in turri Londonensi asservati, éd. cit., t. I, p. 306b, 311b, 322b, 
378a, 392b. Hubert Walter, justicier sous Richard Ier, ne s’appela ni ne fut appelé justicier 
dans la documentation royale, à une exception près, où il est désigné comme « domini regis 
iusticiarius » : English Episcopal Acta III. Canterbury 1193-1205, éd. Christopher R. Cheney, 
Eric John, London, Oxford University Press, 1986, p. 297.

40	 CChR, 1226-1257, p. 74.
41	 Ibid., p. 186. Pour la fin de l’office du justicier, voir Francis West, The Justiciarship in England, 

1066-1232, Cambridge, Cambridge University Press, 1966, p. 178-271.
42	 CCR, 1242-1247, p. 443.



145

jörg peltzer   O
fficiers du roi ou officiers du royaum

e ?

beaucoup plus solide dans le cas du sénéchal. C’est aussi dans les années 1230 
qu’apparut la notion de sénéchalat d’Angleterre, mais dans un contexte assez 
différent. Les frères Amaury et Simon de Montfort réclamèrent au titre de 
l’héritage de leur père Simon de Montfort (m. 1218) toutes les terres anglaises 
de celui-ci et l’office de sénéchal 43. Parmi la riche documentation issue de leurs 
revendications figure une charte du frère ainé, Amaury, datée de 1232. Amaury, 
dont les possessions étaient concentrées en France, céda à Simon toutes les terres 
que leur père avait tenues en Angleterre, ainsi que la senescalcia Anglie tocius 44. 
En utilisant ce terme, Amaury faisait sans doute moins référence au contexte 
anglais qu’à son usage du titre de connétable de France : il porte d’ailleurs le 
titre Francie constabelarius dans l’intitulatio de la charte 45. À la cour anglaise, 
le terme sonnait étrangement. Quand, en 1239, Simon de Montfort put enfin 
prendre possession de ses terres et de ses droits anglais, personne ne parlait du 
sénéchalat d’Angleterre : on se référait à la seneschalcia domini regis, à laquelle 
Amaury renonça, en présence d’Henri III, au profit de son frère 46.

Quant à Simon lui-même, il ne semble avoir pris un intérêt au titre de 
sénéchal d’Angleterre que bien plus tard. Après son retour en Angleterre de la 
Gascogne en 1254, il émit deux chartes, l’une datée de 1254 environ, l’autre 
du 22 octobre 1255, dans lesquelles il s’intitulait sénéchal d’Angleterre 47. 
De manière révélatrice, la Chancellerie royale n’accepta pas ce titre. En 
janvier 1256, la confirmation de la charte d’octobre 1255 par Henri III l’ignora, 
ne faisant référence qu’à Simon earl de Leicester 48. Simon semble en réalité avoir 
discontinué l’usage du titre de sénéchal pendant quelques années 49. Les motifs 
qu’il avait d’expérimenter en la matière demeurent obscurs. Il est possible qu’il 
ait été influencé par l’offre du sénéchalat de France, que les magnats français lui 

43	 Voir John Maddicott, Simon de Montfort, op. cit., p. 6-21 ; Nicholas Vincent, « Simon de 
Montfort’s first quarrel with Henry III », dans Peter R. Coss et Simon D. Loyd (dir.), Thirteenth-
Century England IV. Proceedings of the Newcastle upon Tyne Conference 1991, Woodbridge, 
Boydell & Brewer, 1991, p. 167-177.

44	 Layettes du trésor des chartes, éd. Alexandre Teulet et al., Paris, Henri Plon, 1863-1910, 5 vol., 
t. II, no 2190.

45	 Ibid.
46	 Ibid., no 2789 (la charte d’Aumaury) ; CChR, 1226-1257, p. 242 (la charte d’Amaury), p. 243 

(inspeximus de la charte d’Amaury). 
47	 Records of the Borough of Leicester. Being a Series of Extracts from the Archives of the 

Corporation of Leicester, 1103-1327, éd. Mary Bateson, rév. par W.H. Stevenson et J.E. Stocks, 
London, C.J. Clay and Sons, 1899, no 22, no 23.

48	 Ibid., no 24.
49	 Dans Jörg Peltzer, « La dignité de l’office au bas Moyen Âge », art. cit., p. 287, n. 68, je cite de 

manière érronée Charles Bémont, Simon de Montfort, comte de Leicester. Sa vie (120?-1265), 
son rôle politique en France et en Angleterre, Paris, Alphonse Picard, 1884, no 30, comme 
preuve pour l’usage ultérieur de ce titre par Simon. Mais Simon ne porte que le titre du comte 
de Leicester dans ce document. Roger Bigod, qui est aussi parmi les émetteurs du document, 
porte les titres de cuens mareschaux et cuens de Norfouke.



146

auraient faite, à suivre Matthieu Paris, en 1253 50. Un autre motif, peut-être plus 
fort, était l’usage des earls de Hereford et Norfolk. En adoptant le même style, 
Simon avait peut-être l’intention de souligner que son office et par conséquent 
son rang n’étaient pas d’une valeur inférieure. Toutefois, ce fut seulement au 
cours du grand conflit entre Henri III et les barons au sujet du gouvernement 
du royaume que le titre ressurgit et prit un caractère plus distinctif. John 
Maddicott a démontré comment Simon en usa pour justifier ses actions à la 
tête de l’opposition baronniale et sa position de « contrôleur », en quelque 
sorte, des affaires du royaume 51. Pour Simon, ce choix était davantage qu’une 
question d’opportunisme ou de pragmatisme : le titre de sénéchal du royaume 
correspondait bien davantage que celui de sénéchal du roi à l’image qu’il avait 
de lui-même comme agissant pour le bien du royaume, de la communauté 
du royaume 52. Après la victoire des barons en juillet 1263, il reçut du roi la 
reconnaissance publique de son titre – reconnaissance forcée certes 53. Et, dans 
la foulée de sa victoire à Lewes en 1264, il put aussi, littéralement, donner 
l’ordre à la Chancellerie royale de lui accorder ce titre 54. Il chercha à profiter 
de son office dans les conflits qui suivirent. En 1265, il s’enquit auprès de 
Loretta, la veuve de l’ancien sénéchal Robert de Leicester († 1204), des droits et 
libertés attachés au sénéchalat 55. On peut certainement suivre John Maddicott 
lorsqu’il suggère que cette démarche avait pour but de renforcer la position 
de Simon 56. 

Quelques mois plus tard, Simon tombait sur le champ de bataille à Evesham. 
Ses terres et son office échurent aux vainqueurs, Henri III et son fils Édouard. 
Concernant le style du titre du sénéchal, il leur était toutefois difficile de revenir 
en arrière. On ne revint donc pas sur l’utilisation du titre. Mais il semble 
qu’Henri et surtout Édouard aient pleinement compris le potentiel de l’office 
de sénéchal, lequel pouvait s’avérer, du point de vue royal, un véritable danger. 
Une solution pour faire face à cette situation était de tenir l’office en famille. 
Le 25 octobre 1265, Henri émit des lettres patentes déclarant qu’il avait donné 
les possessions de Simon de Montfort et l’office de sénéchal d’Angleterre à son 

50	 Matthieu Paris, Chronica majora, éd. Henry R. Luard, London, RS, 1872-1883, 7 vol., t. IV, 
p. 366, 415. John Maddicott, Simon de Montfort, op. cit., p. 240. Dans Jörg Peltzer, « La dignité 
de l’office au bas Moyen Âge », art. cit., p. 287, je parle de manière erronée de l’office du 
maréchal.

51	 John Maddicott, Simon de Montfort, op. cit., p. 239-240. 
52	 Voir l’analyse détaillé de John Maddicott, Simon de Montfort, passim avec un excellent 

sommaire aux p. 352-361.
53	 The Historical Works of Gervase of Canterbury, éd. William Stubbs, RS, 1879-1880, 2 vol., t. II, 

p. 224 ; John Maddicott, Simon de Montfort, op. cit., p. 239-240.
54	 Ibid., p. 240.
55	 CCR, 1264-1268, p. 115-116.
56	 John Maddicott, Simon de Montfort, op. cit., p. 332-333.



147

jörg peltzer   O
fficiers du roi ou officiers du royaum

e ?

fils Edmund 57. Du jour suivant date une charte d’Henri pour Edmund, avec 
le même contenu. Nous ignorons toutefois si cette charte fut jamais émise 
officiellement 58, car il semble que le roi et Édouard aient entretenu des doutes 
au sujet de l’office même de sénéchal : le 26 octobre, le roi émit une charte en 
faveur d’Edmund, dans laquelle il donnait à son fils toutes les possessions de 
Simon de Montfort, mais sans mentionner le sénéchalat 59. Trois ans plus tard, 
en 1268, c’est Édouard qui semble avoir exercé les fonctions de sénéchal. Selon 
les annales de Winchester, Henri III l’investit de cet office en novembre de cette 
même année 60. Ce n’était qu’une solution de transition. En 1269, Edmund 
reçut enfin l’office du sénéchal, mais sur des bases différentes de celles que 
la charte d’octobre 1265 avait envisagées : désormais, il ne détenait cet office 
qu’au terme de sa vie 61. Cette solution ne satisfit pas Edmund qui, quelques 
années plus tard, à l’occasion du couronnement de son frère en 1274, réclama 
le sénéchalat comme office héréditaire. Mais Édouard resta ferme : Edmund 
dut renoncer à toutes ses revendications héréditaires et accepter le fait qu’il 
avait reçu l’office d’Édouard à vie de sua curialitate et benevolentia 62. Durant 
le conflit avec Simon de Montfort, Édouard avait appris comment on pouvait 
légitimer l’opposition contre le roi en faisant usage de l’office du sénéchal, avec 
pour conséquence un fort scepticisme à l’égard des grands offices de la cour : il se 
refusait à accepter l’idée que les titulaires des grands offices pussent assumer une 
quelconque responsabilité pour le royaume indépendamment de lui. Une telle 
notion n’avait aucune place dans sa vision de l’ordre politico-social du royaume. 
Après la mort d’Edmund en 1296, Édouard ne concéda plus l’office de sénéchal.

Les titulaires des autres offices ressentirent également les conséquences de cette 
attitude, qu’ils aient investi ou non leurs offices d’une signification politique 

57	 CPR, 1258-1266, p. 470.
58	 Londres, The National Archives, E 36/274, fol. 229v (ancienne foliation : fol. 190v) : édité par 

Thomas Rymer, Foedera, London, Eyre and Strahan, 1816-1869, 4 vol., t. I, p. 465. Vernon 
Harcourt ne pense pas que cette charte ait jamais été édictée : His Grace the Steward and 
Trial of Peers, op. cit., p. 138. John Maddicott ne suit pas cette position (Thomas of Lancaster, 
op. cit., p. 76). Il est possible en effet que la charte n’ait jamais été émise. Reste encore à 
expliquer pourquoi les lettres patentes d’Henri n’ont pas été cancellées et pourquoi, plus 
tard, la charte du roi au sujet du sénéchalat a été copiée dans le registre de l’Échiquier qui 
conserve les copies des lettres et chartes existantes. Le roi et Edmund trouvèrent-ils un 
accord informel sans qu’il faille canceller publiquement les documents précédents, un acte 
qui pourrait être considéré comme dommageable pour tous deux ? 

59	 CChR, 1257-1300, p. 58.
60	 Annales monasterii de Wintonia (A. D. 519-1277), dans Annales Monastici, éd. Henry R. Luard, 

London, RS, 1864-1869, 5 vol., t. II, p. 1-125, ici p. 107 ; Noel Denholm-Young, Richard of 
Cornwall, Oxford, Blackwell, 1947, p. 144-146.

61	 CPR, 1266-1272, p. 339.
62	 Londres, The National Archives, E 36/274, fol. 236v (ancienne foliation : fol. 197v) édité par 

Vernon Harcourt, His Grace the Steward and Trial of Peers, op. cit., p. 162-163 ; voir aussi CPR, 
1272-1282, p. 81 ; Henry G. Richardson, « The coronation of Edward I », Bulletin of the Institute 
of Historical Research, 15, 1937-1938, p 94-99, ici p. 97-99.



148

majeure. Les earls d’Oxford, par exemple, ne firent pas figurer leur office de 
chambellan dans leur titulature au xiiie siècle, d’abord volontairement, puis, 
à partir de 1265, sans en avoir le choix. L’earl Robert de Vere fut aux côtés de 
Simon de Montfort pendant la bataille d’Evesham. Il ne perdit pas la vie, mais 
son earldom et l’office de chambellan. Au cours du processus de réconciliation, 
il parvint à regagner son earldom, mais l’office demeura entre les mains du roi 63. 
Au cours des décennies suivantes, ses descendants n’eurent de cesse de vouloir 
récupérer l’office de chambellan – preuve du grand intérêt qu’ils lui portaient –, 
mais sans succès. Ce ne fut qu’en 1344-1345 que la situation changea. Après 
une ultime requête, cette fois de la part de l’earl Thomas de Vere, Édouard III, 
qui cherchait à obtenir le soutien des grands, lui donna cet office 64. Dans sa 
pétition, Thomas de Vere évoquait encore l’office de grand chambellan du roi 

63	 Complete Peerage, t. X, p. 216-217. Robert de Vere fut présent au couronnement d’Édouard Ier, 
mais on ne sait pas s’il exerça en personne l’office de chambellan (Henry G. Richardson, 
« The coronation of Edward I », art. cit., p. 99). En 1308, au couronnement d’Édouard II, 
Thomas de Vere, le fils de l’earl d’Oxford, était présent et portait avec d’autres personnes 
un échiquier sur lequel les vêtements royaux étaient placés. Mais il n’et pas certain qu’en 
l’occurrence Thomas ait agi comme chambellan (Thomas Rymer, Foedera, éd. cit., t. II/1, 
p. 36). 

64	 La pétition de Thomas est conservée à Londres, The National Archives, SC 8/16/754, édité 
dans Rotuli Parliamentorum; ut et petitiones, et placita in Parliamento, [London], s.n., 1767-
1777, 6 vol., t. II, p. 397. En 1344, Édouard se tourna à deux reprises vers l’Échiquier pour que 
l’on recherche les droits attachés à l’office de chambellan : Londres, The National Archives, 
E 159/120, brevia, m. 37 (5 novembre 1344), m. 38 (17 septembre 1344). Il reçut l’office 
certainement avant juin 1345 : Complete Peerage, t. X, Appendix F, p. 58-59. L’earl d’Oxford 
fondait ses revendications sur une charte d’Henri Ier en faveur d’Aubrey de Vere datée de 
1133. Cette charte mentionne la « magistra cameraria totius Angliae » (les remarques au 
dos de la charte indiquant son sujet datent du xive siècle) : Sir Christopher Hatton’s Book 
of Seals, éd. Lewis C. Loyd et Doris Mary Stenton, Oxford, Clarendon Press, 1950, pl. I et 
no 39 ; Regesta Regum Anglo-Normannorum 1066-1154, éd. Charles Johnson, H. A. Cronne, 
H.W.C. Davis et R.W.C. Davis, Oxford, Clarendon Press, 1913-1959, 4 vol., t. II, no 1777. 
Il existe des confirmations de ces donations par l’impératrice Mathilde et par son fils, le duc 
Henri : la charte de celui-ci est postérieure à la charte de sa mère. Ces confirmations parlent 
de la « cameraria Anglie » : ibid., t. III, no 634 (l’impératrice Mathilde), n° 635 (Henri) (des 
copies de ces chartes figurent dans le cartulaire des de Vere [vers 1500], Oxford, Bodleian 
Library, ms. Rawlinson B. 248, fol. 4r-5r) ; pour les difficultés présentées par les chartes de 
Mathilde, voir Marjorie Chibnall, « The charters of Empress Mathilda », dans George Garnett, 
John Hudson (dir.), Law and Government in Medieval England and Normandy. Essays in 
Honour of Sir James Holt, Cambridge, Cambridge University Press, 1994, p. 276-298 (elle 
traite de la charte de Mathilde aux p. 282-283, sans mettre en cause son authenticité). Le 
vocabulaire des trois chartes concernant l’office du chambellan est curieux : à première 
vue, il semble offrir des exemples très précoces de références au royaume plutôt qu’au roi 
dans les titulatures. Toutefois, Richard Sharpe, l’éditeur des actes d’Henri Ier, souligne le 
fait que l’acte d’Henri Ier contient d’autres éléments atypiques en regard des usages de sa 
Chancellerie. Il n’est donc pas exclu que nous soyons en présence de faux ou encore de 
chartes modifiées à une date ultérieure. Toute conclusion reste pour l’instant à l’état de 
spéculation, en attendant une étude plus approfondie. Il n’en reste pas moins que les earls 
d’Oxford avaient toutes les raisons de pouvoir faire usage de tels documents au cours de 
leur longue lutte en vue de l’acquisition de leur office. Je remercie vivement Richard Sharpe, 
Oxford, pour les informations concernant ces trois chartes. 



149

jörg peltzer   O
fficiers du roi ou officiers du royaum

e ?

d’Angleterre, mais après la concession de l’office par le roi, il adopta le titre de 
chambellan d’Angleterre 65.

Édouard Ier tint donc l’office de chambellan entre ses mains pendant tout 
son règne. L’office de bouteiller ne joua pas non plus un rôle de premier plan. 
En 1236, lors du couronnement de la reine Aliénor, William de Warenne, earl de 
Surrey, exerça l’office de bouteiller à la place de Hugh d’Aubigny, earl de Sussex, 
à qui il appartenait, mais qui, à ce moment précis, était excommunié 66. Après 
la mort de Hugh en 1243 sans enfants, son héritage fut divisé entre ses sœurs et 
leurs enfants 67. Ces héritiers étaient conscients de l’existence de l’office, mais il 
semble qu’il y ait eu une incertitude sur le fait de savoir à qui appartenait ce droit, 
ce qui ressort des disputes entre eux à ce sujet. À l’occasion du couronnement 
d’Édouard II en 1308, Edmund FitzAlan, earl d’Arundel, successeur d’un des 
héritiers de Hugh, exerça l’office de bouteiller 68, mais sans en adopter le titre. 
En 1327, lors du couronnement d’Édouard III, d’autres héritiers de Hugh, 
Adam Clyfton, alors mineur, et Robert Monthaut, réclamèrent l’office chacun 
de leur côté. Le point commun de leurs argumentaires était la détention de 
manoirs attachés au service du bouteiller, qui impliquait à leurs yeux le droit 
d’exercer cet office. La pétition de Robert Monthaut dénonça explicitement 
le fait qu’Edmond, earl d’Arundel, ne possédait aucun manoir lié à l’office de 
bouteiller et que lorsqu’il avait exercé cet office en 1308, cela avait donc été de 
manière illégale 69. Edmund fut exécuté en 1327 et son fils Richard FitzAlan 
n’accéda à l’earldom qu’en 1331 70, ce qui explique que les FitzAlan n’aient 
pas été en position de défendre leurs intérêts. Cette incertitude concernant 
l’exercice de l’office de bouteiller est certainement une des raisons majeures 
pour lesquelles cet office ne connut pas le même développement que les autres. 
Il n’entra dans la titulature d’aucun magnat au cours du xive siècle 71. Thomas 

65	 Pour son titre, voir Complete Peerage, t. X, Appendix F, p. 59 n. a. L’usage de la Chancellerie 
n’était pas toujours cohérent : ibid., n. b.

66	 The Red Book of the Exchequer, éd. Hubert Hall, RS, 1996, 3 vol., t. II, p. 758. Le père de 
Hugh, Guillaume d’Aubigny, exerça l’office de bouteiller à la cour de Noël de Henri II en 
1186 : The Chronicle of the Reigns of Henry II and Richard I, A.D. 1169-1192 ; known commonly 
under the name of Benedict of Peterborough, éd. William Stubbs, RS, 1867, 2 vol., t. II, p. 3. 
Le Guillaume d’Aubigny, qui selon Gautier Map, réclama l’office après son retour de Terre 
sainte, était le grand-père de Hugh et lui-même fils de Guillaume d’Aubigny pincerna regis : 
voir Complete Peerage, t. I, Arundel, p. 233. 

67	 Ibid., p. 239.
68	 Voir note suivante.
69	 Il s’agissait de quatre manoirs au total, tous situés dans le Norfolk : Kenninghall, Snettisham, 

Wymondham, Buckenham. Les documents sont édités dans Henry G. Richardson et George 
O. Sayles, « Early coronation records », 1936/1937, art. cit., p. 5-8.

70	 Complete Peerage, t. I, Arundel, p. 242.
71	 L’earl d’Arundel, Richard FitzAlan, revendiqua ce droit avec succès lors du couronnement de 

Richard II en 1377. Les réclamations d’Edmund Stablegate, seigneur de Bilsington (Kent), 
restèrent vaines : English Coronation Records, éd. cit., p. 139. De même, quelques années plus 



150

FitzAlan s’intitula « chief butiller dengleterre » dans sa pétition pour exercer 
l’office au couronnement d’Henri IV, mais il s’agissait là d’une exception 72. 
Cela lui permettait en fait de renforcer ses revendications et en même temps 
soulignait l’insécurité de sa position 73. Un bouteiller d’Angleterre bien établi 
n’aurait pas eu besoin de demander le droit d’agir comme tel. Finalement, 
Henri IV accepta Thomas comme bouteiller. 

Les offices de maréchal et de connétable n’étaient pas dans les mains 
d’Édouard Ier. Mais leurs titulaires ressentaient aussi la pression du roi, surtout 
le maréchal Roger IV Bigod, earl de Norfolk. Déjà, la question des droits du 
maréchal avait fait l’objet d’un conflit sous ses prédécesseurs, en 1254 : mais, 
sous Édouard Ier, les disputes sur les droits du maréchal en temps de paix et 
de guerre se multiplièrent. Édouard, semble-t-il, cherchait à marginaliser la 
signification concrète de l’office de maréchal 74. Même si les disputes étaient 
surtout centrées sur des questions relatives aux taxes afférentes à cet office, 
Roger, tout comme le connétable Humphrey de Bohun, earl de Hereford, 
étaient bien conscients du fait que leurs offices possédaient une dimension plus 
ample et plus significative. C’est ce que la crise politique de 1297 démontra de 
manière éclatante.

En 1297, Édouard convoqua un Parlement à Salisbury afin de demander un 
soutien pour son expédition militaire outre-Manche 75. D’après le chroniqueur 
Walter de Guisborough, les earls de Norfolk et Hereford refusèrent de participer 
à cette expédition, disant qu’ils exerceraient volontiers leurs offices, qu’ils 
tenaient par droit héréditaire, au cours de cette campagne, mais avec le roi en 
personne, ce qu’Édouard n’envisageait pas. Au roi, qui les priait à nouveau de 
participer à son expédition, Norfolk répondit qu’il serait volontiers avec lui en 
première ligne pour le combat, comme c’était son droit héréditaire. Édouard 
insista à nouveau. Face à un nouveau refus de Norfolk, il s’exclama : « Per deum, 
o comes, aut ibis aut pendebis ». Roger Bigod répondit dans la même veine : 
« Per idem iuramentum, o rex, nec ibo nec pendebo », mais il prit ses précautions 

tard, les prétentions de John de Clifton, fondée sur son manoir de Buckenham, ne donnèrent 
rien : Londres, The National Archives, SC 8/20/964 édité dans Rotuli Parliamentorum ; ut et 
petitiones, et placita in Parliamento, éd. cit., t. III, p. 131b (no 19).

72	 Londres, The National Archives, C 57/2. Au cours du xive et au début du xve siècle, les FitzAlan, 
Thomas inclus, ne portèrent pas se titre : voir par exemple The Cartulary of Haughmond 
Abbey, éd. Una Rees, Cardiff, Shropshire Archaeological Society, 1985.

73	 Après l’exécution de Richard en 1397, les droits de Thomas FitzAlan avaient été de nouveau 
menacés.

74	 Marc Morris, The Bigod Earls of Norfolk…, op. cit., p. 31, 48, 156-16 ; Michael Prestwich, War, 
Politics and Finance under Edward I, op. cit., p. 249 ; supra, p. 139.

75	 Pour le contexte, voir Michael Prestwich, War, Politics and Finance under Edward I, op. cit., 
p. 274-261 ; Andrew Spencer, Nobility and Kingship in Medieval England. The Earls and 
Edward I, 1272-1307, Cambridge, Cambridge, University Press, 2014, p. 227-248.



151

jörg peltzer   O
fficiers du roi ou officiers du royaum

e ?

et se retira de l’assemblée sans attendre 76. En juillet, Édouard convoqua les 
troupes à Londres, et les deux earls se rendirent à cette convocation : mais ils 
refusèrent d’obtempérer lorsque le roi leur demanda de passer les troupes en 
revue, arguant du fait que la convocation n’avait pas pris place officiellement 
par le ban. Il ne leur revenait donc pas d’exécuter cette tâche, qui incombait 
à un membre de l’Hôtel royal. Édouard les sollicita une seconde fois : comme 
ils refusaient d’obéir, il réagit immédiatement. Il releva les deux earls de leurs 
offices et assigna ceux-ci à d’autres personnes (Thomas de Berkeley comme 
connétable et Geoffrey de Geneville comme maréchal) 77. Les earls quittèrent 
l’assemblée, considérant comme injuste la nouvelle allocation de leurs offices, 
puisque, d’après Guisborough, ils n’agissaient pas pour eux-mêmes, mais avant 
tout pour la cause tocius communitatis 78.

Dans les négociations qui suivirent, ils firent savoir au roi, par des 
intermédiaires, que ce n’était pas seulement eux, mais toute la communauté qui 
avait été opprimée (gravata) par les demandes de taxes injustes, en infraction aux 
libertés contenues dans la Grande Charte. Le roi ne réagissant pas, ils lui firent 
parvenir une liste de leurs revendications sur toutes les questions considérées 
comme injustes, les Monstraunces. Compilée à la fin du mois de juillet 1297 
au nom des archevêques, des évêques, des abbés, des prieurs, des earls, des 
barons et de toute la communauté, cette liste concernait quelques questions 
fondamentales, en particulier la mesure de leur service militaire et de leurs taxes, 
et la préservation de leurs droits – surtout les droits fixés par la Grande Charte. 
Si Édouard introduisait une réforme sur ces points, ils étaient prêts à le suivre 
en tout lieu, in vitam vel in mortem 79.

Le conflit ne trouva pas de solution dans l’immédiat, et le roi commença à 
lever une taxe extraordinaire pour financer sa campagne. Le 14 août, l’Échiquier 
annonça qu’il était prêt pour l’organisation de la levée 80. Le 22 août, les earls 
de Norfolk et Hereford, avec une suite importante, se rendirent à l’Échiquier : 
là, Hereford déclara, au nom de tous ses compagnons et de la communauté du 

76	 The Chronicle of Walter of Guisborough previously edited as the Chronicle of Walter of 
Hemingford or Hemingburgh, éd. Harry Rothwell, London, coll. « Camden 3rd series », 1957, 
p. 289-290.

77	 Bartholomaei de Cotton, monachi Norwicensis Historia anglicana (A.D. 449-1298) : necnon 
ejusdem Liber de archiepiscopis et episcopis Angliæ, éd. Henry R. Luard, RS, 1859, p. 331 ; 
Michael Prestwich, War, Politics and Finance under Edward I, op. cit., p. 251.

78	 The Chronicle of Walter of Guisborough…, éd. cit., p. 291.
79	 Documents Illustrating the Crisis of 1297-98 in England, éd. Michael Prestwich, London, 

Royal Historical Society, coll. « Camden 4th series », 1980, no 98 ; The Chronicle of Walter 
of Guisborough…, éd. cit., p. 291-293 (commenté par Michael Prestwich, War, Politics and 
Finance under Edward I, op. cit., p. 251-261) ; Michael Prestwich, Edward I, 2e éd., Yale, Yale 
University Press, 1997, p. 416-430 ; Marc Morris, The Bigod Earls of Norfolk…, op. cit., p. 163-
168 ; Andrew Spencer, Nobility and Kingship in Medieval England, op. cit., p. 234-245.

80	 Michael Prestwich, War, Politics and Finance under Edward I, op. cit., p. 252.



152

royaume, que la taxe que l’Échiquier était occupé à lever prétendument avec 
le consentement de tous, n’avait pas reçu un tel consentement. Ils se refusaient 
donc à la payer 81.

Au cours de la crise de 1297, Hereford et Norfolk agirent « au nom de la 
communauté du royaume », comme le souligne le chroniqueur contemporain 
Bartholomew Cotton, et ce n’est pas un hasard s’il les désigne non seulement 
comme earls de Norfolk et Hereford, mais aussi comme maréchal d’Angleterre 
et connétable d’Angleterre 82. Même si les textes ne déduisent pas explicitement 
le rôle de porte-parole pour la communauté royale tenu par les grands officiers, 
il est évident que les grands offices donnaient une autorité plus forte, une 
légitimation plus importante à leur action. À travers leurs fonctions pratiques 
liées à la levée et l’organisation des troupes, les grands officiers se faisaient les 
avocats des droits de la communauté du royaume.

Au bord d’une guerre civile, ce fut une lourde défaite face aux Écossais 
qui poussa les deux parties à conclure un accord au moins temporaire. En 
novembre 1297, Édouard confirma la Grande Charte et la Charte de la Forêt, 
et il concéda la limitation voire la suppression de certaines taxes 83. Mais cet 
accord ne mena pas à une vraie paix entre Édouard et les deux earls, même si le 
roi leur accorda son pardon, les réinstallant dans leurs offices 84. Chez le roi, sa 
méfiance à l’égard des grands offices n’avait en rien diminué pendant la crise 
de 1297. Quant aux earls, surtout Norfolk, ils n’étaient prêts à céder sur aucun 
des droits dérivant de leurs offices. En 1298, Humphrey de Bohun mourut, 
mais au cours de la campagne de 1301, son fils et successeur – également 
nommé Humphrey –, et Roger Bigod négocièrent à nouveau avec le roi sur 
la question de leur rôle militaire. Cette fois, on parvint à un accord, mais 
en spécifiant que cela ne créait pas de précédent pour l’avenir 85. Par la suite, 
Édouard développa des stratégies variées afin d’exercer son contrôle sur Bohun 
et Norfolk : celles-ci avaient certainement aussi pour but de mieux contrôler ces 
deux offices. À l’égard du jeune Bohun, qui avait montré moins de résistance 
que Norfolk pendant les négociations de 1301, le roi développa une politique 
de conciliation. En 1302, il lui donna sa fille Élisabeth en mariage : étant donné 
l’importance de trouver un partenaire de même rang pour le moins, ou mieux 
d’un rang supérieur, il s’agissait d’une alliance prestigieuse pour Humphrey 86. 
Toutefois, le roi compensa cette promotion par des mesures qui l’avantageaient : 

81	 Documents Illustrating the Crisis of 1297-98 in England, éd. cit., no 126.
82	 Bartholomaei de Cotton…, éd. cit., p. 325, voir aussi p. 330, 338.
83	 Michael Prestwich, Edward I, op. cit., p. 425-435.
84	 Documents Illustrating the Crisis of 1297-98 in England, éd. cit., no 152, 153.
85	 Michael Prestwich, War, Politics and Finance under Edward I, op. cit., p. 263-264, 267.
86	 Sur l’importance du rang dans la choix des partenaires, voir Jörg Peltzer, « The marriages 

of the English earls in the thirteenth century: a social perspective », dans Janet Burton, 



153

jörg peltzer   O
fficiers du roi ou officiers du royaum

e ?

à la veille de son mariage, Humphrey dut rendre toutes ses terres et son office 
au roi, un acte qui lui rappelait très nettement à qui il devait sa position. De 
manière plus significative encore, cet acte contribua à modifier les conditions 
de la possession des terres comme de l’office. Une fois le mariage célébré, le roi 
remit les terres et l’office à Humphrey, mais conjointement avec Élisabeth, les 
héritiers présomptifs étant les enfants du couple, ou, en cas de décès d’Élisabeth, 
les enfants nés d’un second mariage d’Humphrey. En l’absence d’héritiers et 
après la mort d’Élisabeth, la moitié des terres et l’office du connétable devaient 
revenir au roi 87. L’earl de Hereford, également connétable du royaume, devenait 
un membre de la famille royale. La preuve de l’efficacité de ce plan fut que 
Bohun demeura loyal au roi dans les années qui suivirent 88. 

À l’égard de l’earl de Norfolk, la stratégie d’Édouard fut beaucoup plus 
agressive. Au cours de la même année que celle du mariage entre Humphrey 
de Bohun et Élisabeth, en 1302, Roger Bigod rendit, lui aussi, tous ses titres 
et terres au roi, avant de les recevoir à nouveau, mais sous des conditions 
différentes. En premier lieu, le roi lui remit des terres et des taxes pour une 
valeur additionnelle de 1 000 livres. Pour Bigod, très endetté, il s’agissait là 
d’une aide précieuse. Pour le roi, l’opération était encore plus profitable : le 
retour des titres et des terres de Roger entre ses mains soulignait la relation 
hiérarchique qui existait entre eux. Ce que Roger tenait, y compris l’office 
héréditaire du maréchal, il le tenait du roi. Surtout, comme pour Humphrey de 
Bohun, cet acte servit à modifier les conditions de la possession. Si Roger, alors 
âgé de soixante-cinq ans, devait mourir sans fils – une probabilité assez forte 
étant donné que ses deux mariages n’avaient pas produit d’enfants – l’earldom 
reviendrait au roi. En cas de naissance d’un héritier, il était prévu que celui-ci 
paie la somme considérable de 20 000 livres ainsi que le produit de toutes les 
taxes tirées des terres remises par Édouard en plus du patrimoine d’origine – 
des conditions très difficiles à satisfaire 89. Cette clause, qu’on peut qualifier 
de clause de sécurité pour le roi, restait toutefois théorique : en 1306, Roger 
mourut, et Édouard prit le contrôle de l’earldom et de l’office du maréchal. Un 
an avant sa mort, Édouard Ier avait donc les cinq grands offices sous son contrôle 

Philip Schofield, Björn Weiler (dir.), Thirteenth-Century England XIV. Proceedings of the 
Aberystwyth and Lampeter Conference 2011, Woodbridge, Boydell Press, 2013, p. 61-85.

87	 CChR, 1300-1326, p. 33 ; CPR, 1301-1307, p. 96 ; CFR, 1272-1307, p. 458-459.
88	 Voir Andrew Spencer, Nobility and Kingship in Medieval England, op. cit., p 42.
89	 Pour le détail de cet accord, voir Marc Morris, « The “murder” of an English earldom? Roger IV 

Bigod and Edward I », dans Michael Prestwich, Richard Britnell et Robin Frame (dir.), 
Thirteenth Century England IX. Proceedings of the Durham Conference 2001, Woodbridge, 
Boydell & Brewer, 2003, p. 89-99 ; pour une interprétation différente, voir Andrew Spencer, 
Nobility and Kingship in Medieval England, op. cit., p. 249-251. Morris souligne les avantages 
que Roger Bigod comme Édouard tirèrent de cet accord, alors que Spencer considère que le 
roi était sur l’offensive et cherchait à obtenir l’earldom. 



154

direct ou quasiment direct. L’office du chambellan était entre ses mains et la 
situation concernant le titulaire de l’office du bouteiller était ambiguë ; des trois 
grands offices, dont les titres avaient changé au cours du xiiie siècle, le roi en 
détenait deux, tandis que le troisième était exercé par son gendre.

Toutefois, Édouard ne put mettre fin à l’idée selon laquelle le titulaire d’un 
grand office exerçait une responsabilité envers le royaume indépendamment du 
roi. L’histoire du sénéchalat sous son fils Édouard II le démontre pleinement. 
Des remarques très pertinentes sur cet office figurent dans l’ouvrage de John 
Maddicott sur Thomas, earl de Lancastre 90. Il suffira ici de relever les points 
les plus significatifs dans le contexte de notre étude. Au contraire de son père, 
Édouard II n’était pas fondamentalement opposé à l’idée de concéder l’office 
de sénéchal, surtout si cette concession lui apportait le soutien d’un magnat 
important. Ce fut le cas avec Thomas, earl de Lancastre. Lors du couronnement 
d’Édouard II, le 25 février 1308, Thomas exerça son office du sénéchal 91 ; le 
9 mai 1308 le roi remettait l’office de sénéchal officiellement à Thomas et ses 
héritiers 92, en se référant à la charte d’Henri III en faveur d’Edmond, datée 
du 26 octobre 1265 (la concession de l’office comme héréditaire) ; ni la charte 
de 1269 ni la renonciation de son droit héréditaire par Edmond en 1274 ne 
furent mentionnées 93. 

Une décennie plus tard, les relations très étroites entre le roi et l’earl s’étaient 
transformées en hostilité et méfiance. Thomas était à la tête de l’opposition 
contre le roi et chercha à instrumentaliser l’office du sénéchal pour légitimer 
son action. En 1317 au plus tard, il donna à son office la signification politique 
d’une responsabilité à l’égard du royaume, poursuivant une trajectoire semblable 
à celle de Simon de Montfort deux générations plus tôt, mais en articulant 
beaucoup plus clairement la signification de l’office. La même année, il refusa 
de laisser passer les troupes royales par son château de Pontefract. Selon la Vita 
Edwardi Secundi, Thomas expliqua qu’étant sénéchal d’Angleterre, avec la tâche 
de s’occuper des intérêts du royaume, il devait être informé par le roi avant que 
celui-ci ne prenne les armes contre un adversaire 94. Le sénéchal apparaît ici 
comme le gardien et l’avocat du royaume. 

Cette conception de l’office est pleinement développée dans un traité rédigé 
dans l’entourage de Thomas très probablement en 1321. Il explique que le 

90	 John Maddicott, Thomas of Lancaster, op. cit.
91	 Henry G. Richardson, « Early coronation records », Bulletin of the Institute of Historical 

Research, 16, 1938-1939, p. 1-11, ici p. 10 ; John Maddicott, Thomas of Lancaster, op. cit., p. 77. 
92	 CPR, 1307-1313, p. 68 ; édité par Vernon Harcourt, His Grace the Steward and Trial of Peers, 

op. cit., p. 163.
93	 Déjà noté par John Maddicott, Thomas of Lancaster, op. cit., p. 77.
94	 Vita Edwardi Secundi, éd. Wendy R. Childs, Oxford, Oxford University Press, coll. « Oxford 

Medieval Texts », 2007, p. 140.



155

jörg peltzer   O
fficiers du roi ou officiers du royaum

e ?

sénéchal se situe sous le roi et immédiatement après lui, et qu’il doit, à ce titre, 
contrôler et réguler le royaume et tous les officiers de justice, en temps de 
paix comme de guerre. Il apparaît, en outre, comme responsable des remèdes à 
apporter aux erreurs commises dans les cours de justice. C’est donc lui qui doit 
faire en sorte que la justice est bien rendue. Dans les cas où la loi est ambiguë 
et où une décision paraît difficile à prendre en Parlement, le sénéchal doit, 
avec le connétable d’Angleterre, nommer, en présence du roi et d’autres du 
Parlement, une commission de 25 personnes, qui devra décider de l’affaire. 
Le Modus tenendi parliamentum, qui fut composé probablement à peu près à 
la même date, peut-être aussi dans l’entourage de Thomas de Lancastre, fait 
du maréchal le troisième titulaire d’un grand office également responsable de 
choisir la commission des 25 95. Le traité sur l’office du sénéchal réclamait aussi 
que le sénéchal puisse agir contre les mauvais conseillers du roi. Si le roi ne 
chassait pas les mauvais conseillers de son Conseil, il revenait au sénéchal, au 
connétable et aux autres magnats et autres de la communitas regni, pro bono 
publico, de tenir les conseillers en question comme ennemis publics, et cela 
jusqu’au prochain Parlement 96.

Dans ces textes, le sénéchal, le connétable et également, à suivre le Modus, 
le maréchal, ainsi que les autres magnats agissent donc comme représentants 
de la communitas regni et portent la responsabilité du bien du royaume. Par 
son office de sénéchal, Lancastre est considéré comme ayant le rang le plus 
haut parmi les magnats, mais il est clairement subordonné au roi. Cette 
subordination n’est pas mise en question : l’autorité du sénéchal s’étend sur les 
conseillers du roi, et non sur le roi même. Tout cela suggère de quelle manière 
Lancastre – ou à proprement parler l’auteur du traité – concevait la place de 
l’office dans l’ordre du royaume. Celle-ci était déterminée en premier lieu par 
le lien avec le roi, celui-ci étant celui qui, après tout, concédait l’office. Mais, 
tout comme le roi lui-même, l’office avait aussi un lien direct avec le royaume. 
Le titulaire de l’office agissait donc – tout en étant subordonné au roi – de 
manière complémentaire au roi, pour le bien du royaume et donc aussi pour 
celui de la communitas regni. Son autorité était déléguée par le roi, mais il était 
responsable à la fois devant le roi et devant le royaume. La défaite de Thomas 
face à Édouard II, et son exécution en 1322, démentirent, dans la pratique, cette 
théorie. On doit malgré tout signaler que celle-ci ne disparut pas du discours 
politique anglais au xive siècle 97. 

95	 Parliamentary Texts of the Later Middle Ages, éd. Nicholas Pronay et John Taylor, Oxford, 
Clarendon Press, 1980, p. 74-75.

96	 Le traité est imprimé par Vernon Harcourt, His Grace the Steward and Trial of Peers, op. cit., 
p. 164-167, et par Charles Bémont, Simon de Montfort, op. cit., p. 324-327. 

97	 Je traiterai cette question ailleurs.



156

L’analyse qui précède démontre que les grandes crises politiques ou, plus 
précisément, les grands conflits entre les magnats et le roi concernant le 
gouvernement du royaume, façonnèrent de manière significative les grands 
offices de la cour en Angleterre. Au xiiie siècle, les titulaires des offices de 
connétable, de maréchal et de sénéchal ne se référaient plus au roi, mais au 
royaume. Le fait que la Chancellerie royale n’accepta que très lentement ce 
changement suggère bien qu’il avait été provoqué par les titulaires de ces offices. 
C’est qu’il s’agissait là davantage que d’une simple formalité : les titulaires 
exerçaient une responsabilité à l’égard du royaume, de la communauté du 
royaume. Certes, nous manquons de sources explicites pour les années 1220 
et 1230, c’est-à-dire la période pendant laquelle les titres de connétable et 
de maréchal connurent un changement : mais avec Simon de Montfort, le 
fondement de cette argumentation est plus substantiel et, pour les règnes 
d’Édouard Ier et Édouard II, il devient évident. À partir de la seconde moitié 
du xiiie siècle, la capacité des grands offices à fonctionner comme un point de 
cristallisation pour la communauté du royaume, en plus du roi et du Parlement 
– lui aussi en phase de formation –, devint patent et reconnu. Mais ce potentiel 
ne se réalisa jamais vraiment : les titulaires des offices ne se constituèrent pas en 
un troisième pilier du royaume. À cela une raison importante, voire décisive, 
me semble être le fait que le roi ne perdit jamais son contrôle sur les offices. 
Certes, ceux-ci pouvaient être héréditaires, mais même là où c’était le cas, 
l’office ne fusionna jamais complètement avec un earldom, et le transfert à 
la génération suivante n’avait rien d’automatique. Il revenait toujours au roi 
d’assigner les offices.

Édouard Ier joua un rôle-clé dans l’histoire des grands offices. Au cours de son 
règne, il poursuivit une politique assez restrictive envers les grands offices et 
leurs titulaires. Ayant fait l’expérience du gouvernement de Simon de Montfort, 
il était conscient de l’évolution des grands offices au cours du xiiie siècle dans 
le sens de leur renforcement, et cherchait à les contrôler de près. Revenons ici 
aux considérations qui ouvrent cet article et considérons d’autres terres que 
l’Angleterre : les développements contemporains dans l’Empire notamment ne 
pouvaient que stimuler la méfiance d’Édouard à l’encontre des grands offices. 
Dans l’Empire, les grands offices justifiaient le rôle des sept électeurs et, par 
conséquent, leur responsabilité particulière dans et pour l’ordre du royaume 98. 
Édouard, neveu du roi des Romains Richard de Cornouailles († 1272), et 
toujours au courant des événements dans l’Empire, ne pouvait que connaître 
le rôle essentiel joué par les électeurs dans la résistance à son allié Adolphe de 

98	 Jörg Peltzer, Der Rang der Pfalzgrafen bei Rhein, op. cit., p. 104-186.



157

jörg peltzer   O
fficiers du roi ou officiers du royaum

e ?

Nassau, dans sa déposition, et dans l’élection d’Albert Ier en 1298 99. Rappelons 
également que, vers la fin du xiiie siècle, la chronique de Martin de Troppau fut 
diffusée en Angleterre 100. Elle fut un vecteur essentiel de l’idée que les grands 
offices étaient à l’origine du droit de participer à l’élection du roi des Romains 101. 
Édouard avait suffisamment d’expérience, domestique ou européenne, pour se 
faire une idée du rôle des grands offices et de leurs titulaires dans son royaume. 
Le résultat fut sans ambiguïté : il se refusa à leur accorder une place spécifique 
dans l’architecture de l’ordre du royaume.

Ces conclusions contribuent aussi au débat ancien sur la relation entre 
Édouard et ses earls. Récemment, Andrew Spencer a souligné que même si 
celle-ci n’avait à l’évidence rien d’égalitaire, Édouard « ayant eu le dernier mot », 
elle avait néanmoins été satisfaisante, respectant les besoins et les aspirations 
des earls 102. L’analyse des grands offices souligne certainement qu’Édouard eut 
bien le dernier mot, mais elle ne va pas vraiment dans le sens d’une relation 
harmonieuse entre le roi et les earls. Au contraire, elle donne l’impression que 
le roi chercha à diminuer plutôt qu’à agrandir l’influence et l’importance des 
earls dans l’ordre du royaume. De ce point de vue, l’interprétation classique de 
Bruce McFarlane, celle d’un roi qui avait peu de considération pour les intérêts 
de ses earls, ne semble pas injustifiée 103. Cependant, à l’inverse de McFarlane, 
pour qui Édouard ne poursuivit pas une politique spécifique à l’égard des earls, 
la présente analyse suggère, que, au moins dans le cas des grands offices, le roi 
avait une politique très claire. Il ne souhaitait pas que par le biais de leurs offices 
les earls réclament un rôle comme représentants du royaume, indépendamment 
de lui, et du coup prit des mesures délibérées pour stopper ce développement.

Si Édouard Ier joua un rôle important dans l’histoire des grands offices 
en s’assurant leur contrôle, Édouard II faillit payer très cher sa mauvaise 
compréhension du potentiel du sénéchalat entre les mains d’un grand magnat. 
C’est l’échec de Thomas de Lancastre qui lui donna à nouveau le contrôle de 

99	 Pour les contacts entre Édouard Ier et Adolphe, voir l’étude fondamentale de Fritz Trautz, 
Die Könige von England und das Reich, 1272-1377. Mit einem Rückblick auf ihr Verhältnis zu 
den Staufern, Heidelberg, Carl Winter, 1961, p. 127-175, ici p. 173.

100	Pour la réception de Martin de Troppau en Angleterre, voir les travaux de Wolfgang-Valentin 
Ikas, « Martinus’ Polonus Chronicle of the popes and emperors: a medieval best-seller 
and its neglected influence on English medieval chronicles », English Historical Review, 
116, 2001, p. 327-341 ; Martin von Troppau (Martinus Polonus), O.P. († 1278) in England. 
Überlieferungs-und wirkungsgeschichtliche Studien zu dessen Papst-und Kaiserchronik, 
Wiesbaden, Reichert, 2002, et son édition Fortsetzungen zur Papst-und Kaiserchronik 
Martins von Troppau aus England, 2e éd. corrigée, SS rer. Germ., 19, 2004.

101	 Jörg Peltzer, Der Rang der Pfalzgrafen bei Rhein, op. cit., p. 118-119, avec les références. 
102	Andrew Spencer, Nobility and Kingship in Medieval England, op. cit., p. 265. 
103	Kenneth Bruce McFarlane, « Had Edward I a “policy” towards the earls? », dans The Nobility 

of Later Medieval England. The Ford Lectures for 1953 and Related Studies, Oxford, Clarendon 
Press, 1973, p. 248-267.



158

cet office : l’idéal du sénéchal comme gardien du royaume ne se réalisa pas dans 
la pratique. Cela ne signifie pas pour autant que les offices perdirent toute 
signification au xive siècle : bien au contraire, ils étaient essentiels au rang de leurs 
titulaires, et mis en scène lors des couronnements et des fêtes. À ces occasions, 
les titulaires des grands offices ne représentaient pas qu’eux-mêmes, mais, avec 
les porteurs des épées – des personnes souvent différentes des titulaires des 
grands offices – ils représentaient aussi la communauté du royaume dans son 
sens restreint, c’est-à-dire limitée aux magnats. Mais les titulaires des grands 
offices ne devinrent jamais un groupe bien défini, qui aurait agi en dehors du 
roi et du Parlement comme un troisième pilier du royaume, et dont la tâche 
spécifique aurait été de protéger le roi contre des mauvais conseillers et de 
défendre les intérêts de la communitas regni.



com
m

unitas regni  •   sup  •   2020

159

LE BARONNAGE FRANÇAIS DANS LES RÉCITS DE LA 
BATAILLE DE BOUVINES (1214‑1274) ET DANS LA LITURGIE 

DU SACRE ROYAL

Dominique Barthélemy 
Sorbonne Université Lettres / EPHE / IUF

Les deux récits les plus répandus en France, au xiiie siècle et au-delà, de la 
victoire de Bouvines (1214) 1 sont de facture assez différente. Le chapelain royal 
Guillaume le Breton, entre 1216 et 1220 dans les Gesta Philippi, en a fait un 
en prose latine, et il a remanié cette première version dans les vers latins de sa 
Philippide entre 1220 et 1226 2. D’autre part, c’est vers 1260 qu’un chroniqueur 
qu’il est convenu d’appeler, depuis le xixe siècle, le « Ménestrel de Reims » parce 
qu’il a écrit en français des histoires propres à intéresser et divertir les cours, en 
a élaboré un qui, sans ignorer Guillaume le Breton, arrange et abrège les choses 
d’une manière beaucoup plus favorable aux barons 3.

De la sorte, les historiens et lecteurs modernes sont confrontés à deux mises en 
scène très différentes de la communauté de royaume. Dans Guillaume le Breton, 
c’est la scène du triomphe après la bataille. Le roi Philippe « le Magnanime » 
(pour nous Philippe Auguste) rentre à Paris au milieu des acclamations du 
peuple, du clergé, des étudiants, dans la grande joie unanime d’une victoire 
donnée par Dieu, et l’on sent même un peu de revanche sociale quand les 
brocards pleuvent sur le comte de Flandre, baron rebelle à présent captif et 
exhibé en charrette, ce Ferran que voilà ferré par son maître comme un cheval 

1	 L’étude en a été renouvelée par Georges Duby, Le Dimanche de Bouvines, Paris, Gallimard, 
1973, et je l’ai poursuivie de manière plus exhaustive, parfois réorientée, dans La Bataille de 
Bouvines. Histoire et légendes, Paris, Perrin, 2018.

2	 Henri-François Delaborde (éd.), Œuvres de Rigord et de Guillaume le Breton, historiens 
de Philippe Auguste, t. I, Paris, Renouard, SHF, 1882 (Chronique, § 178 à 203, p. 260-297, 
abrégé désormais ici : Gesta), et t. II, Paris, Renouard, SHF, 1885 (Philippide, du chant X, v. 
378, au chant XII, v. 293, p. 296-359). Les Gesta sont passés en traduction approximative 
dans Les Grandes Chroniques de France : voir infra, n. 96 à 100. Le rôle de Guillaume le 
Breton dans la propagande de Philippe Auguste est envisagé par Hermann Kamp, « Politik 
statt Triumph? Zum Ungang Philipp Augustus’ mit dem Sieg von Bouvines », dans Pierre 
Monnet (dir.), Bouvines 1214-2014. Eine europäische Schlacht zwischen Geschichte und 
Erinnerung / Une bataille européenne entre histoire et mémoire, Bochum, Dieter Winkler, 
2016, p. 93-116.

3	 MGH SS, 26, 1882, p. 537-540, § 268 à 291 (abrégé désormais ici : Ménestrel).



160

rétif dont il porte le nom 4. Dans la Philippide, où Guillaume le Breton rajoute 
à chaque épisode de petites touches ou de grandes envolées (quand il ne déplace 
pas les accents), il dit et redit que la grande joie de France fut « commune », 
n’excluant pas les chevaliers, et s’étendit à tout le royaume, y compris comtés, 
duchés, villes d’évêques 5. Mais la joie du peuple d’avoir un roi favorisé par 
Dieu n’avait pas attendu cette victoire pour emplir les textes de propagande 
capétienne. Elle relève d’un moment idéologique commencé avec la naissance 
de Philippe Auguste en 1165 et un Poème de Pierre Riga 6. Plusieurs fois signalée 
ou amplifiée depuis lors, elle scande de ses effusions le règne de ce roi 7. 

Dans la chronique dite du Ménestrel de Reims, en revanche, il n’y en a 
plus que pour les barons, bons ou mauvais, d’un bout à l’autre du récit, et la 
grande scène se joue à l’entrée en bataille, entre le roi et les barons fidèles. Le 
roi Philippe teste du moins leur fidélité en leur demandant de manger avec lui 
le pain, trempé dans du vin (donc les « soupes ») d’une sorte de Cène royale 
et française, et en leur proposant d’abdiquer en faveur de celui qui ferait un 
meilleur roi que lui. Naturellement, les barons se rallient à lui et consomment 
les soupes, en commençant par le sire de Coucy et les comtes de Saint-Pol et 
de Sancerre 8. Ce qui leur vaut une grande part à la gloire de Bouvines : elle leur 
fait escorte jusqu’à Versailles, dans la galerie des batailles où prend place, sous 
Louis-Philippe, le tableau peint en 1827 par Horace Vernet 9. 

Mais l’érudition du xixe siècle privilégie avec quelque raison la contribution 
de Guillaume le Breton aux Gesta : elle y voit le témoignage capital d’un homme 
qui se trouvait à la bataille, sur place, et elle en préfère la densité prosaïque aux 
« licences poétiques » qui emplissent sa Philippide. Les historiens libéraux lisent 
dans la joie du retour un triomphe pour le peuple, d’autant que les archives de 
Paris recèlent un éloquent « catalogue des captifs » nobles, flamands ou impériaux, 
que Philippe Auguste a donnés à garder aux communes au soir de la bataille 10. 

4	 Gesta, § 203 (p. 297).
5	 Philippide, XII, v. 229-251.
6	 Henri-François Delaborde, « Un poème inédit de Pierre Riga sur la naissance de Philippe 

Auguste », dans Notices et documents publiés par la Société de l’histoire de France à 
l’occasion du 50e anniversaire de sa fondation, Paris, Renouard, SHF, 1884, p. 121-127.

7	 Jacques Krynen, L’Empire du roi. Idées et croyances politiques en France, xiiie-xve siècle, Paris, 
Gallimard, 1993, p. 57-63.

8	 Ménestrel, § 280 à 283 (p. 539).
9	 Voir Isabelle Guyot-Bachy, « Du bon usage de Bouvines dans la construction d’une histoire du 

royaume au Moyen Âge et jusqu’aux lendemains de la Révolution française », dans Philippe 
Marchand et Françoise Verrier (dir.), Bouvines, 1214-2014 : un lieu de mémoire, Templeuve-
en-Pévèle, Société historique du pays de Pévèle, 2014, p. 85-101 ; et ma Bataille de Bouvines, 
op. cit., p. 366-370.

10	 John W. Baldwin avec le concours de Françoise Gasparri, Michel Nortier, Élisabeth Lalou (éd.), 
Les Registres de Philippe Auguste, Paris, Imprimerie nationale, 1992, t. I, p. 561-566 ; voir ma 
Bataille de Bouvines, op. cit., p. 379-382.



161

dom
inique barthélem

y   Le baronnage français dans les récits de la bataille de B
ouvines

Un an avant la Grande Charte d’Angleterre, la grande joie de France devient la 
première éclatante manifestation de l’esprit national.

Entre autres enquêtes dont m’a donné l’idée le huitième centenaire de 
Bouvines (2014), je voudrais ici examiner ce qu’on peut savoir de la place 
effective des barons dans le camp du roi à Bouvines, le 27 juillet 1214, et 
ensuite la confronter à la place qu’ils tiennent dans la « mémoire » historique 
ou légendaire de cette victoire, au xiiie siècle, jusqu’à Primat de Saint-Denis. 

Ni cette bataille ni cette « mémoire » ne nous sont parfaitement connues. 
On peut toutefois se faire une idée de la bataille en relisant les Gesta de 
Guillaume le Breton. D’autres sources confirment qu’un combat de cavaliers, 
à l’aile droite française, tourne à la défaite d’orgueilleux chevaliers flamands 
face aux Champenois, à quelques Bourguignons emmenés par le duc Eudes et 
aux troupes du comte Gaucher de Saint-Pol. Guillaume le Breton est le seul 
en revanche à fournir une image ordonnée de ce qui advient à gauche et au 
centre : selon lui, le reste de la coalition est mieux appuyé sur des piétons, et 
met davantage en difficulté les troupes proprement royales. Son récit est le plus 
riche, c’est lui qui fait le mieux voir la diversité sociale et technique des osts, mais 
il est parsemé de certaines affabulations (spécialement des calomnies contre les 
vaincus) et il laisse planer certaines incertitudes et subsister des zones d’ombre 11. 

Dans le souvenir et le légendaire de Bouvines, la concurrence ne sévit pas 
seulement entre le roi et les barons, ou entre les barons ou l’ensemble des 
chevaliers, d’un côté, et de l’autre le peuple que représenteraient les sergents : 
elle oppose également entre eux le baronnage féodal installé et le groupe des 
chevaliers de l’hôtel (ou « mesnie ») du roi, petits, moyens et jeunes, qui forment 
le noyau de son ost et normalement son fer de lance.

Ce que nos sources entendent par des « barons » correspond à ceux des vassaux 
du roi, les grands, dont la vassalité n’a pas du tout odeur de pain de ménage, 
mais qui le rejoignent à l’ost avec leur contingent et qui ont la prérogative 
d’y tenir conseil avec lui, c’est-à-dire d’être consultés sur la stratégie. Le roi 
ne saurait avoir d’empire sur eux, ils lui sont nécessaires pour représenter et 
maintenir le royaume, par-delà le domaine royal, dans une certaine interaction 
avec lui. Ils constituent l’élite féodale du royaume, comme il en existe une dans 
tout duché, dans tout comté, jusque dans toute baronnie – voyez les barons, le 
baronnage de Champagne, ou simplement de Coucy. « Baron » est un statut 12, 

11	 Dominique Barthélemy, La Bataille de Bouvines, p. 75-145 (récit) et p. 197-217 (affabulations).
12	 L’usage du mot, fréquent en français, l’est à peine moins en latin (il est toutefois relayé par 

proceres, primates, principes). Le contraste est normalement avec vavasseur, qui s’applique 
à des chevaliers ayant de moindres droits de justice (ils ne pendent pas les larrons, par 
exemple). Il y a des barons et vavasseurs de châtellenies, et des barons de principautés et 
du royaume.



162

et le rôle d’un baron est institutionnel, même si l’appartenance au baronnage de 
France peut faire débat ainsi même que les droits du groupe dans le royaume ou 
de chaque baron dans sa propre baronnie. Nos sources concordent largement 
entre elles et avec d’autres : les barons sont clairement un groupe qui inclut et 
déborde celui des comtes en titre, tout en demeurant beaucoup plus restreint 
que la chevalerie 13, dont il domine de haut le tout venant 14.

C’est dire combien il est intéressant de chercher leurs traces dans tout le dossier, 
riche et complexe, des récits de Bouvines 15, en partant du récit de référence 
élaboré par Guillaume le Breton, et en passant par une série de variations, 
d’innovations et de fragments, pour aller vers la composition du Ménestrel de 
Reims. Dans les premiers temps, c’est le sort des barons vaincus, leur châtiment 
surtout, qui défraie la chronique et excite l’imagination. Peu à peu, la part prise 
par les barons loyaux à la victoire française retient davantage l’attention ou 
inspire l’invention, et c’est cet aspect qui sera ici privilégié. 

UN BARONNAGE DANS LE CLAIR OBSCUR

Les récits de la campagne de 1214 par Guillaume le Breton font paraître et 
vivre une organisation royale dont les autres sources, chroniques et archives, 
attestent bien aussi l’existence et la fonction.

Cette campagne se présente comme défensive, face à une coalition qui oblige 
le roi Philippe Auguste à mener une guerre sur deux fronts, son fils Louis et 
certains barons étant sur la Loire face à Jean sans Terre, avec leurs osts. Le 
royaume se trouve cette année-là sur la défensive, moins gravement menacé 
que ne l’a dit le « récit national » moderne, mais suffisamment pour que le roi 
lance un appel à la défense de sa couronne. Philippe Auguste n’a pas à réunir 
un « concile » de barons et de prélats pour leur demander soutien et serment à 
une entreprise chrétienne à l’extérieur, comme il l’avait fait en 1213, formant 
une ligue à Soissons pour reconquérir l’Angleterre à l’Église à laquelle le comte 
Ferran de Flandre avait seul refusé d’adhérer 16. Dans les circonstances de 1214, 
il n’y a à débattre que de tactique avec les barons présents à l’ost, leur aide étant 

13	 Les barons sont plus volontiers déclarés nobles, mais ils ne monopolisent pas cette épithète, 
et ils la conjoignent, en principe, une noblesse native avec l’excellence en chevalerie.

14	 Voir, par exemple, Theodore Evergates, Feudal Society in the Bailliage of Troyes under 
the Counts of Champagne, 1152-1284, Baltimore/London, Johns Hopkins University Press, 
1975, et The Aristocracy in the County of Champagne, 1100-1300, Philadelphia, University of 
Pennsylvania Press, 2007.

15	 La liste des sources, assortie d’une critique un peu étroite, se trouve dans Carl Ballhausen, 
Die Schlacht bei Bouvines, 27 Juli 1214, Jena, H.W. Schmidt, 1907. Depuis lors, le Fragment 
de Saint-Quentin a été édité (infra, n. 56) et un poème sur Bouvines a été découvert à Viç par 
Rudolf Hiestand (Francia, 22, 1995, p. 62-63).

16	 Guillaume le Breton, Gesta, § 165.



163

dom
inique barthélem

y   Le baronnage français dans les récits de la bataille de B
ouvines

de toute manière due au roi, ou plutôt même à la couronne et au royaume 17. 
Si le baronnage à Tournai déconseille la bataille au roi, le samedi 26 juillet, 
au profit d’une esquive 18, cela n’autorise pas Guillaume le Breton à suspecter 
ouvertement en lui de la mollesse, de la peur ou de la mauvaise volonté. Il n’est 
pourtant pas rare que des barons se dérobent (ou se muent en médiateurs), et 
ceux du Poitou viennent de le montrer en soutenant mal Jean sans Terre, leur 
prince, face à l’ost de Louis 19. La bataille est presque toujours évitée dans les 
guerres féodales, et les hommes de haut rang ont toujours quelques contacts et 
liaisons d’intérêt avec des adversaires.

Ici, Guillaume le Breton ne commente pas le conseil de prudence des barons 
français. Serait-ce qu’il est donné au roi de bonne foi, pour son bien, comme 
il l’est, dans le camp adverse, à l’empereur par un Renaud de Boulogne auquel 
l’évènement de Bouvines donnera raison ? Mais justement, pareil conseil 

17	 Les concilia comme celui de Soissons se distinguent de la curia, car il n’y a là que délibération 
sur une entreprise extraordinaire, hors du royaume (en général une croisade), et le roi n’a 
pas à en faire lorsqu’il s’agit de défendre le royaume, l’aide lui étant alors due de toute 
manière (Gavin I. Langmuir, « Concilia and Capetian assemblies, 1179-1230 », dans Album 
Helen Maud Cam. Studies Presented to the International Commission for the History of 
Representative and Parliamentary Institutions, XXIV, Louvain, Béatrice Nauwelaerts, 1961, 
p. 27-63). La couronne comme persona ficta, elle, a attiré l’attention des juristes, notamment 
Guillaume Leyte, Domaine et domanialité publique dans la France médiévale (xiie- xve siècles), 
Strasbourg, Presses universitaires de Strasbourg, 1996, p. 197-218. À ces références, on 
peut ajouter désormais deux lettres de 1180 de la série de celles « mises sous le nom » 
du roi : Recueil des actes de Philippe Auguste, t. VI, Lettres mises sous le nom de Philippe 
Auguste, éd. Michel Nortier, Paris, Académie des inscriptions et belles-lettres, De Boccard, 
coll. « Chartes et diplômes relatifs à l’histoire de France », 2005, n° 68 et 69. Cf. Albert 
Rigaudière, « Pratique politique et droit public dans la France des xive et xve siècles », Le 
Public et le privé. Archives de philosophie du droit, 41, 1997, p. 83-114, repris dans Penser et 
construire l’État dans la France du Moyen Âge (xiiie-xve siècles), Paris, Comité pour l’histoire 
économique et financière de la France, Ministère de l’Économie, des Finances et de l’Industrie, 
2003, p. 429-466, ici p. 433 ; voir aussi Yves Sassier, « La Corona regni : émergence d’une 
persona ficta dans la France du xiie siècle », dans Emmanuelle Santinelli-Foltz et Christian-
Georges Schwentzel (dir.), La Puissance royale. Image et pouvoir de l’Antiquité au Moyen 
Âge, Rennes, PUR, 2012, p. 99-110. La défense de la tête et de la couronne du roi, distinctes 
et associées à la fois, apparaît bien dans un acte de 1197 : Recueil des actes de Philippe 
Auguste, t. II, éd. Henri-François Delaborde, Charles Petit-Dutaillis et Jacques Monicat, Paris, 
Imprimerie nationale, coll. « Chartes et diplômes relatifs à l’histoire de France », 1943, p. 115-
116, acte n° 566, adressé au chapitre de Reims et évoquant l’appel du roi à la mobilisation 
contre une invasion du comte de Flandre, faite « in dampnum corone ». Il s’agit donc de se 
battre « tam pro capite nostro quam pro corona regni defendenda ». Voir le commentaire 
d’Ernst Kantorowicz, The King’s Two Bodies: A Study in Mediaeval Political Theology, 
Princeton, Princeton University Press, 1957, trad. fr. Les Deux Corps du roi, Paris, Gallimard, 
1989, p. 246 : pour lui, la couronne est un peu plus que sa tête, et un peu plus que le royaume, 
et « l’imprécision même du symbole a peut-être été son plus grand atout et le flou la véritable 
force de l’abstraction symbolique ». Reste qu’on peut se demander si la formule de 1197 
ne distingue pas surtout entre les « hommes » du roi appelés à défendre son « chef » et les 
« fidèles » concernés par la « couronne ». 

18	 Gesta, § 181 (p. 267) ; il s’agirait d’aller ravager le Hainaut, une sorte d’action beaucoup plus 
fréquente que la bataille.

19	 Frédérique Lachaud, Jean sans Terre, Paris, Perrin, 2018, p. 161-162.



164

a éveillé contre Renaud les pires soupçons 20, attisés par son altercation avec 
Hugues de Boves, et l’oblige donc à s’engager à fond dans la bataille, plus que 
tout autre coalisé. Du côté français, la prudence prévaudrait si l’ost du roi ne se 
voyait menacé, et prévenu par Frère Guérin d’avoir à se mettre en défense. Mais 
à vrai dire, il n’est pas mauvais ensuite que le duc Eudes de Bourgogne donne 
des marques de son engagement sans réserve au combat.

Baron le plus titré et gros quinquagénaire flegmatique, ce duc Eudes a 
probablement été le principal de ces prudents de l’ost royal, et c’est précisément 
pourquoi, me semble-t-il, plusieurs sources lui attribuent une improbable 
ardeur au combat et parfois même au conseil 21. Plus sobrement, Guillaume le 
Breton le donne, aux Gesta, pour vexé d’un désarçonnement et de la mort de 
son cheval, et pour cela galvanisé pour sa vengeance. Dans la Philippide, d’une 
certaine manière il lâche le morceau en mettant qu’Eudes voulait la bataille, 
mais pour en finir plus vite et rentrer chez lui 22.

Beaucoup plus clairement, le très valeureux comte Gaucher de Saint-Pol, qui 
doit au roi d’avoir acquis par mariage ce comté frontalier de la Flandre 23, et qui 
dispose par là d’un contingent important à l’ost de Bouvines, est expressément 
soupçonné d’intelligence avec l’ennemi et mis en garde par Frère Guérin : on 
va l’avoir à l’œil ! Et Gaucher de lancer, ironiquement, qu’on va voir comme il 
est « un bon traître ». Il s’illustre dès lors comme pour mieux se disculper : la 
percée de sa troupe est décisive à l’aile droite, et il se surpasse héroïquement en 
dégageant l’un de ses vassaux 24. Dans la Philippide, Guillaume le Breton fait 
mine de le mettre au rang des paladins de légende, en l’appelant un « nouvel 
Ogier 25 », mais je me demande si cet éloge ne serait pas à double détente : 
Ogier le Danois en effet, dont Raimbert de Paris vient de composer ou de 
récrire la chanson 26, a bel et bien trahi la France, sans l’ombre d’un doute, avant 
d’accourir in extremis pour la sauver ! 

Sauver la France ? Les récits de Guillaume le Breton comme beaucoup d’autres 
attribuent aux coalisés un plan de partage par avance de leurs conquêtes sur le 
roi comme de la peau de l’ours : l’un aura Paris, l’autre Péronne. Le piquant 
est qu’ils y entreront finalement comme captifs 27… Mais aucun des barons 

20	 Gesta, § 195 (p. 287).
21	 Au combat, l’Anonyme de Béthune (RHGF, t. XXIV, p. 769) ; au conseil la Continuation de 

Clairmarais (MGH SS, 9, 1851, p. 832-833).
22	 Philippide, X, v. 533. 
23	 Admirablement étudié par Jean-François Nieus, Un pouvoir comtal entre Flandre et France, 

Saint-Pol 1000-1300, Bruxelles, De Boeck, 2005.
24	 Gesta, § 186 (p. 276), 188 et 189 (p. 278-281).
25	 Philippide, XI, v. 209.
26	 Vers 1200 ou 1220 (Mario Eusebi [éd.], La Chevalerie d’Ogier de Denemarche, Milano, Istituto 

editoriale Cisalpino, 1963).
27	 Gesta, § 201 (p. 294-295).



165

dom
inique barthélem

y   Le baronnage français dans les récits de la bataille de B
ouvines

français adhérents au roi n’est menacé de dépossession : ni Dijon ni Dreux ne 
sont pré-attribués. Dans cette fiction, ils ne trouvent pas leur place. Dans le réel, 
d’ailleurs, le roi ne leur laisse guère apparemment de nobles captifs (sauf le comte 
de Salisbury, cédé aux Dreux en vue d’un échange). Et, placés comme nous le 
sommes en embuscade derrière les textes de Guillaume le Breton, ajoutons 
qu’on imagine mal des barons comme Pierre d’Auxerre 28 s’évertuer à la défense 
des « libertés ecclésiastiques » 29 et se scandaliser du projet de sécularisation de 
biens d’églises prêté à l’empereur Otton 30. Entre les petits barons frontaliers de 
la Flandre qui avaient des relations à ménager de l’autre côté (mais que leurs 
troupes pouvaient stimuler), et les grands barons que la coalition menaçait 
moins que le roi, on comprend donc qu’il y ait eu peu de faucons au conseil et 
l’on voudrait être sûr qu’ils ont tous bataillé ferme – mais sur ce point, il restera 
toujours de l’incertitude. 

La détermination de l’ost royal a bien pu être, tout de même, supérieure à 
celle des ducs lotharingiens d’en face, venus avec des pieds de plomb, pressés de 
s’enfuir 31. Leur fuite désorganise l’ost impérial et contraste avec le courage, bien 
relevé par Guillaume le Breton, des comtes allemands qui constituent la garde 
rapprochée de l’empereur Otton 32.

Du côté français, les Gesta font bien sentir 33 le contraste entre les barons placés 
de côté, aux ailes, à la périphérie de l’ost, et les chevaliers de la « mesnie » (hôtel) 
de Philippe le Magnanime. Cette « mesnie » se compose de seigneurs petits et 
moyens, franciliens comme Guillaume des Barres, et elle semble s’adjoindre ici 

28	 Il est stigmatisé comme un grand persécuteur de l’église d’Auxerre, dans Les Gestes des 
évêques d’Auxerre, éd. Michel Sot et al., t. II, Paris, Les Belles Lettres, 2006, p. 164-172. On 
peut lire sur la lignée des Courtenay une importante étude de Xavier Hélary, « Les Courtenay. 
La fortune d’une branche de la famille capétienne », Comptes rendus de l’Académie des 
inscriptions et belles-lettres, 2015, p. 85-103.

29	 Le roi les prend à son compte : Gesta, § 184 (p. 273), mais en fait elles ne sont pas 
toujours son souci principal et Guérin peine à les défendre auprès de lui (John W. Baldwin, 
The Government of Philip Augustus. Foundations of French Royal Power in the Middle Ages, 
Berkeley, University of California Press, 1986, trad. fr. Philippe Auguste et son gouvernement, 
Paris, Fayard, 1991, p. 158-162).

30	 Philippide, X, v. 597-641 (p. 306-308). C’est un programme auquel les grands vassaux de 
Philippe Auguste pourraient n’être point hostiles ! En son prélude, la Chanson de Garin le 
Lorrain, qu’ils connaissent certainement, cherche de fait à conquérir son public par une 
sévère critique de la captation ecclésiastique des fiefs, source d’affaiblissement de la 
France face aux Sarrasins, et elle oblige l’abbé de Cluny en personne d’y souscrire en partie : 
Josephine Elvira Vallerie (éd.), Garin le Loheren, According to Manuscript A, Bibliothèque de 
l’Arsenal 2983: With Text, Introduction and Linguistic Study, Ann Arbor, Edwards, 1947, 1 à 
4.

31	 La Philippide (X, v. 671) évoque les contacts entre Philippe Auguste et le duc Henri de 
Brabant.

32	 Gesta, § 193 (p. 285) et Philippide, XI, v. 516-520.
33	 Mieux à dire vrai que la Philippide, qui tend à amalgamer tous les Français face aux Teutons.



166

les chevaliers artésiens 34 avec le Picard Gérard la Truie, que privilégient à la fois 
les Gesta et le Fragment de Saint-Quentin 35, les jeunes rejetons de familles nobles 
puissantes (tel le comte Henri de Bar) ou appauvries (tel le porte-étendard 
Galon de Montigny) et des écuyers hardis, en quête d’exploits individuels pour 
acquérir gloire et fortune. Cette « mesnie » de guerriers d’élite, audacieuse et 
performante, est animée par l’émulation et, du coup, elle manque presque 
d’ordre et d’ensemble dans l’épisode du roi désarçonné et elle est divisée contre 
elle-même par les revendications concurrentes de faits d’armes et de captures, 
après coup. Entre ces chevaliers qui sont une troupe, et les barons qui ont 
la leur et que Guillaume le Breton connaît de moins près, le contraste n’est 
évidemment pas total 36, ni la distinction si facile à faire pour nous, au moment 
par exemple de situer Mathieu de Montmorency ou le vicomte de Melun et 
divers bannerets – sans parler d’un chef de troupe d’église comme Thomas de 
Gamaches, avoué de Saint-Valery, dont l’action est déterminante au centre et 
que le roi charge encore impérieusement, à la fin, de la destruction des sergents 
du Brabant 37.

Mais il y a bien bipolarité, et Guillaume le Breton le fait sentir aux Gesta en 
distinguant deux discours lors de l’entrée en bataille : celui du roi à ses proches 
pour leur assurer l’aide de Dieu, en tant que défenseurs avec lui de l’Église, celui 
de Frère Guérin aux barons pour les presser de défendre l’honneur de Dieu, du 
royaume et du roi, ainsi que de leur propre salut 38. 

La dualité entre baronnage et « mesnie » est à dire vrai très classique, et 
fonctionnelle. Il m’a paru possible, ailleurs 39, de distinguer entre des systèmes 
de valeur, l’un féodal et tout spécialement baronnial, l’autre proprement (et 
dangereusement) chevaleresque, issu des « mesnies » princières et royales. Ici, 
de fait, comme dans une chanson de geste, les barons s’activent pour la défense 
de leur patrimoine commun, la France féodale, de peur d’être blâmés, jugés 
indignes de leur héritage, tandis que les chevaliers de « mesnie », plus mobiles et 
non encore nantis, qui se projetteraient plus facilement dans le monde arthurien 
des romans, se livrent entre eux à un tournoi des ego en quête de palmarès et 

34	 Du fief de Louis, ils sont sous le commandement du vicomte de Melun, qu’en fait ils éclipsent 
dans le récit de Guillaume le Breton. Ils ressemblent en réalité à une « mesnie » de Louis, 
qu’ils suivront en Angleterre.

35	 Gesta, § 188 (p. 278-280), et infra, n. 56, sur le Fragment de Saint-Quentin. 
36	 Au sein d’un ost que Philippe Contamine taxe à juste titre de « conglomérat », dans son 

étude fondamentale sur « L’armée de Philippe Auguste », dans Robert-Henri Bautier (dir.), La 
France de Philippe Auguste. Le temps des mutations, Paris, Éditions du CNRS, 1982, p. 578-
594 (ici p. 583-586).

37	 Gesta, § 192 (p. 285) et 197 (p. 285 et 289).
38	 Gesta, § 184 (p. 273) et 186 (p. 275).
39	 Voir mon essai sur La Chevalerie, de la Germanie antique à la France du xiie siècle, 2e éd., Paris, 

Perrin, 2012, ici p. 235.



167

dom
inique barthélem

y   Le baronnage français dans les récits de la bataille de B
ouvines

de rétribution. D’un côté, le souhait d’être le meilleur, de l’autre le souci de ne 
pas déchoir. D’un côté l’espoir d’une rétribution aussi, et de l’autre la crainte 
d’une commise de fief !

Une question est de savoir si Guillaume le Breton sélectionne des épisodes 
et, au besoin, en déforme, au profit de l’un de ces deux groupes, négligeant 
plusieurs barons 40 au profit de la « mesnie » royale, dont il est chapelain, avec 
son appendice artésien. Il n’a pas pour elle que de la complaisance, puisqu’il y 
révèle un flottement et des dissensions, dénonçant aussi les impostures de Jean 
de Nesle 41, mais dans l’ensemble il la met bien en vedette. Sous sa plume elle 
pallie la défaillance des communes auprès du roi. De partialité, nous le sentons 
ainsi capable, même si ses récits ont le mérite de tenir un certain équilibre entre 
les diverses catégories de combattants : il met au tableau d’honneur les sergents 
soissonnais, jusque dans la Philippide, et il reconnaît plusieurs fois l’utilité et 
la valeur des piétons 42, il n’oublie pas d’autre part les barons, même s’il s’avère 
parfois évasif (sur Pierre d’Auxerre) ou ambigu (sur Gaucher de Saint-Pol, nous 
l’avons vu). Mais c’est que dans le baronnage, tout comme dans la « mesnie », il 
a ses têtes, comme nous dirions, et nous pouvons nous interroger, par exemple, 
sur le peu de place qu’il réserve aux barons de « l’aile gauche », à peine disjointe 
il est vrai du centre occupé par le roi et les siens. 

Car enfin il y a là, faisant face aux comtes Renaud de Boulogne et Guillaume 
de Salisbury et à Hugues de Boves, les comtes de Guines et de Ponthieu. Il les 
omet, alors que d’autres sources les mentionneront ou les mettront en scène. Il 
y a surtout le puissant lignage de Dreux, issu du roi Louis VI, ennemi juré de 
Renaud. Or c’est à peine si Guillaume le Breton mentionne aux Gesta le vieux 
comte Robert de Dreux 43. Il donne l’impression que la lutte contre Renaud 
est soutenue principalement par la « mesnie » royale 44. Il est vrai que le comte 
Robert se fait vieux, et que ses deux fils sont absents du fait qu’ils servent ou 
aident sur la Loire, devant Nantes. Quant à l’évêque Philippe de Beauvais, 
frère du vieux comte, connu et controversé depuis longtemps pour son goût 
des armes, il n’aura droit que dans la Philippide à son morceau de bravoure, 
assorti d’une justification 45. Mais à leurs côtés figurent aussi, dans l’Anonyme 

40	 Dans sa liste de haus homes, l’Anomyme de Béthune (éd. cit., p. 768) en mentionne plusieurs 
qu’omettait Guillaume le Breton aux Gesta : les comtes de Grandpré, Beaumont, Ponthieu, 
Guines, et Soissons, ainsi que les trois frères de Coucy. Les comtes de Beaumont (X, v. 470) 
et de Ponthieu (v. 484) sont toutefois mentionnés dans la Philippide – ainsi que celui de 
Sancerre (v. 471).

41	 Gesta, § 196 (p. 288).
42	 Voir ma Bataille de Bouvines, op. cit., p. 133-145.
43	 Gesta, § 194 (p. 286).
44	 Ibid., § 196 (p. 287-289). 
45	 Philippide, XI, v. 538-550. Je me demande s’il ne s‘agit pas d’une affabulation, dans 

La Bataille de Bouvines, op. cit., p.134.



168

de Béthune, leurs neveux de Coucy, fils de leur sœur Alix, Enguerran III et 
ses frères. 

Le silence de Guillaume le Breton sur ces derniers surprend d’autant plus 
qu’il est chanoine de Laon ainsi que de Senlis, tout près de Coucy. Comment 
peut-il ignorer Enguerran de Coucy, paroissien du diocèse de Laon et fidèle au 
roi capétien, alors qu’il met en valeur la vaillance et atténue les fautes de Renaud 
de Boulogne, né de Dammartin au diocèse de Senlis, en dépit de sa trahison ? 
Il faut remarquer sans doute qu’Enguerran III de Coucy s’attire les foudres de 
plusieurs excommunications entre 1215 et 1226, la plus retentissante étant celle 
de 1215 pour un attentat contre le doyen du chapitre de Laon. Il serait donc 
privé de l’honneur de Bouvines, comme dans certaines chroniques d’antan son 
bisaïeul Thomas de Marle le fut de l’honneur de la première croisade et pour le 
même type de tort : son animosité contre la seigneurie d’églises 46.

Enguerran de Coucy n’est pas, pour autant, le seul baron de l’aile gauche à 
passer à la trappe dans les Gesta et jusque dans la Philippide. Guillaume le Breton 
a-t-il une partialité contre les barons, en privilégiant la « mesnie » royale, ou 
furent-ils de fait beaucoup plus passifs qu’elle ? Difficile pour nous d’en décider. 

Dans sa Philippide, la dramatisation et l’emphase éloignent de la réalité 
historique de Bouvines : ne dirait-on pas d’une lutte à mort, d’une explosion de 
furia francese contre des Teutons ou « Saxons » commodément campés comme 
leurs antagonistes ancestraux ? Ceci venant en discordance avec la description 
d’une bataille où en fait l’on tue surtout des chevaux et qui, malgré tout, ne fait 
guère de morts nobles, puisque les chevaliers y sauvent leur vie en se rendant, 
y compris l’héroïque Renaud de Boulogne ! Pour autant la Philippide n’ose pas 
inventer de toutes pièces un épisode, et Guillaume le Breton y glisse même 
quelques informations nouvelles, crédibles 47. Il grandit bien sûr les barons des 
deux camps, physiquement et moralement, il en ferait presque des surhommes, 
en gommant notamment leur conseil de prudence et les soupçons pesant sur 
certains d’entre eux. Mais il n’en cite nommément qu’à peine plus, et il grandit 
pareillement le roi 48, sa « mesnie », les sergents, n’expulsant que les communes, 
dont la fugitive apparition aux Gesta n’avait d’ailleurs rien de glorieux 49. De sorte 
que le baronnage loyal ne gagne que peu de terrain sur les autres combattants. 

46	 Voir mon étude sur Les Deux Âges de la seigneurie banale, Coucy, xie‑xiiie siècle, Paris, 
Publications de la Sorbonne, 1984 (2e éd., 2000), p. 458-462 (Enguerran III) et p. 80-87 et 
125 (Thomas de Marle).

47	 La connivence avec Henri de Brabant : X, v. 671 ; le port de croix par les Flamands : X, v. 666 ; 
le mur de piétons devant Otton : XI, v. 250-252.

48	 Ici, le roi Philippe, au lieu de rester en arrière, s’avance à la recherche d’Otton pour l’affronter 
en combat singulier : XI, v. 265.

49	 Elles fléchissaient au point de mettre le roi en danger, et donc de faire tout perdre : Gesta, 
§ 191 (p. 282).



169

dom
inique barthélem

y   Le baronnage français dans les récits de la bataille de B
ouvines

Il appartient encore au roi de justifier lui-même la bataille du dimanche, face 
à une objection 50, pour mieux surprendre l’ennemi. Pour progresser plus 
significativement dans la « mémoire » de Bouvines, il faudrait que le baronnage 
devienne à son tour l’auteur d’une bonne idée ou d’une justification, et qu’il 
ravisse la vedette sur le champ de bataille aux autres combattants, au détriment 
probable de l’histoire. Sera-ce possible ?

LES CHEMINEMENTS DU BARONNAGE

Plusieurs narrateurs de la première génération, contemporains de Guillaume 
le Breton, font aux barons loyaux davantage de place que lui, sans pour autant 
leur attribuer tout le mérite de la victoire, et laissent un peu de côté la punition 
des barons félons. La Relation de Marchiennes, attachée surtout à stigmatiser 
l’ost flamand comme allié d’un empereur excommunié 51, prend aussi soin de 
recomposer un discours chrétien de Philippe Auguste aux « nobles de son ost ». 
Elle réunit donc la « mesnie » aux barons, et le roi ici ne cherche pas à émouvoir 
les nobles, serait-ce un instant, pour l’honneur de la couronne et du royaume, 
mais seulement pour leur héritage, reçu d’aïeux dont ils doivent se montrer 
dignes, afin de le transmettre intact à leurs héritiers. Rien de plus baronnial 
que cette préoccupation féodale, prise en compte par un Philippe Auguste en 
larmes dont l’humilité est ici très soulignée, une humilité devant Dieu bien 
sûr, mais un peu aussi devant sa noblesse « qu’il se mit à exhorter humblement 
et modestement, en pleurant 52 ». N’avons-nous pas là comme l’amorce des 
affabulations ultérieures qui nous retiendront plus loin ? 

Du moins la combinaison du thème chrétien avec la vaillance noble de 
France, déjà fréquente dans les discours de croisade, rapproche-t-elle le moine 
de Marchiennes du chapelain Guillaume le Breton. L’Anonyme de Béthune, 
lui, ne voit plus guère que la vaillance en sa chronique française, et à sa manière. 
La bataille de Bouvines montre là ce que valent les « preudomes de France » : à 
qui les vit mettre à mal les Flamands et l’empereur, « bien li peust membrer de 
gentils barons » 53. Mais les barons n’ont plus exactement l’éthique que nous 
avons trouvée tout à l’heure typiquement baronniale (féodale), car l’Anonyme 
de Béthune se préoccupe assez peu de l’enjeu de la bataille, il la rapproche plutôt 
d’un tournoi dans lequel le gain de la journée par l’un des camps n’est pas sa 

50	 Philippide, X, v. 754-790.
51	 L’ost flamand porte des croix, mais cela fait une croisade aux côtés d’un excommunié ! Ainsi 

s’explique l’échec : l’ost se délite, faute de lien social.
52	 MGH SS, 26, éd. cit., p. 391.
53	 RHGF, t. XXIV, p. 769. Pour l’Anonyme de Béthune, barons est synonyme de « hauts hommes » 

et, pratiquement, de « chevaliers adoubés » puisqu’il distingue des bacheliers et sergents.



170

seule préoccupation : il indique aussi de savoir à qui revient, dans chaque camp, 
la palme du meilleur. C’est cela aussi qui tient en haleine la cour de Béthune, 
fréquentée par des chevaliers des deux bords, et l’Anonyme pour cela distribue 
son attention et répartit l’éloge, en fait, assez équitablement. Le prix revient à 
deux chevaliers de rang baronnial, au moins à l’échelle, respectivement, de la 
Flandre et de la France royale : Arnoul d’Audenarde surclasse ainsi les autres 
Flamands, tandis que Mathieu de Montmorency est tenu pour le meilleur des 
Français. C’est cependant d’Arnoul seul qu’un exploit est relaté : il cherche 
l’affrontement avec Guillaume des Barres et l’emporte en fait sur le duc de 
Bourgogne, inexplicablement porté à jouer un rôle, digne de Cligès, de chevalier 
de « mesnie » frivole et téméraire, en se faisant passer pour Guillaume des Barres 
dont il a revêtu l’armure 54. 

L’Anonyme de Béthune parle assez peu de Dieu, du roi et de sa « mesnie » 
(Artésiens compris), des sergents soissonnais – que tout de même il mentionne 55. 
Et pour finir, aux antipodes de l’optique ecclésiastique et royale sur le jugement 
de Dieu, il se préoccupe surtout de nous rassurer sur le sort de barons capturés : 
ceux qui s’évadent, et Arnoul d’Audenarde gracié par le roi Philippe. Il évite 
ainsi avec tact d’assombrir la journée de son public en lui narrant Ferran ferré, 
Renaud maltraité, ou même Otton déchu !

D’une Histoire en français (dite de Philippe Auguste par Charles Petit-
Dutaillis), il ne nous est parvenu qu’un fragment recopié à Saint-Quentin par 
André Duchesne 56. Il nous en manque tout le début de la bataille de Bouvines, 
mais la suite en est suggestive, comportant plusieurs traits inédits, qui ne se 
retrouvent nulle part ailleurs que dans la chronique rimée de Philippe Mousket, 
un Tournaisien qui s’arrête en 1243 57. Cette chronique est assez profuse, dans 
sa réélaboration de seconde main d’un Bouvines tout bruissant de cris de guerre 
et tout parsemé d’étendards. Elle utilise ou confirme sur plusieurs points, outre 
le fragment de Saint-Quentin, Guillaume le Breton et l’Anonyme de Béthune. 
Sa source ne nous échappe que lorsqu’il s’agit de certains aspects du début, et 
il faut supposer, à mon avis, qu’elle était l’Histoire en français, en amont du 
fragment de Saint-Quentin.

Commençons tout de même par le fragment conservé. Si tel mot (prodome) et 
telle optique (l’éloge possible des deux camps) y sont communs avec l’Anonyme 

54	 Ibid., p. 769 E, F, G.
55	 Ibid., p. 768 K.
56	 Charles Petit-Dutaillis (éd.), « Fragment de l’Histoire de Philippe Auguste, Roy de France, tiré 

d’un Cahier en parchemin de la Bibliothèque de l’église collégiale de Saint-Quentin », BEC, 
87, 1926, p. 110-123.

57	 Baron de Reiffenberg (éd.), Chronique de Philippe Mouskes, Bruxelles, M. Hayez, 1836-1845, 
3 vol., t. II, p. 349-376 (récit de Bouvines aux v. 21517-22226), également MGH SS, 26, éd. cit., 
p. 755-764.



171

dom
inique barthélem

y   Le baronnage français dans les récits de la bataille de B
ouvines

de Béthune, la perspective y est tout de même beaucoup moins éloignée de celle 
de Guillaume le Breton, plus ecclésiastique et féodale – à ceci près que le roi n’y 
est désarçonné que par accident, au milieu des siens. Une attention privilégiée 
se porte sur le petit groupe artésien et picard, déjà très bien servi par le récit des 
Gesta, dont fait partie Michel de Harnes, le commanditaire probable de cette 
Histoire dite de Philippe Auguste. Le chevalier Gérard la Truie n’est à coup sûr 
pas un baron, mais un chevalier errant de grand renom. Guillaume le Breton 
lui a reconnu le mérite d’avoir frappé l’empereur Otton 58. 

Si ensuite nous admettons que Philippe Mousket nous apporte des échos 
et amplifications du début perdu, nous y voyons que Gérard la Truie avait 
mordu en outre sur le rôle de Frère Guérin en donnant au roi le conseil décisif 
de simuler la fuite pour mieux se retourner au moment opportun. De toute 
manière, il est intéressant pour notre enquête que Philippe Mousket peigne au 
conseil les barons embarrassés, silencieux : interrogés par le roi, ils ne savent quel 
plan de bataille imaginer et ils consentent à ce que la Truie s’exprime, même 
s’il n’est pas des leurs, au risque de les surclasser 59. Peu après, chez Philippe 
Mousket, probablement d’après la partie perdue de l’Histoire dite de Philippe 
Auguste, ce sont les Artésiens et la « mesnie » que le roi embrasse, avant de 
remettre l’oriflamme à Galon de Montigny, lors de la scène touchante où il 
demande à ses proches de le protéger lors de la bataille 60. 

Durant la bataille même, les barons ne jouent pas non plus un grand rôle, ni 
dans le Fragment de Saint-Quentin ni chez Philippe Mousket, qui met en valeur 
le seul duc Eudes : à son tour d’incarner le nouvel Ogier 61, et l’on cherche en 
vain Gaucher de Saint-Pol, les Dreux, et d’autres comtes dans une fresque assez 
vaste où ne sont oubliés pourtant ni les sergents ni les communes. L’avantage 
reste aux chevaliers de « mesnie ».

Le Cistercien de Clairmarais, près de Saint-Omer, qui est l’un des 
continuateurs (entre 1214 et 1226) de la Flandria generosa, est le premier à 
réserver un vrai rôle aux barons de France, dans un conseil avec le roi. Non 
seulement ils ne se dérobent plus à la bataille, mais ils se mêlent de la justifier 
et de la mener à la place du roi. Pierre d’Auxerre déclare licite la bataille du 
dimanche, au nom de la légitime défense, alors que dans la Philippide c’était 
le roi qui levait les scrupules des barons. Quant au duc Eudes, le Cistercien de 
Clairmarais lui prête une idée originale, et très ambiguë, puisqu’elle revient au 
fond à tester le roi comme lui-même testera un jour ses barons, dans le récit du 

58	 Mais il le cite toujours un peu vite, et le fait éclipser par Guillaume des Barres : Gesta, § 192 
(p. 283-284), Philippide, XI, v. 387 et 402.

59	 Chronique de Philippe Mouskes, éd. cit., v. 21553-21584.
60	 Ibid., v. 21703-21730.
61	 Ibid., v. 21963-21968 (ou le nouvel Hector). Juste après « ceux du Ponthieu » et non le comte.



172

Ménestrel de Reims. Le duc Eudes, en effet, presse le roi d’aller se réfugier dans 
Lens et de s’en remettre à ses « vassaux et barons » (militibus et principibus) du 
soin de la bataille. Ainsi le conseil baronnial de prudence, peu glorieux, est-il 
transformé en altruisme courageux. Mais il tourne aussi à l’avantage du roi, en 
lui permettant de repousser bravement cette proposition qui le priverait de la 
gloire plus encore que du péril. Cette belle repartie au duc Eudes reste pourtant, 
dans la Continuation de Clairmarais, la seule belle conduite de Philippe Auguste 
à Bouvines 62 : impossible pour lui de s’y relever crânement ou miraculeusement, 
dès lors que sa chute n’est pas mentionnée !

Les barons, valorisés avec lui au conseil, ne le sont pas davantage que lui 
dans le récit du combat, auquel le moine de Clairmarais donne une inflexion 
inhabituellement « populiste » : il affirmant d’emblée que « partout les 
adversaires se mélangent entre eux, cavaliers et piétons, en se frappant 
mutuellement de toutes leurs forces 63 ». Et d’enchaîner sur un épisode inédit, 
qu’il est seul à nous faire connaître : le comte de Ponthieu, mis en difficulté par 
des sergents adverses, brabançons, qui valent bien les chevaliers, est transformé 
lui-même en piéton, ainsi que ses vassaux, et ni ce baron ni les chevaliers ne s’en 
sortiraient sans l’aide des communes du Ponthieu.

En dépit de cet accident d’un comte dans la Continuation de Clairmarais, les 
barons progressent peu à peu, au fil des années, dans les narrations de Bouvines, 
surtout dans celles qui s’adonnent à la fiction. 

Livrée contre deux grands barons rebelles, les comtes de Flandre et de 
Boulogne, qu’appuyait un empereur, la bataille de Bouvines avait permis à 
ses premiers narrateurs de relever la contribution des sergents et des petits 
chevaliers et celle de la maison (« mesnie ») du roi et des contingents de son 
domaine, tandis que le grand baronnage n’était représenté (assez faiblement) 
que par le duc de Bourgogne dans le camp du roi et que les comtes dignes du 
titre de baron étaient, avec leurs contingents, relativement discrets à l’exception 
de Gaucher de Saint-Pol. 

Pourtant Nicolas de Bray, dans son Poème sur Louis VIII, peu après 1228, 
atribue expressément aux barons la victoire de Bouvines (mais en deux 
vers seulement) : ils sont les défenseurs attitrés de la patrie, que la Flandre a 
trouvés vengeurs du crime et de la trahison 64. Au début du règne de Louis IX 
(spécialement en 1228 et 1229), le baronnage regimbe, il tente de s’organiser 

62	 MGH SS, 9, éd. cit., p. 332-333. Ce cistercien met ainsi en valeur deux barons qui ont fait la 
croisade albigeoise, à laquelle son ordre est attaché.

63	 Ibid., p. 333. Voir ma Bataille de Bouvines, op. cit., p. 139-140.
64	 MGH SS, 17, 1861, v. 446-456 (p. 320, avec un problème au v. 455 : faut-il lire, après dextera, 

nostra ou vestra ?). Les barons sont consultés sur la campagne à faire contre La Rochelle 
(1224), ils font sans cesse escorte au roi et leur dialogue avec lui prend beaucoup plus de 
place que dans Guillaume le Breton. 



173

dom
inique barthélem

y   Le baronnage français dans les récits de la bataille de B
ouvines

en groupe de pression, comme pour restaurer le modèle classique d’une 
communauté de royaume réduite à son élite traditionnelle. La législation et la 
défense d’un royaume chrétien ne sont-elles pas du ressort exclusif du roi et des 
barons (flanqués du moins grand nombre possible de prélats) ? Dès ce moment, 
plusieurs récits tendent, au moins par petites touches, de contrarier le souvenir 
gênant d’une défaite des barons rebelles et de rehausser la performance des 
barons fidèles. 

Avant 1236, le moine de St Albans Roger de Wendover fabrique un récit de 
Bouvines de son cru, remployant parmi d’autres des matériaux de Guillaume 
le Breton, mais visant à éloigner l’empereur Otton du roi Philippe et à faire 
des comtes vassaux de Jean sans Terre les adversaires directs de ce dernier. À 
l’empereur, qui reste selon lui « invaincu » malgré sa retraite, il oppose des 
barons français : Gaucher de Saint-Pol, mais aussi des comtes de Champagne et 
du Perche plus inattendus ! Du moins tous trois empêchent-ils tout chevalier de 
« mesnie » d’entrer dans le récit. Et on aura noté combien pour ce moine anglais 
contemporain de la Grande Charte les barons de tout bord constituent l’appui 
et l’opposition naturels à des princes 65.

En reprenant des phrases des Gesta de Guillaume le Breton dans sa chronique, 
non sans occulter Frère Guérin, le Cistercien champenois Aubri de Trois-
Fontaines, vers 1240, ajoute que le roi Philippe, « dit-on », s’est entendu souffler 
le plan de bataille par des seniores milites, chevaliers d’âge mûr et de première 
classe 66 : c’est donc à eux qu’il doit d’avoir obligé l’ennemi à avoir le soleil dans 
l’œil. La chronique des Prémontrés d’Ursperg en Souabe, s’appuyant sur des 
témoignages d’ecclésiastiques, allait plus loin dès les années 1220 en mettant 
le roi à la remorque des « chevaliers très vaillants et très aguerris dont le conseil 
le guidait ». C’est à eux que revient donc ici le conseil de la fuite simulée, piège 
savant tendu à la chevalerie allemande en utilisant chevaliers et piétons et dans 
lequel elle donne bien sûr tête baissée 67 !

Ainsi, c’est donc en Champagne et dans l’Empire, que le roi Philippe Auguste 
passe pour s’en être remis à des chevaliers au profil baronnial de la conduite de 
la bataille victorieuse. Est-ce un hasard si c’est par là aussi que surgissent, assez 
tard et ensemble, vers 1260, deux récits selon lesquels, avant la bataille, le roi 
trouve les paroles et les gestes solennels qu’il faut pour suggérer que, sans les 
barons, sa royauté ne serait rien, et qu’elle leur devra son salut ? Il n’avait jamais 

65	 Roger de Wendover : MGH SS, 28, 1888, p. 44-47, entièrement conforme au texte donné par 
Henry Octavius Coxe (éd.), Rogeri de Wendover chronica sive Flores historiarum, RS, 1841-
1844, 5 vol., t. III, p. 287-291.

66	 MGH SS, 23, 1874, p. 869.
67	 Ibid., p. 377-378. Voir l’importante étude de Jean-Marie Moeglin sur « La mémoire de 

Bouvines 1214-2014 : un enjeu franco-allemand ? », dans Pierre Monnet (dir.), Bouvines 1214-
2014, op. cit., p. 133-159 et ma Bataille de Bouvines, op. cit., p. 250-251.



174

fait montre jusqu’ici d’une pareille humilité, elle était tout au plus esquissée 
dans la Relation de Marchiennes. 

LA PROMOTION DU BARONNAGE 

Ces deux textes sont la chronique latine du moine Richer de Senones (entre 
1255 et 1264), dans les Vosges 68, et la chronique française dite du « Ménestrel » 
de Reims (vers 1260) 69. Toutes deux s’alimentent aux rumeurs qui parcourent 
la société noble qui se réunit dans les cours princières et baronniales, mais aussi, 
à l’occasion, peut tenir « parlement » dans des monastères. 

Au matin de la bataille, selon le Ménestrel de Reims, l’ost royal entend 
une messe à l’issue de laquelle le roi trempe du pain dans du vin – sans qu’il 
soit expressément consacré ou même béni par un prêtre – et demande à ses 
« loyaux amis » (les barons, donc) de le consommer avec lui, en souvenir de 
Jésus-Christ et des douze apôtres. On dirait bien, dès lors, d’une communauté, 
voire d’une communion apostolique de royaume, ou au moins d’une pairie 
christianisée 70. Cette liturgie se passe toutefois de clergé, et elle n’est pas une 
eucharistie véritable comme on en voit lors de guerres vraiment saintes. Il 
s’agit surtout d’une épreuve sacrale de la fidélité des grands. – « Et s’il en i 
a qui pent mauvestie ne tricherie, ne s’i aproche ja ! », lance en effet le roi 71. 
C’est alors (« atant ») que messire Enguerran de Coucy s’avance et prend la 
première soupe. Il devance ainsi Gaucher de Saint-Pol et le comte Étienne de 
Sancerre 72, et tous les autres. Les barons, rapprochés du roi, confisquent ainsi 
le privilège d’ordinaire réservé à la chevalerie de « mesnie », de communier avec 
lui, rituellement et émotionnellement puisqu’ils pleurent de pitié au terme de 
son vibrant appel à le défendre par les armes.

Le roi de Richer de Senones a des paroles fort radicales : « Vous êtes tous rois », 
reconnaît-il à l’adresse des barons. Et plaçant la couronne au milieu, il met 
en quelque manière le royaume en communauté indivise avec eux. Ils auront 
d’ailleurs part au triomphe avec lui jusqu’à Saint-Denis, dans une joie que les 
autres classes ne partagent plus 73. Il ne saurait être question ici que les gens du 

68	 MGH SS, 25, 1880, p. 293-294. 
69	 Ménestrel, § 268-291 (p. 537-540). Voir aussi Marie Geneviève Grossel, Les Récits d’un 

Ménestrel de Reims, traduction et commentaire, Valenciennes, Presses universitaires de 
Valenciennes, 2002, p. 187-199.

70	 Et à laquelle manqueraient les pairs ecclésiastiques (évêques).
71	 Ménestrel, § 280 (p. 539).
72	 Jusqu’ici, on ne l’avait vu que dans la Philippide, X, v. 470, où de par sa naissance il se voyait 

comme le second après le roi. Le voilà donc quelque peu pris de vitesse…
73	 Ibid., p. 296, ligne 28 (cum primatibus terre).



175

dom
inique barthélem

y   Le baronnage français dans les récits de la bataille de B
ouvines

peuple, vrai gibier de potence, s’avisent de s’habiller en empereurs, comme dans 
la Philippide 74 !

Naturellement, si c’étaient là des comptes rendus de conseils et réunions réels, 
nous devrions décrypter les manœuvres royales. Dans Richer de Senones, si le 
roi Philippe retire sa couronne et flatte outrageusement le désir de royauté qui se 
loge, chacun le sait bien, au fond des cœurs de maints barons, c’est pour mieux 
exiger d’eux l’obéissance à la fin du discours 75. Le moyen de refuser allégeance 
à un roi si émouvant ? Chez le Ménestrel de Reims, la communion est en même 
temps, nous venons de le voir, un test, un engagement, et le roi prend bien 
soin de dire que ses grands vassaux doivent le prendre tel qu’il est comme leur 
seigneur qui leur a dispensé son affection et ses bienfaits, avant de les assurer 
que s’il se trouve meilleur que lui, dans le baronnage, pour être roi, ils peuvent 
le mettre à sa place 76. Voilà le type même de la proposition qu’on ne peut que 
décliner : elle est unique dans les annales des monarchies médiévales, à ma 
connaissance, mais elle reste dans l’esprit de l’interaction féodale où les seigneurs 
font souvent pression sur leurs vassaux à l’aide de surenchères d’humilité, qui 
mettraient ceux-ci dans leur tort s’ils s’y laissaient prendre 77. De sorte que les 
mots et gestes forts, d’apparence subversive, y ramènent toujours, en fait, au 
respect de normes conformistes. 

Oui. Mais dès lors qu’il s’agit de chroniques légendaires, il me semble que 
l’affichage demeure seul, non ou mal décrypté, et que l’on repasse facilement au 
premier degré. Ici, le lecteur ou l’auditeur du Ménestrel de Reims retiendront 
surtout les larmes du roi, la force de l’image d’une cour découronnée, Richer de 
Senones inversant une cérémonie classique, ou d’une confrérie des barons avec 
un roi qui se prétend un instant électif, du bout des lèvres. 

Et de fait, dans le même sens, nos deux auteurs propulsent en avant les barons, 
dans le reste de leurs chapitres de Bouvines, chacun à sa manière. Le roi y fait 
piètre figure, comparé à certains d’entre eux. 

Dans le texte de Richer de Senones, Enguerran de Coucy s’apprête à capturer 
l’empereur, lorsque vient l’interrompre la chute accidentelle du roi au milieu 
des ses propres troupes, sans la gloire d’être menacé par des piétons adverses, 
ce qui montrerait son courage et la faveur de Dieu 78. De ce roi au fait, qu’est 
la « mesnie » devenue ? Elle ne s’illustre ici qu’à travers Galon de Montigny, le 
porte-étendard. En revanche, le baronnage s’est grossi de « comtes de Normandie 

74	 Philippide, XII, v. 251.
75	 MGH SS, 25, éd. cit., p. 294.
76	 Ménestrel, § 282 (p. 539).
77	 Voir mon étude sur L’An mil et la paix de Dieu, Paris, Fayard, 1999, p. 347 (il n’est pas question 

qu’un vassal accepte que la parole de son seigneur soit vérifiée par l’ordalie).
78	 Richer suit la version du Fragment de Saint-Quentin, en le laissant tomber au milieu des 

siens : « Fragment de l’Histoire de Philippe Auguste », éd. cit., p. 114.



176

et de Bretagne » 79 dont la présence à Bouvines est une innovation hardie. Quant 
au Philippe Auguste du Ménestrel de Reims, il n’est au chapitre de Bouvines 
qu’un roi faiblard de chanson de geste : il n’a pas su être équitable avec le comte 
Renaud, et de là est venue la guerre 80. Sa seule grande scène est celle des soupes. 
Après cela il reste en retrait durant toute la bataille, étant donné que le narrateur 
se focalise sur deux barons largement évoqués par Guillaume le Breton, mais 
omis par Richer de Senones : le rebelle Renaud de Boulogne et le loyal Gaucher 
de Saint-Pol. L’axe du récit est en effet leur inimitié, sur laquelle il est informé 
par ailleurs car Guillaume le Breton la taisait. Il est vrai que la belle narration des 
Gesta disait leur vaillance à tous deux, nécessaire pour les disculper du soupçon, 
chacun auprès de son camp, et pouvait conduire son lecteur attentif à discerner 
le parallélisme de leurs profils et l’ambivalence de Guillaume à l’égard de chacun 
d’eux. Mais le Ménestrel de Reims invente leur affrontement direct, recherché 
par tous deux, devenu de fait indispensable, et en vue duquel le comte Gaucher 
écarte en le bousculant un porte-étendard champenois 81.

Le baron adverse n’est pas trop culpabilisé. Comme Girard de Vienne, Ogier le 
Danois ou Raoul de Cambrai, Renaud de Boulogne est en butte à un adversaire 
qui l’offense gravement, d’un coup de poing en public 82, et contre lequel le roi 
ne le soutient pas assez. De là sa trahison, que le public peut comprendre, loin 
d’imputer à Renaud cette lèse-majesté qui surgit un instant dans Guillaume 
le Breton et qui pourrait permettre la mise à mort des nobles captifs issus du 
royaume 83. Renaud a donc pour le moins des circonstances atténuantes, comme 
tout baron bafoué. Quant à Gaucher de Saint-Pol qui lui a fait tort, nul ne lui 
en tient expressément rigueur et c’est lui qui assure la victoire royale de manière 
plus explicite que jamais, en capturant Renaud et décourageant ainsi l’empereur 
et la coalition. En sorte que le roi ne se retrouve jamais aussi seul, au milieu de 
ses barons, que dans la prose du Ménestrel de Reims.

Ces deux narrations sont très contemporaines l’une de l’autre, et le grand 
prélude avec couronne apparaît chez elles pour la première fois. Aurait-il un 
lien avec une actualité alors brûlante ? 

Nous avons là-dessus un indice intéressant : elles confèrent toutes deux, l’une 
au combat, l’autre au prélude, un rôle éminent à un baron jusque-là plutôt 

79	 MGH SS, 25, éd. cit., p. 294, ligne 46.
80	 Ménestrel, § 268-275 (p. 537-538).
81	 Ibid., § 285 (p. 540).
82	 Ibid., § 268 (p. 537) ; Renaud alors se jette sur Gaucher, mais les barons (hauts hommes) les 

séparent.
83	 Gesta, § 198 (p. 290) : elle permet au roi Philippe d’être magnanime en épargnant la vie des 

vaincus, même s’il maltraite Ferran et Renaud. Voir Xavier Hélary, « Ceux qui n’auraient pas 
dû y être : quelques combattants de la bataille de Bouvines », dans Bouvines 1214-2014, 
op. cit., p. 19‑28.



177

dom
inique barthélem

y   Le baronnage français dans les récits de la bataille de B
ouvines

occulté : Enguerran III, sire de Coucy 84. Richer de Senones lui réserve l’honneur 
de presser l’empereur Otton, et le Ménestrel de Reims fait de lui le premier 
des barons à protester de sa loyauté envers Philippe Auguste. Pourquoi cette 
soudaine et tardive promotion du sire de Coucy dans le dossier de Bouvines ? 

Les dates et le propos de ces deux textes coïncident remarqublement avec le 
retentissant procès d’Enguerran IV de Coucy devant saint Louis, durant l’été 
1259, à la suite de la pendaison de trois jeunes gens sur ses terres. Obligé de 
subir une enquête non consentie à propos de son honneur, Enguerran IV de 
Coucy a reçu le soutien de tout le baronnage, et pareille levée de boucliers, 
isolant en sa cour le roi et son conseil, a produit un mouvement d’opinion, ou 
du moins une propagande, dont nous avons la trace avec la chanson « Gens de 
France, moult estes esbahis » 85… Un Bouvines des barons, mettant en vedette 
le père du sire maltraité en 1259, vient à point pour produire ou soutenir une 
résistance à saint Louis. 

Celui-ci voudrait détruire le privilège qui permet aux barons de refuser toute 
enquête sur leur honneur et, au cours du procès, dans la chaleur de l’été 1259 
à Paris, il s’échauffe au point de menacer de mort Enguerran de Coucy pour 
avoir lui-même abusivement condamné à mort. À l’opposé, la nouvelle légende 
de Bouvines prétend que Philippe Auguste, l’aïeul de ce roi transgressif, était 
un jour descendant de son trône, ou peu s’en était fallu, pour se mettre de plein 
pied avec ses barons, déclarant qu’ils étaient tous rois avec lui, ou de possibles 
rois – ce qu’ils pensent souvent, de fait, in petto, et dont on leur attribue la 
pensée plus souvent encore 86. Alors que Jean de Thourotte grommelle en 1259 
qu’à ce compte là, Louis IX n’aurait plus qu’à pendre tous ses barons, il est 
réconfortant et politique de rappeler ou de prétendre qu’il y a eu un bon temps 
du roi Philippe le Magnanime 87. En voilà un qui ne le prenait pas de haut avec 
les barons ses pairs et qui leur demandait seulement de manger et boire avec 
lui – juste avant de risquer leur vie pour lui. Son petit-fils de devrait-il pas se 
montrer un peu plus reconnaissant à l’égard de leurs héritiers, avoir pour eux 
quelques égards ?

D’autre part, la légende du soutien à la couronne à Bouvines doit avoir 
quelque lien avec la liturgie du sacre royal, telle que l’attestent les ordines 

84	 Voir supra, n. 46.
85	 Voir mon étude sur « L’affaire Enguerran de Coucy (1259) », dans Luc Boltanski, Élisabeth 

Claverie, Nicolas Offensatdt et Stéphane Van Damme (dir.), Affaires, scandales et grandes 
causes. De Socrate à Pinochet, Paris, Stock, 2007, p. 59-77.

86	 Le « Ménestrel » lui-même colporte une rumeur selon laquelle Enguerran III de Coucy s’était 
fait préparer une couronne, en 1226 : voir mon travail sur Les Deux Âges de la seigneurie 
banale, op. cit., p. 431-432.

87	 On sait qu’au xive siècle, il est arrivé aux barons ulcérés par les nouveaux progrès de la 
monarchie de regretter « le bon temps du roi saint Louis » (Colette Beaune, Naissance de la 
nation France, 2e éd. Paris, Gallimard, 1985, p. 141).



178

contemporains 88 : les pairs de France 89 y soutiennent un moment la couronne 
du roi et des barons et des dames, celle de la reine. Ce soutien n’est mentionné 
pour l’instant que dans le texte des ordines, non dans l’image 90. Il paraît être une 
innovation récente 91 et s’avère être aussi, d’après mon enquête, une véritable 
spécificité française 92 – appropriée de fait à la structure du royaume capétien, 

88	 Richard A. Jackson (éd.), Ordines Coronationis Franciae. Texts and Ordines for the Coronation 
of Frankish Kings and Queens in the Middle Ages, Philadelphia, University of Pennsylvania 
Press, 1995 et 2000, 2 vol., t. I, (p. 30-31 présentation), et t. II, p. 291-418, pour les ordines 
XXA, XXI et XXIIA. Ce ne sont pas des textes exactement comparables, seul l’ordo XXIIA est 
un véritable rituel organisé, « le dernier ordo capétien », véritablement entré en vigueur, puis 
traduit en français au xive siècle. Voir aussi Jean-Claude Bonne, Marie-Noëlle Colette, Jacques 
Le Goff et Éric Palazzo (dir.), Le Sacre royal à l’époque de saint Louis d’après le manuscrit latin 
1246 de la BnF, Paris, Gallimard, 2001. Il faut relever, pour notre propos, combien la liturgie 
du sacre requiert expressément du roi une posture d’humilité.

89	 La première allusion expresse aux pairs de France date de 1216, pour la condamnation de 
Jean sans Terre : voir Ferdinand Lot, « Quelques mots sur l’origine des pairs de France », 
Revue historique, 54, 1894, p. 34-59 ; Richard A. Jackson, « Peers of France and princes of 
the blood », French Historical Studies, 7, 1971, p. 27-46 ; Pierre Desportes, « Les pairs de 
France et la couronne », Revue historique, 282, 1989, p. 305-340. Ordines Coronationis 
Franciae, éd. cit., t. II, p. 302 (ordo XXA.12 et 13), p. 357 (ordo XXI.38), p. 401 (ordo XXIIA, 38 : 
l’archevêque est seul à mettre au roi la couronne, mais tous les pairs, clercs et laïcs, et eux 
seuls, la soutiennent de la main), p. 405-406 (51 : vivat rex ! et début de la messe) et 408 (55 : 
offertoire, où le roi offre du pain et du vin). Pour la reine, la couronne est soutenue par les 
« barons » et les dames les plus nobles (p. 303 : ordo XXA. 15 ; p. 362 : ordo XXI. 58 ; p. 413 : 
ordo XXIIA. 66 et 68).

90	 L’ordo XXI, pourtant bien illustré, ne donne pas d’image de ce soutien de la couronne. C’est 
sous Charles V que l’illustration en apparaît (alors même que Les Grandes Chroniques 
de France ne le mentionnent pas expressément), et prend une portée politique : Anne 
H. Hedeman, « Copies in context: the coronation of Charles V in his Grandes Chroniques 
de France », dans János M. Bak (dir.), Coronations: Medieval and Early Modern Monarchic 
Ritual, Berkeley/Los Angeles/Oxford, University of California Press, 1990, p. 75-81. Tout 
un programme iconographique du xve siècle, étudié par Philippe Contamine (« Les pairs de 
France au sacre des rois [xve siècle]. Nature et portée d’un programme iconographique », 
dans De Jeanne d’Arc aux guerres d’Italie : figures, images et problèmes du xve siècle, 
Orléans, Paradigme, 1994, p.111-130) se porte sur le projet des objets royaux par les pairs 
en procession vers le sacre, ce qui n’est pas propre à la France. Ultérieurement, le rôle de 
soutien de la couronne a été disputé aux « pairs de France » par les princes du sang. En 1775, 
il n’y avait plus que ces derniers ; en 1825 aussi. Il y avait alors de toute manière bien trop de 
pairs : une chambre entière, au sein de laquelle qui eût-on choisi ?

91	 Avec son prélude en 1179 : au sacre de Philippe Auguste, Henri le Jeune aurait soutenu la 
couronne (seul) « en signe de sa soumission », selon Rigord, Histoire de Philippe Auguste, 
éd. et trad. Élisabeth Carpentier, Georges Pon et Yves Chauvin, Paris, Éditions du CNRS, 2006, 
p. 127 : « coronam super caput regis Francie ex debita subjectione humiliter portante » ; ce qui 
devient, dans Les Grandes Chroniques de France, t. VI, p. 95, « par la raison de son homage 
et par droite subjection ». Commentaire, peut-être un peu forcé en faveur d’une institution 
dès ce moment des pairs de France autour du soutien de la couronne par Pierre Desportes, 
« Les pairs de France et la couronne », art. cit., p. 320.

92	 Rien de tel en Aragon : Bonifacio Palacios Martín, La Coronacion de los reyes de Aragón, 
1204-1410: aportación al estudio de las estructuras politicas medievales, Valencia/Zaragoza, 
Anúbar ediciones/Universidad de Zaragoza, Facultad de filosofia y letras, Departamento de 
historia medieval, 1975, p. 318 (prélats seuls). Juste un petit élément danois au xviie siècle. 
En Angleterre, les ordines ne mentionnent pas ce soutien de la couronne, on y voit plutôt le 
rôle de grands barons dans la procession d’entrée, portant les regalia : English Coronation 
Records, éd. Leopold G. Wickham Legg, Westminster, A. Constable, 1901, p. 33, 84-85. 



179

dom
inique barthélem

y   Le baronnage français dans les récits de la bataille de B
ouvines

puisqu’il n’est ni unifié comme l’Angleterre, ni éclaté comme l’Allemagne, mais 
plutôt « rassemblé » selon le mot de Marc Bloch. Les grands laïcs en France ne 
se contentent pas comme en Angleterre d’apporter les regalia, ici ils parviennent 
à se faire, aux côtés des prélats, une place qui symbolise tout à la fois leur 
soumission et leur association naturelle au gouvernement. C’est bien ainsi que 
l’entendra Charles V, en faisant mettre en image le soutien par les pairs 93. Mais 
après lui la royauté française n’a apparemment pas trop insisté sur ce rituel dont 
d’ailleurs les pairs et les princes du sang se sont disputé le privilège. 

Bien entendu, il existe divers décalages entre la liturgie et la légende. Si un 
roi emporte à la guerre sa couronne avec lui, ce n’est pas celle, très lourde, 
qui a servi au sacre. D’autre part, nous ne devons pas confondre barons et 
pairs, en dépit d’une vraie proximité 94. Il demeure tout de même plausible 
que le développement de ce rituel singulier ait suggéré, au moment opportun, 
la légende singulière de la couronne, ambiguë comme lui puisque le soutien 
baronnial à la royauté s’interprète alternativement en faveur de leurs droits et 
de leurs devoirs. 

Beaucoup plus diffusée que celle de Richer de Senones, la chronique du 
Ménestrel de Reims va marquer davantage, et les contemporains, et la postérité. 

Ainsi, dans le dossier de Bouvines, les affabulations de 1260 me semblent 
témoigner d’une sorte de guerre des récits. Cette guerre, le baronnage ne l’a pas 
entièrement gagnée, puisque les textes de Guillaume le Breton ont beaucoup 
circulé, et puisque même, en les insérant dans des œuvres nouvelles on y a 

C’est aussi ce qui apparaît dans une page de Roger de Hoveden sur le couronnement de 
Richard Cœur de Lion en 1189 (Chronica magistri Rogeri de Hovedene, éd. William Stubbs, 
RS, 1868-1871, 4 vol, t. III, p. 9-12) à ceci près que tout de même deux comtes soutiennent 
la couronne du roi propter ponderositatem ipsius (p. 11), mais c’est le seul élément que j’ai 
trouvé là-dessus dans les sources anglaises et la bibliographie sur l’Angleterre (par exemple 
Henry G. Richardson, « The coronation in medieval England. The evolution of the office and 
the oath », Traditio, 16, 1960, p. 111-202), il n’y a manifestement pas de véritable équivalent 
à l’usage français.

93	 Martin Kinzinger, « Symbolique du sacre, succession royale et participation politique en 
France au xive siècle », Francia 36, 2009, p. 91-111.

94	 Il est vrai que les ordines veulent réserver ce soutien de la couronne aux « pairs de France » 
pour le roi. Mais Richer met bien en tête des primates le duc de Bourgogne. La cause des 
principaux barons, tel le sire de Coucy apparaît plusieurs fois, sous Louis IX et Philippe III, 
liée à celle des pairs. Guillaume de Nangis, Vie de saint Louis, dans RHGF, t. XX, p. 398 : 
le sire de Coucy aurait voulu « per pares Franciae secundum consuetudinem baroniae 
judicari ». Il obtient en 1275 de bénéficier du même privilège que les pairs de France et les 
principaux barons, en matière d’amortissement : voir Pierre Desportes, « Les pairs de France 
et la couronne ! », art. cit., et Philippe Contamine, « Essai sur la place des “XII pairs” dans 
l’ordo de la royauté française à la fin du Moyen Âge », dans Claude Carozzi et Huguette 
Taviani-Carozzi (dir.), Hiérarchies et services au Moyen Âge. Séminaire Sociétés, idéologies 
et croyances au Moyen Âge, Aix-en-Provence, Publications de l’université de Provence, 2001, 
p. 53-70.



180

pratiqué des coupures : ainsi, le dominicain Vincent de Beauvais en a retiré tout 
ce qui n’était pas le roi et sa « mesnie » 95 ! Un compromis semble toutefois réalisé 
dans la traduction française du récit des Gesta, émaillée de quelques petites 
interpolations, que le moine Primat de Saint-Denis élabore en 1274. Les barons 
y apparaissent beaucoup plus souvent, par petites touches : ils donnent conseil 
comme dans les Gesta, mais ici ils sont prévenus de l’attaque adverse en même 
temps que le roi 96, ajoutés aux chevaliers de « mesnie » dans le moment où il 
les bénit 97, et comme lui reviennent le soir à leurs tentes 98. Primat traduit viri 
par barons, dans l’appel aux armes lancé par le roi 99, ce qui est bien restrictif. 
Corrélativement d’ailleurs, il glisse davantage de chevaliers 100. De sorte que cette 
traduction, insérée aux Grandes Chroniques de France, y fait entrer assurément 
des sergents et des chevaliers de « mesnie » un peu inhabituels, et même de peu 
glorieuses communes, mais non sans modifier l’équilibre général des Gesta de 
Guillaume le Breton, pour l’ajuster à ce qui est, comme l’a montré Bernard 
Guenée, à la fois le Roman aux Roys et « l’épopée des barons du royaume » 101. 
La liturgie du sacre vient confirmer cette association entre rois et barons.

95	 Vincent de Beauvais, Speculum historiale (Speculi maioris tomus quartus), Duaci [Douai], 
B. Belleri, 1624 (reprint, Graz, Akademische Druck und Verlagsanstalt, 1965), p. 1253-1255. 
Il y a donc plus qu’une nuance entre les mendiants et les moines de Saint-Denis.

96	 Les Grandes Chroniques de France, t. VI, p. 326-362, ici p. 330.
97	 Ibid., p. 334.
98	 Ibid., p. 354.
99	 Ibid., p. 332.
100	Ibid., p. 327, exercitus est devenu « chevalerie ».
101	 Bernard Guenée, « Les Grandes Chroniques de France. Le Roman aux Roys (1274-1518) », 

dans Pierre Nora (dir.), Les Lieux de mémoire, t. II/1, La Nation, Paris, Gallimard, 1986, p. 189-
214, ici p. 195.



com
m

unitas regni  •   sup  •   2020

181

LES GUERRES DE FLANDRE DANS LE PROCESSUS DE 
FORMATION DE LA COMMUNITAS REGNI AU TRAVERS DES 

RÉCITS DES CHRONIQUEURS FRANÇAIS  
(1214-PREMIÈRE MOITIÉ DU XIVe SIÈCLE)

Isabelle Guyot-Bachy 
Université de Lorraine, CRULH (Nancy)

En 1833, un rapport au roi Louis-Philippe fixait le programme des tableaux 
de la galerie des Batailles du futur musée de l’Histoire de France installé dans 
le château de Versailles 1. Il établissait « […] une suite de tableaux représentant, 
dans leur ordre chronologique, les batailles et les faits militaires dont s’honore 
la valeur française, depuis la Bataille de Tolbiac jusqu’au siège de la citadelle 
d’Anvers 2 ». Le choix des sujets fut déterminé par le souverain et un comité 
d’historiens, et les commandes réparties entre plusieurs artistes qui devaient, 
impérativement, respecter les objectifs politico-pédagogiques fixés : précision 
historique et unité d’ensemble dans le rapport entre la taille des personnages et 
les dimensions du tableau etc. 3.

À partir de 1837, trente-trois tableaux formèrent un parcours chronologique, 
déployant « toutes les gloires de la France » à travers son histoire. Or trois de 
ces tableaux mettent en scène trois batailles médiévales remportées par le roi en 
Flandre : celle de Bouvines le 27 juillet 1214, celle de Mons-en-Pévèle le 18 août 
1304 et celle de Cassel le 23 août 1328. Entre le tableau figurant la première de 
ces batailles et celui représentant la deuxième fut placé dans l’ordre chronologique 

1	 Thomas W. Gaehtgens, Versailles. De la résidence royale au Musée historique, Paris, Albin 
Michel, 1984 et id., « Le musée historique de Versailles », dans Pierre Nora (dir.), Les Lieux 
de mémoire, t. II, La Nation, Paris, Gallimard, 1986, rééd. coll. « Quarto », 1997, p. 1781-1801.

2	 La mise en œuvre du programme s’arrêta en fait, faute de place, à la bataille de Wagram 
(1809).

3	 Les principaux conseillers du roi furent Auguste Trognon et Alphonse de Cailleux. Le premier 
était l’ancien précepteur du prince de Joinville et l’auteur d’Études sur l’histoire de France 
et sur quelques points de l’histoire moderne (Paris, Joubert, 1836). Il était en contact 
avec Guizot, Thierry et Michelet. Le second, directeur des Musées nationaux, distribuait 
les commandes aux artistes. Ceux-ci avaient essentiellement pour consigne d’éviter les 
représentations allégoriques. Dans les faits, ils durent souvent se documenter par eux-
mêmes. En revanche, Louis-Philippe suivit avec attention la réalisation des commandes : 
voir Thomas W. Gaehtgens, Versailles. De la résidence royale au Musée historique, op. cit., 
p. 117-119.



182

un quatrième tableau, consacré à la bataille de Taillebourg (20 juillet 1242), 
commandé dès 1834 à Eugène Delacroix 4. Il constitue a priori une sorte d’intrus 
dans le corpus que je me propose d’étudier, mais il l’est déjà au moment de la 
constitution de la collection du musée : Louis-Philippe ne pouvait exclure le saint 
roi, défenseur de la Chrétienté, de la galerie des Batailles. Pourtant, les victoires 
de Louis IX remportées pendant les croisades ne pouvaient y être représentées, 
puisqu’elles avaient été prévues pour la galerie des Croisades dans l’aile nord du 
château. Il convenait d’ailleurs de représenter, dans cette galerie des Batailles, 
saint Louis, non comme un croisé, mais comme un souverain ayant également 
combattu pour l’unité nationale. La bataille de Taillebourg, quoique controversée, 
et dont il convient de souligner qu’elle n’a pas été envisagée comme un événement 
marquant par les chroniqueurs médiévaux, sembla faire l’affaire 5.

Il a donc été considéré sous la monarchie de Juillet, par le pouvoir politique, 
mais aussi par les historiens consultés, que les trois journées du roi en Flandre, 
parce qu’elles avaient fondé le lien entre la royauté et la grandeur nationale, avaient 
fait de la France une nation. Sans confondre dans un anachronisme imprudent 
la conception qu’eurent Louis-Philippe et ses contemporains de la nation avec la 
communitas regni que nous poursuivons dans cet ouvrage, avec toute la méfiance 
requise à l’égard de la lecture parfois forcée qu’ils eurent des textes médiévaux – 
ou de leur indifférence à ceux-ci 6, je voudrais confronter leur intuition avec la 
perception du royaume que livrent les récits de ces batailles fabriqués et transmis 
depuis les lendemains de la bataille de Bouvines jusqu’aux années qui suivirent 
celle de Cassel et qui précédèrent l’ouverture du conflit franco-anglais.

LA BATAILLE DE BOUVINES OU LES ARRIÈRE-PLANS IDÉOLOGIQUES D’UN TABLEAU

Des quatre tableaux, celui de la bataille de Bouvines par Horace Vernet est 
assurément le plus célèbre et le plus emblématique de l’association roi-nation. 

4	 Bataille de Bouvines, Horace Vernet (1827) ; bataille de Taillebourg, Eugène Delacroix (1837) ; 
bataille de Mons-en-Pévèle, Charles-Philippe Larivière (1841) ; bataille de Cassel, Henri 
Scheffer (1837). On trouvera une notice sur chacun de ces tableaux dans ibid.

5	 Ibid., p. 148-153. L’auteur note que le sujet du tableau a été ramené à un combat avec un 
ennemi étranger, l’Anglais, la lutte contre le vassal rebelle passant totalement inaperçue. Ce 
tableau est le premier à figurer cette scène dans l’iconographie de saint Louis.

6	 On constate en effet que la production de vulgarisation scientifique qui accompagne la 
mise en place du Musée est restée étrangère au grand mouvement de lecture et d’édition 
des chroniques médiévales qui s’est amorcé une dizaine d’années plus tôt. Ainsi Froissart 
semble-t-il être le seul chroniqueur cité aussi bien par Jean Vatout, Souvenirs historiques 
des résidences royales de France, t. I, Palais de Versailles, Paris, Firmin-Didot, 1837, que 
par Charles Gavard, dans la seconde version de Galerie historique de Versailles. Histoire de 
France servant de texte explicatif aux tableaux, Paris, Ch. Gavard, t. I, 1839. Sur la lecture des 
historiens des récits médiévaux, voir en dernier lieu Dominique Barthélemy, La Bataille de 
Bouvines. Histoire et légendes, Paris, Perrin, 2018, en particulier les p. 377-390.



183

isabelle guyot-bachy   Les guerres de Flandre 

Mais il est aussi celui dont l’interprétation est la plus complexe, car reposant sur 
tout un jeu d’ambiguïtés. Il convient d’en dire quelques mots en introduction à 
la fois pour ne pas être dupe de rapprochements trop rapides entre les époques, 
mais pour souligner aussi les enjeux successifs d’une construction mentale 7. 
Rappelons en premier lieu que ce tableau fut l’un des rares à ne pas avoir été 
commandé par Louis-Philippe, mais par Charles X. Exposé au Salon en 1827, 
il devait prendre place dans la première Salle du Conseil d’État au Louvre. 
Horace Vernet avait choisi de représenter la remise de la couronne par le roi 
à ses vassaux. Cet épisode constituait l’un des principaux embellissements 
apportés au récit de la bataille par les chroniqueurs de la seconde moitié du 
xiiie siècle. Il devait largement son succès aux Récits d’un ménestrel de Reims 8. 
Il avait été ensuite relayé par toute la tradition historiographique des « artisans 
de gloire », depuis Mézeray jusqu’à l’abbé Velly, et Louis-Pierre Anquetil l’avait 
repris en 1805 sans la moindre discussion dans son Histoire de France depuis les 
Gaulois jusqu’à la mort de Louis XVI, ouvrage qui était, dans les années 1820-
1830, l’une des grandes références de la culture historique 9. Louis-Philippe, 
fervent admirateur de Philippe Auguste, voulait ce tableau pour son Musée 
historique. Mais parce que celui-ci avait été conçu comme une illustration 
d’une monarchie constitutionnelle organisée autour de la Charte, instituant les 
relations du roi avec un corps de la nation étroit et au sein duquel la noblesse était 
surreprésentée, il ne pouvait entrer tel quel dans la galerie des Batailles. Horace 
Vernet dut reprendre sa toile. Lui adjoignant de larges bandes en bas et à gauche, 
il dégagea l’espace nécessaire pour ajouter un personnage supplémentaire qui, 
tournant le dos au spectateur, semble solliciter l’acquiescement des soldats 
– et non plus des seuls vassaux du roi – à la scène qui se déroule autour de la 
couronne 10. Par cet artifice, la légitimation du souverain par la nation trouvait 
une assise socio-politique élargie, plus conforme au programme politique de 
la monarchie de Juillet. Il revint aux historiens libéraux (François Guizot, 
Augustin Thierry, Jules Michelet), qui travaillèrent avec le soutien du nouveau 
régime, de contester l’épisode représenté par l’artiste, en partant cette fois d’une 

7	 Benedict Anderson, Imagined Communities: Reflections on the Origin and Spread of 
Nationalism, London, Verso [1e éd., 1983], 2006. Voir aussi Jean-Marie Moeglin, « Nation et 
nationalisme du Moyen Âge à l’époque moderne (France-Allemagne) », Revue historique, 
301, 1999, p. 537-553.

8	 Georges Duby, Le Dimanche de Bouvines, Paris, Gallimard, 1985, p. 265 et suiv.
9	 Le catalogue de l’inauguration en 1837 témoigne de ce que la lecture des tableaux de la 

galerie des Batailles était fortement inspirée de l’ouvrage d’Anquetil : Thomas W. Gaehtgens, 
Versailles. De la résidence royale au Musée historique, op. cit., p. 120. Le sujet du tableau 
n’est pas plus remis en cause par l’étude qui se voulait critique de Philippe-Maurice Lebon, 
Mémoire sur la bataille de Bouvines en 1214, enrichi de remarques historiques, stratégiques 
et critiques ; d’une liste raisonnée des auteurs consultés […]. Ouvrage couronné par la Société 
d’émulation de Cambrai, au Concours de 1833, Paris, Techener, 1835. 

10	 Thomas W. Gaehtgens, Versailles. De la résidence royale au Musée historique, op. cit., p. 144.



184

lecture plus attentive et critique des récits médiévaux 11. Ils crurent trouver 
dans les récits les plus anciens, dont celui de la chronique de Guillaume le 
Breton, la confirmation de ce que Bouvines était bien une victoire nationale. 
La présence des légions des communes n’était-elle pas la preuve que « le roi avait 
su unir en une nation les classes et les populations diverses » (Fr. Guizot) 12 ? Ils 
ne virent pas – ou ne voulurent pas voir – que dans le récit originel, devenu 
quasi canonique, la présence de ces communes était juste signalée, aucunement 
valorisée, pour être finalement oubliée dans la Philippide 13. Ils usèrent bien vite 
de la dénomination de Français, par laquelle Guillaume le Breton désignait des 
chevaliers, certes fidèles au roi, mais dont la provenance ne dépassait guère les 
limites du domaine royal, pour dire l’union d’un peuple autour du souverain. Ils 
prirent pour une victoire nationale ce qui était sans doute plutôt une « victoire 
nationale féodale », selon l’expression de Dominique Barthélemy, en ce sens, 
que la conception que les chroniqueurs avaient de la nation ne dépassait pas les 
limites de la noblesse 14.

C’est pourquoi nous laisserons pour le moment Bouvines, pour nous 
transporter à la bataille de Mons-en-Pévèle, dont la mémoire « moderne » 
semble a priori moins évidente, mais qui, parce que son but était de venger le 
désastre de Courtrai, forme le nœud de notre dossier. 

LES RÉCITS DE COURTRAI ET DE MONS-EN-PÉVÈLE : TRAITS COMMUNS

Disons-le d’emblée : sur la carte du royaume, les lieux de production des récits 
de Mons-en-Pévèle sont très concentrés dans la partie septentrionale. Ceux qui 
vont nous intéresser directement sont tous composés dans l’ombre étroite du 
pouvoir royal, à Paris et à Saint-Denis. Je n’en compte pas moins de quinze, 
la période est incontestablement marquée par une activité historiographique 
soutenue. Tous ces textes enregistrent les différentes expéditions menées en 

11	 Des doutes déjà sont déjà perceptibles sous la plume de Charles Gavard, dans la seconde 
version de Galerie historique de Versailles. Histoire de France servant de texte explicatif aux 
tableaux, op. cit., t. I, p. 88-89.

12	 Georges Duby, Le dimanche de Bouvines, op. cit., p. 283. Voir François Guizot, L’Histoire de 
France depuis les temps les plus reculés jusqu’en 1789, racontée à mes petits-enfants, Paris, 
Librairie Hachette, 1872, t. I, p. 468.

13	 Dominique Barthélemy, « Les chevaliers à Bouvines, dans la Chronique et la Philippide de 
Guillaume le Breton », dans Philippe Marchand et Françoise Verrier (dir.), Bouvines, 1214-
2014 : un lieu de mémoire, Templeuve-en-Pévèle, Société historique du pays de Pévèle, 2014, 
p. 4-24, ici p. 9 et 12. La chronique de Guillaume le Breton a été éditée par Henri-François 
Delaborde, Œuvres de Rigord et de Guillaume Le Breton, historiens de Philippe-Auguste, 
Paris, Renouard, SHF, 1885, t. I.

14	 Dominique Barthélemy, « Les chevaliers à Bouvines… », art. cit ;  id., « Le baronnage français 
dans les récits de la bataille de Bouvines (1214-1274) et dans la liturgie du sacre royal », 
supra, p. 159-180.



185

isabelle guyot-bachy   Les guerres de Flandre 

Flandre, de la campagne de 1297 jusqu’à la victoire de Cassel, leur consacrant 
des développements souvent substantiels, pouvant aller jusqu’à plus de 20 % 
du récit 15. Il n’y a pas lieu de s’en étonner, la proximité géographique, la qualité 
des informateurs, le voisinage avec le pouvoir placent les chroniqueurs parisiens 
dans un contexte tout à fait privilégié et les rendent sans doute plus sensibles 
aux affaires du roi.

Ces récits de Mons-en-Pévèle ne parlent jamais explicitement d’une 
communitas regni. Mais certains de leurs traits laissent pressentir qu’une telle 
communauté s’ébauche dans les esprits. 

Ils expriment d’abord, souvent à l’occasion de la convocation des osts royaux, 
la perception du royaume comme un ensemble territorial. Ainsi, Geoffroi de 
Paris qui énumère les contingents venus des quatre coins du royaume 16 :

Car il avoit en sa compaingne
France, Poito et Picardie,
Anjou, Champaingne et Normendie, 
Bretaingne, Thoreingne, Borgoingne, 
Toute la terre de Gascoingne.

Le premier continuateur de Guillaume de Nangis dit lui aussi qu’en août 1302, 
le roi convoqua 140 000 chevaliers « ex omnibus finibus regni sui 17 ». Les 
chroniqueurs semblent donc témoigner de ce que l’autorité royale entend 
s’exercer à l’échelle du royaume. Ils confirment aussi la réponse positive aux 
convocations royales, signe de l’adhésion effective de la noblesse du royaume 
aux entreprises de la royauté 18.

15	 Chez des auteurs comme Geoffroi de Paris ou Jean de Saint-Victor : voir Isabelle Guyot-Bachy, 
« De Bouvines à Roosebecke, le souvenir des victoires du roi en Flandre dans l’historiographie 
du royaume (xiiie-xve siècle) » dans Anne-Hélène Allirot et al. (dir.), Une histoire pour un 
royaume (xiie-xve siècle), Paris, Perrin, 2010, p. 51-65. 

16	 Geoffroi de Paris, Chronique métrique, texte publié avec introduction et glossaire [par] 
Armel Diverrès, Paris, Faculté des lettres de l’Université de Strasbourg, 1956, v. 407-418, 
mais on retrouve la même idée aux v. 1117-1121, 2799-2804, 6405-6413. Il faut cependant 
reconnaître que l’on rencontre déjà chez Guillaume le Breton cette perception de l’universitas 
du royaume, lorsqu’à l’année 1213, il évoque la convocation de l’ost royal après le refus de 
Ferrand de venir vers le roi : « Communicato itaque baronum consilio, qui de Francia, de 
Britannia, de Burgundia, de Normannia, de Aquitania et de omni provincia regni convenerant, 
rex Philippus magnanimus, dimisso proposito eundi in Angliam, cum universo exercitu suo 
divertit in Flandriam… » (Œuvres de Rigord et de Guillaume Le Breton, éd. cit., t. I, p. 249-
250). Les propos de Geoffroi de Paris sont à rapprocher des listes de convocation JJ 35 et 36, 
éditées dans RHGF, t. XXIII, p. 802-804. 

17	 Chronique latine de Guillaume de Nangis, de 1113 à 1300, avec les continuations de cette 
chronique, de 1300 à 1368, éd. Hercule Géraud, Paris, Renouard, SHF, 1843, t. I, p. 321.

18	 Sur ce point, Xavier Hélary, L’Armée du roi de France. La guerre de saint Louis à Philippe le 
Bel, Paris, Perrin, 2012, p. 239-242.



186

L’espace géographique est mis en valeur dans une autre circonstance, celle du 
voyage dans les régions méridionales effectué par le roi, lorsqu’après Courtrai 
il éprouve le besoin de s’assurer des liens qui l’unissent à ses sujets, jusqu’aux 
« derrenieres termes de son royaume » dit l’auteur de la Chronique française 
abrégée : à lire le récit de ce voyage, c’est autour de la personne du roi que 
s’organise l’universitas tant sociale (« tant du menu pueple que des nobles et des 
barons ») que spatiale du royaume, établie ou renforcée par un lien d’amour sur 
lequel l’auteur insiste fortement 19. S’impose alors, l’auteur le dit explicitement 
à la fin du passage, une communauté de destin entre le roi et le royaume. Le 
continuateur latin de Guillaume de Nangis évoque de la même manière les 
regni Francorum inimicos tout comme il avait écrit qu’à la nouvelle de Courtrai, 
Charles de Valois avait compati au malheur du roi et du royaume 20. Il ajoutait 
qu’il entendait rapporter la mort lamentable du comte d’Artois « pour que la 
nouvelle en parvienne à l’ensemble du royaume et que tous communient dans un 
même gémissement ». Cette unité du royaume, renforcée par la compassion et 
l’amour, peut aller jusqu’à la personnification. Geoffroi affirme solennellement :

Ce poise moi quant je le di,
Mes rien plus que le fa au mi
N’a nul acort ne [a]cordance
N’avra ja Flandres a douce France ;
Ançois sera France vangiee (v. 1471-1475).

19	 BnF, ms. fr. 10133, fol. 59 : « Et en icel an ensement Phelippe li biaus roy de France tout 
le tamps dyver visita la region d’Aquitaine et les Provenciaus de Toulouse et d’Aubigois 
avironna usques a tant que il venist aus derreniers termes de son royaume et as ses contrees 
de Nerbonnois. Et lors les courages de mout, tant du menu pueple que des nobles et des 
barons qui ia esmeuz per le conselg des mauvez et par I pou se vouloient de lui deffier, 
rafferma en la grace de s’amour et pour ce que il se monstra a tous liberal, large, favorable 
et benigne, fu deus grandement et honorablement receu et de moult gens don se il les vout 
prendre, remunere et atrait a lui universieulement les cuers de tous. Et adecertes en tant 
damour fuerent envers lui affez et atres que il li promissent loiamment de effet fere lui aide 
de toute leur vertu et as leurs propres despens envers tous les adversaires du royaume 
de France et mesmement contre les Flamens… », passage repris avec quelques variantes 
dans Les Grandes Chroniques de France, t. VIII, p. 277. Cette œuvre amplifie et continue en 
plusieurs étapes la Chronique des rois de France de Guillaume de Nangis. La partie considérée 
ici a été composée à Saint-Denis au plus tôt en 1304, plus vraisemblablement entre 1308 et 
1314 : voir Isabelle Guyot-Bachy, « La Chronique abrégée des rois de France de Guillaume 
de Nangis : trois étapes de l’histoire d’un texte », dans Sophie Cassagnes-Brouquet et al., 
(dir), Religion et mentalités au Moyen Âge. Mélanges en l’honneur d’Hervé Martin, Rennes, 
PUR, 2003, p. 39-46. Sur l’amour politique, voir Lydwine Scordia, « L’amour du roi est-il 
une composante politique de la “nation France” au xiiie siècle ? », dans Nation et nations au 
Moyen Âge. XLIVe Congrès de la SHMESP, Prague, 23-26 mai 2013, Paris, Publications de la 
Sorbonne, 2014, p. 217-229.

20	 Chronique latine de Guillaume de Nangis, éd. cit., t. I, p. 333.



187

isabelle guyot-bachy   Les guerres de Flandre 

Et à Mons-en-Pévèle, il loue l’attitude du roi désireux de « l’ennor de France 
monter » (v. 2923).

Mais elle s’incarne naturellement dans la personne du roi. Les chroniqueurs 
soulignent d’abord sa présence personnelle à la tête de l’ost, remarquable parce 
que moins fréquente que celle de ses prédécesseurs 21. Ils disent ensuite que ce 
roi fut mis en péril. Sans doute est-ce là un topos attendu des récits de bataille. 
Mais ce trait ne renvoie-t-il pas aussi – symboliquement – au péril que vit le 
royaume, sous la menace de ses ennemis ? Les chroniqueurs insistent sur le 
courage déployé par le roi. Le topos est ici de nouveau évident. Pourtant, les 
termes ordinaires en sont bouleversés, puisque ce ne sont pas les chevaliers 
qui se portent au secours du roi mais lui qui, par son exemple personnel, les 
rappelle au combat et suscite leur vaillance. C’est en combattant « ensemble », 
qu’ils remportent la victoire. On ne s’étonnera donc pas de ce que l’auteur de 
la continuation de la Chronique abrégée des rois de France titre ainsi le chapitre 
qu’il consacre à la bataille : « Ci apres povez savoir et escouter la bataille de 
Monz en Poivre en Flandres du roy de France Phelippe et de ses Francois contre 
les Flamens ».

Dernier trait commun à ces récits de Mons-en-Pévèle, l’emploi fréquent du 
possessif pour désigner le roi et ses chevaliers. À dire vrai, le procédé a été initié 
dès les récits de Courtrai. Yves de Saint-Denis écrit que ce jour-là « les nôtres 
[nostri] et les Flamands, étant sur le point de marcher les uns contre les autres, 
nos chevaliers [nostri equites], avec trop d’orgueil et sans ordre de bataille, […] 
se ruant sur les ennemis, furent désarçonnés et jetés à terre, et tués en grand 
nombre 22 ». Jean de Saint-Victor, évoquant dans son Memoriale historiarum, 
les conditions du traité d’Athis, dit que les Flamands furent condamnés à payer 
une somme de douze mille livres « pour les dépenses occasionnées au roi du 
fait de la bataille de Mons-en-Pévèle et du guet-apens tendu aux nôtres [contra 
nostros] à Bruges 23 ». Le continuateur latin de Guillaume de Nangis explique 
comment à Courtrai, « nos chevaliers [milites nostri] » présumèrent de leurs 
forces, il évoque un peu plus loin « notre armée [exercitus noster] », plus loin 
encore « les nôtres [nostri] » – il s’agit cette fois de Mons-en-Pévèle 24. Toutes 
ces expressions traduisent ou plutôt trahissent un sentiment de solidarité, la 

21	 Xavier Hélary, L’Armée du roi de France, op. cit., p. 64.
22	 [Yves de Saint-Denis], Pars ultima chronici anno M.CCC.XVII. a Guillelmo Scoto, Sancti 

Dionysii monacho, conscripti, éd. Joseph-Daniel Guigniaut et Natalis de Wailly, dans RHGF, 
t. XXI, p. 204.

23	 Excerpta e Memoriali historiarum, auctore Johanne Parisiensi, Sancti Victoris Parisiensis 
canonico regulari : ibid., p. 676.

24	 Chronique latine de Guillaume de Nangis, éd. cit., t. I, p. 332-335 (à comparer avec la 
première continuation donnée au texte de Guillaume, p. 318-320 où le possessif n’apparaît 
pas) et p. 343-345.



188

conscience d’une communauté d’appartenance entre le roi, le royaume, mais 
aussi entre le chroniqueur qui raconte et le public auquel il s’adresse. Leur 
répétition d’une chronique à l’autre témoigne du fait que cette perception est 
devenue sinon spontanée du moins familière. 

PRISE DE CONSCIENCE D’UNE HISTOIRE CONTINUE ET PARTAGÉE PAR LA COMMUNITAS REGNI

J’ai dit plus haut que le conflit franco-flamand du règne de Philippe le Bel 
avait suscité l’écriture de l’histoire. Plus encore, observe-t-on qu’il la structure. 
Dans la version D de la Chronique abrégée des rois de France, le chroniqueur 
rythme son récit par l’expression « tiercement ; quintement apres le rebellement 
de ceux de Flandre » et le conflit sous-tend le plan du récit 25. Mais un autre fait 
est notable. Plusieurs de ces récits composés sous le règne des derniers Capétiens 
ont pour point originel la bataille de Bouvines. La Chronique de Saint-Magloire, 
si elle n’a pas pour objet principal de relater les affaires de Flandre, s’ouvre 
sur le souvenir de la bataille de 1214 et se clôt sur celui de Mons-en-Pévèle ; 
Guillaume Guiart, qui confie à son lecteur dès l’ouverture de la Branche des 
royaux lignages, qu’il a entrepris d’écrire après avoir lu une version flamande de 
la guerre qui, de son point de vue, déformait la vérité, fait précéder son récit, 
qu’il mène jusqu’au lendemain de la victoire de Mons-en-Pévèle, d’un court 
résumé de l’histoire des rois de France depuis les origines. Dans ce résumé, il 
fait la part belle à Philippe Auguste, disant avoir trouvé dans les œuvres, qui à 
Saint-Denis relataient le règne de ce roi, les origines du conflit qu’il voyait se 
dérouler sous ses yeux. Enfin, le travail opéré à Saint-Denis sur la Chronique 
abrégée des rois de France de Guillaume de Nangis est encore plus significatif. 
En effet, plusieurs années après la mort de Guillaume, vers 1308, les moines 
de l’atelier dionysien, reprenant son texte, lui donnent une continuation qui 
s’ouvre par le récit de Mons-en-Pévèle. En même temps, ils l’amplifient en y 
insérant un certain nombre d’interpolations organisées en chapitres munis de 
titres. L’un de ces chapitres interpolés s’intitule « C’est la bataille de Bouvines ». 
Bref, l’impression prévaut que les auteurs ont volontairement associé dans un 
même récit et dans une réflexion historique globale la bataille livrée par Philippe 
Auguste et celle menée en 1304 par Philippe le Bel. 

25	 Cette version D (selon la nomenclature de Léopold Delisle, Mémoire sur les ouvrages de 
Guillaume de Nangis, Mémoires de l’Institut national de France, 27/2, 1873, p. 287-372) 
poursuit le récit jusqu’en mars 1322 et a été achevée vraisemblablement en mai de cette 
même année. Elle fut reprise par Richard Lescot lors de sa révision des Grandes Chroniques 
de France : voir Isabelle Guyot-Bachy et Jean-Marie Moeglin, « Comment ont été continuées 
Les Grandes Chroniques de France dans la première moitié du xive siècle », BEC, 163, 2005, 
p. 385-433, ici p. 391-392. 



189

isabelle guyot-bachy   Les guerres de Flandre 

Le souvenir de Bouvines, rappelons-le, avait fait son chemin dans les esprits 
tout au long du xiiie siècle. Dans le vieux domaine capétien, entre 1226 et 1248, 
Nicolas de Bray, sans doute animé par la volonté d’imiter la Philippide, avait 
composé un Carmen de gestis Ludovici VIII, qu’il dédiait à l’évêque de Paris, 
Guillaume d’Auvergne. Relatant l’expédition de Louis VIII vers La Rochelle 
(1224), puis celle vers Avignon deux ans plus tard, il se servait à deux reprises 
du souvenir de Bouvines dans des discours fictifs par lesquels le roi exhortait 
ses chevaliers à retrouver la vaillance qui leur avait permis autrefois de dompter 
les Flamands 26.

Dans les années 1220-1230, les premières tentatives pour composer des 
histoires synthétiques du royaume faisaient systématiquement sa place à 
l’événement, à sa date, en quelques mots ou quelques lignes qui disaient la 
victoire du roi au « pont de Bouvines ». Entre 1217 et 1230, l’Anonyme de 
Chantilly-Vatican réalisait une première histoire intégrale du royaume en 
langue romane. Il y racontait Bouvines en traduisant la Philippide. En 1274 
enfin, Primat offrait à Philippe le Hardi un exemplaire du Roman aux rois. Le 
récit de Bouvines tiré de la chronique de Guillaume le Breton, y occupait les 
chapitres 10 à 20 du livre III du règne de Philippe Auguste 27.

Par ailleurs, dans la seconde moitié du siècle, le souvenir de Bouvines avait 
d’une certaine manière suivi l’extension du domaine royal, conséquence de 
la victoire de 1214. Dans les années 1260-1270, les récits quasi-officiels de 
Guillaume le Breton étaient parvenus à Poitiers, à Limoges, à Clermont en 
Auvergne, dans les provinces du centre et du sud du royaume, confiées sous la 
forme d’un apanage au frère de Louis IX, Alphonse de Poitiers, avec certes un 
peu de retard par rapport aux régions septentrionales, mais efficacement relayés 
par les frères prêcheurs et peut-être même par les moines de Saint-Denis qui 
travaillaient de leur côté à la diffusion des œuvres de leur maison 28.

26	 Gesta Ludovici VIII. Francorum regis, auctore Nicolao de Braia, heroico carmine, éd. Léopold 
Delisle, dans RHGF, t. XVII, p. 320, v. 446-456 : « Défenseurs de la patrie, dont la vaillance 
fait l’orgueil de la Gaule, que la triste Normandie vit autrefois victorieux, dont la renommée 
publie partout la gloire et chante en tous lieux les louanges, vous que la Flandre, privée de 
ses triomphes, a trouvés vengeurs du crime et de la trahison, lorsque ses habitants, que la 
France, mère de la guerre, avait protégés dès leurs plus tendres années, se préparaient, selon 
leur coutume, à dépouiller l’auteur de nos jours, leur seigneur et leur père, de son diadème 
sacré, et à me dépouiller aussi, lorsque notre bras, le courage et la loyauté renversèrent les 
armées ennemies… » Le thème est repris un peu plus loin dans un autre discours fictif attribué 
cette fois aux délibérations des Rochelais sur l’opportunité de se rendre (v. 762‑769).

27	 Isabelle Guyot-Bachy, « Du bon usage de Bouvines dans la construction d’une histoire du 
royaume au Moyen Âge et jusqu’aux lendemains de la Révolution française », dans Bouvines 
1214-2014. Un lieu de mémoire, op. cit., p. 85-101, ici p. 86-88.

28	 Ibid., p. 89 ; Isabelle Guyot-Bachy, La Flandre et les Flamands au miroir des historiens du 
royaume (xe-xve siècle), Villeneuve-d’Ascq, Presses universitaire du Septentrion, 2017, 
p. 127‑155.



190

C’est également dans cette seconde partie du xiiie siècle, nous le savons, 
que furent pratiquées, sur les récits circulant, les premières « manipulations » 
autour du discours de Philippe Auguste avant la bataille 29. Le phénomène est 
amorcé chez Philippe Mouskès, qui établit un lien de solidarité entre le roi et 
la chevalerie, les chevaliers devant garder le corps du roi, entendu comme sa 
dignité. Richer de Senones, dans les Vosges, allait plus loin et dans sa chronique, 
le roi appelait les chevaliers à conclure avec lui un contrat. Enfin, le Ménestrel de 
Reims, vers 1260, imaginait la scène du partage du hanap, sorte de communion 
entre le roi et ses vassaux 30.

Bouvines avait donc déjà sa place dans l’histoire commune du roi et du 
royaume. Mais, dans les années qui suivirent Courtrai, l’épisode fit l’objet d’une 
réécriture liée au contexte d’un durcissement et de la prolongation jusqu’alors 
inimaginable du conflit avec la Flandre.

Composant son Memoriale historiarum entre 1307 et 1322, Jean de Saint-
Victor, délaissant ses sources habituelles – le Speculum historiale de Vincent de 
Beauvais ou la chronique latine de Guillaume de Nangis qui lui offraient pourtant 
d’honnêtes récits de Bouvines – revient aux récits de Guillaume le Breton (la 
chronique et la Philippide) 31. Mais il les retouche en plusieurs points. Ainsi lit-on 
sous sa plume qu’Eustache de Machelen, qui criait « à mort les Français », fut 
tué par l’un de « nos » compagnons (« a quodam satellitum nostrorum »), comme 
si à près d’un siècle de distance lui, le Victorin contemporain de Philippe le Bel, 
éprouvait une solidarité avec les combattants de l’ost de 1214 32. Un peu plus 
loin, voici les légions des communes qui rejoignent le roi. Jean les insère dans 
le récit en suivant en tout point les propos de Guillaume le Breton 33. Mais à la 
différence de sa source, il y associe aussitôt le roi entouré de son ost :

Le roi très magnanime était alors au milieu de toute l’armée, entouré et protégé 
par la fleur de la chevalerie des Francs et dix chevaliers les plus forts et les plus 
valeureux, dont les noms suivent, se tenaient de toute leur âme à ses côtés. 34 

29	 Georges Duby, Le Dimanche de Bouvines, op. cit., p. 239 et suiv.
30	 Sur ces réécritures, voir Dominique Barthélemy, La Bataille de Bouvines, op. cit., p. 253-277.
31	 Vincent de Beauvais, Speculum historiale (Speculi maioris tomus quartus), Duaci [Douai], 

B. Belleri, 1624 (reprint, Graz, Akademische Druck und Verlagsanstalt, 1965), (L. XXX), 
ch. 53-60.

32	 BnF, ms. lat. 15011, fol. 423v. Ce manuscrit est désormais consultable sur le site Gallica 
[http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b52501138w.r=latin+15011.langFR].

33	 Ibid., fol. 424 : « Tunc communiarum legiones de tota Picardia, Viromandia et Francia cum 
vexillo sancti dyonisii venerunt ad locum ubi vexillum regis viderunt, quod ferebat illa die 
Galo de Montigniaco, et penetrantes cuneos se posuerunt ante regem. » Voir le passage 
correspondant dans Chroniques de Rigord et de Guillaume Le Breton, éd. cit., t. I, § 191, 
p. 281‑282.

34	 Ibid., fol. 424r-v : « Erat autem rex magnanimus in medio tocius exercitus, flore milicie 
circumdatus Francorum et vallatus ei animamque lateraliter adherebant .X. fortissimi et 
probites milites quorum hec nomina sunt… »



191

isabelle guyot-bachy   Les guerres de Flandre 

Suit alors une liste de noms de chevaliers que Guillaume le Breton présentait, lui, 
au tout début du récit de la bataille 35. Enfin, pour dire le triomphe du roi et de 
son ost, Jean s’écarte encore plus nettement des propos du chapelain-biographe 
de Philippe Auguste : il emprunte cette fois au Ménestrel de Reims l’anecdote 
des Flamands liés avec les propres cordes qu’ils avaient eu soin d’apporter « ad 
ligandum Francos » 36. Puis, sur le chemin vers Paris, c’est la gens Francorum dans 
son ensemble, sans distinction d’âge ou de sexe, qui se réjouit du triomphe du 
roi. Qu’entend Jean de Saint-Victor par gens Francorum ? S’agit-il encore pour 
lui des seuls habitants de la « Francia stricta sumpta » ? On ne peut s’empêcher de 
penser que dans l’esprit d’un chroniqueur parisien des années 1307-1322, qui 
sait que l’ost royal regroupe des chevaliers venus des quatre coins du royaume, 
les limites de cette Francia rejoignent désormais les limites du royaume…

Le second exemple de la relecture de Bouvines dans ces mêmes années où le 
conflit avec les Flamands s’installe dans la durée est dû aux auteurs anonymes 
qui, à Saint-Denis, entreprennent de prolonger et d’interpoler la Chronique 
abrégée des rois de France laissée par Guillaume de Nangis. Ils insérèrent, je l’ai 
dit plus haut, un chapitre consacré à Bouvines. La base du récit, fournie par 
la chronique latine du Guillaume de Nangis, qui proposait une version très 
résumée de l’épisode, fut enrichie d’un certain nombre d’expressions, d’images 
propres au continuateur ou empruntés à d’autres (Ménestrel de Reims) 37. Tous 
ces ajouts tendent à désigner Ferrand comme l’ennemi du roi et du royaume, 
à exalter la vaillance chevaleresque du roi dans la bataille, mais plus encore 
à souligner, autour du souverain, désigné à sept reprises comme « nostre 
roi », la cohésion de « nostre gent franchoise, de « nos françois » combattant 
« ensemble » pour défendre, comme le roi les y avait diligemment admonestés, 
la « courone du roiaume ».

Les événements du règne de Philippe le Bel ont incontestablement réactivé 
la mémoire de Bouvines, qui parut alors comme la référence indépassable de 
l’action légitime du roi à l’égard du comté rebelle. Bouvines justifiait Mons-en-
Pévèle et toutes les interventions du roi et de ses successeurs en Flandre. Il fallait 
donc donner de Bouvines une nouvelle lecture qui deviendrait le « canevas du 

35	 Œuvres de Rigord et de Guillaume Le Breton, éd. cit., t. I, § 184, p. 272.
36	 BnF. ms. lat. 15011, fol. 426 : « […] alii sunt adducti in quadrigis et funibus propriis ligati : 

adduxerant enim predicti Ferrandus et Reginaldus et Otho quadrigas cum funibus ad 
ligandum Francos… » Voir Récits d’un ménestrel de Reims au treizième siècle, éd. Natalis de 
Wailly, Paris, Renouard, SHF, 1876, § 284.

37	 Je me permets de renvoyer ici à l’édition analytique que j’ai donnée de ce passage d’après 
le manuscrit BnF fr. 10133, fol. 29v-30v, dans « De Bouvines à Roosebecke, le souvenir 
des victoires du roi en Flandres », art. cit., p. 64-65. Se reporter également au passage 
correspondant de la chronique latine de Guillaume de Nangis : Chronique latine de Guillaume 
de Nangis, éd. cit., p. 146-149.



192

bon récit de victoire », répondant à son pendant négatif, le « canevas du bon récit 
de défaite » qui s’était mis en place de Mansourah à Courtrai 38. Ce canevas se 
forge à partir de Mons-en-Pévèle et est parfaitement opérationnel lorsque vers 
1339, le chroniqueur parisien anonyme entreprend de faire le récit de Cassel. 
Il lui suffit alors de décalquer de manière étonnante le récit que les moines de 
Saint-Denis avaient donné de Mons-en-Pévèle 39. 

Mons-en-Pévèle dans la Chronique française abrégée, 
reprise par Les Grandes Chroniques de France, t. VIII, 
p. 240-242

Cassel dans la Chronique parisienne anonyme, 
éd.  Amédée Hellot, Nogent-le-Rotrou, Société de 
l’histoire de Paris, 1884, § 181, p. 118-122

Adonc le roy ainsi noblement soy contenant, 
François yce apercevans, qui ja aussi comme d’une 
paour se vouloient dessambler et departir, pour le roy 
secourre isnelment se hastoient, et du tout en tout à 
la bataille s’abandonnoient, et crioient ensemble : « Le 
roy se combat ! » Et ainsi la bataille constraingnant 
et efforçant, de toutes pars croissant, Charles conte de 
Valois, Loys conte d’Évreux, freres Phelippe le roy 
de France, Gui conte de Saint Pol, Jehan conte de 
Dammartin, nobles chevaliers et autres grans maistres, 
princes, pluseurs contes, dux et barons et chevaliers, 
avec les autres nobles compaignies à pié et à cheval, es 
Flamens, lors isnelment se plungierent et embatirent, 
et vers le roy se traistrent [Fr. 10133, fol.  60 : qui 
vertueusement et noblement se combatoit]. Lors 
adonc yceulz nobles, avec leur noble et forte compaignie 
à pié et à cheval, la bataille entre eulz merveilleusement 
forte et aspre fu faite. Mais les Flamens, du tout en tout 
furent obruez et acraventez, et de eulz fu faite grant 
occision et mortalité, et si grant abateis qu’il ne porent 
plus arrester ; […] Et ainsi, Phelippe le Biau, roy de 
France, en l’an de son regne XVIII, à Mons en Pevre 
en Flandres, usé de l’aide de Dieu, de ces Flamens, [non 
pas] sanz grant peril de li meismes, loable victoire en 
raporta ; et à Paris, environ la saint Denis, a grant joie 
et inestimable revint.

Et lors le roy à grant multitude et compagnie de 
chevaliers ainssi vers lez Flamens aller lez Franchoiz 
yce apperchevans, pour roy aidier et l’onneur du 
royaulme de France à ycelle journée deffendre, 
isnellement se hasterent, et [de] leurs armez, si comme 
chacun povait, s’appareillierent, et à ce du tout 
s’abandonnerent, disans et crians ensemble à ceux 
de leur ost qui s’enfuyoient : « Retournez ! le roy a 
aujourduy victoire ! » Et ainssi la bataille contraignant 
et de toutez pars croissant, Charlez le conte d’Alençon, 
frere du roy de France, Philippe le roy de Navarre et 
conte d’Evreux, son cousin, Louys duc de Bourbon, le 
duc de Bourgogne, Artus le duc de Bretaigne, Robert 
d’Artoiz conte de Beaumont, le daulphin de Vienne, 
le conte de Bar, noblez chevaliers, et aultrez grans 
maistrez, plusieurs princes, contes, barons et chevaliers, 
avec les aultrez noblez compagnies à pié et à cheval, ès 
Flamens lotis isnellement se plingerent, et contre eux 
asprement se combatirent lors iceux noblez, avec leur 
noble et forte compagnie à pié et à cheval. Entre eux 
merveilleuse, aspre et aigre, fut faicte la bataille, car lez 
Flamens furent du tout en tout acraventez et de eux 
furent faicte grant occision et mortalité et grant abateiz 
[…] Et ainssi Philippe de Valoys roy de France, au 
val dessoulz Cassel en Flandres, usé de l’aide de Dieu, 
de ces Flamens, non pas sans grant peril de luy mesmes, 
louable victoire en rapporta, et en France à grant joye 
inestimable s’en revint. Et à Paris, le jour de feste saint 
Michel, – la grant rue d’illec faisant droit chemin 
à l’eglise Nostre-Dame de Paris, encourtinés, – à 
trompes, timbres et nacaires, du peuple de Paris à 
grant joie fut recheu. 

A contrario, les réécritures de Bouvines ont été l’occasion pour les chroniqueurs 
contemporains des derniers Capétiens de transposer de manière rétroactive au 
creux du récit de cet épisode la perception qui était désormais la leur d’un 
royaume comme communauté.

38	 Xavier Hélary, Courtrai, 11 juillet 1302, Paris, Tallandier, 2012, p. 120-125 et id., « “Vous êtes 
du poil du loup !” : genèse du récit de défaite, de Mansourah (8 février 1250) à Courtrai 
(11 juillet 1302) », dans Dominique Barthélemy et Jean-Claude Cheynet (dir.), Guerre et 
société au Moyen Âge, Byzance-Occident, viiie‑xiiie siècle, Paris, ACHCByz, 2010, p. 185-200.

39	 Les passages proches sont mis ici en italiques.



193

isabelle guyot-bachy   Les guerres de Flandre 

Soyons juste : si les guerres flamandes de Philippe le Bel révélèrent en plein 
jour une conscience de la communitas regni chez les chroniqueurs, elles ne la 
firent pas naître ex nihilo. Il y a, nous l’avons vu, ce long cheminement entamé 
après Bouvines. Il y a aussi le poids des circonstances extérieures à ce conflit. 
Prenons le cas de la représentation du royaume à la fois comme ensemble 
territorial clos et comme communauté d’appartenance : la querelle avec le pape 
Boniface VIII, contemporain de la première partie du conflit avec les Flamands, 
y contribua sans aucun doute. En 1302, les chroniqueurs parisiens avaient vu 
de leurs yeux la « communauté du royaume », assemblée dans la cathédrale 
Notre-Dame le 10 avril. Devant cette assemblée, Pierre Flote avait annoncé 
que le roi se préparait à prendre les mesures les plus efficaces pour préserver 
les franchises et l’intégrité du royaume : le continuateur de la chronique latine 
a bien noté l’interdiction faite que l’or et l’argent passassent « extra regni 
limites 40 ». Devant cette même assemblée de Notre-Dame, Pierre Flote avait 
aussi ébauché les formes et les conditions d’une Église gallicane. En obéissant 
au roi et en consentant quelques mois plus tard à ne pas paraître à Rome, les 
sujets clercs du roi gagnaient à être désormais désignés par leur appartenance 
première au royaume, ils étaient devenus « prelati regni Franciae 41 ».

On pourrait sans doute remonter encore de quelques années la perception des 
premiers signes d’une communitas regni chez nos chroniqueurs. Parcourons les 
Gesta sancte memorie Ludovici que Guillaume de Nangis composa avant 1286 et 
relisons les pages qui précèdent l’épisode de Taillebourg. Lors de l’adoubement 
de Robert et son investiture de l’apanage d’Artois en 1238, Guillaume avait 
noté que « la quasi-totalité de la noblesse du royaume de France, de l’un et 
l’autre sexe, y fut présente, à la demande pressante du roi 42 » ; en 1241, pour 
l’adoubement de son frère Alphonse de Poitiers, Louis IX convoqua à Saumur 
les archevêques, évêques et de nombreux abbés mais aussi « toute la chevalerie 

40	 Chronique latine de Guillaume de Nangis, éd. cit., t. I, p. 321. Le même auteur revient un peu 
plus loin sur le sujet, affirmant (p. 330) que le roi fait garder les « regni passus ad cautelam 
regni sui majoram ». Voir Jean Favier, Philippe le Bel, Paris, Fayard, 1978, p. 320-322.

41	 Chronique latine de Guillaume de Nangis, éd. cit., t. I, p. p. 325. Sur la volonté des conseillers 
de Philippe le Bel, Guillaume de Nogaret et Guillaume Plaisians, de présenter les diverses 
assemblées convoquées par le roi entre 1303 et 1314, comme amples, inclusives et 
représentatives du royaume, voir Elizabeth A. R. Brown, « Les assemblées de Philippe le 
Bel. La promotion de l’image d’un gouvernement consultatif et consensuel », dans Jean-
Philippe Genet, Dominique Le Page et Olivier Mattéoni (dir.), Consensus et représentation : 
le pouvoir symbolique en Occident (1300-1640), Paris/Rome, Publications de la Sorbonne/
École française de Rome, 2017, p. 61-94.

42	 Gesta sanctae memoriae Ludovici regis Franciae, auctore Guillelmo de Nangiaco, éd. Pierre-
Claude-François Daunou et Joseph Naudet, dans RHGF, t. XX, p. 324 : « Ibi fuit fere tota regni 
Franciae utriusque sexus, mandato regio perurgente, nobilitas congregata. » Traduction 
en français, p. 325 : « A la chevalerie du nouviau chevalier, Robert conte d’Artois, fu a 
Compiengne, du commandement le roy, si comme tout le barnage de France ».



194

de son royaume ». C’est encore « toute la chevalerie de son royaume » qu’il 
convoqua l’année suivante contre Hugues de Lusignan, comte de la Marche 43. 

Il semble même qu’une dizaine d’années plus tard, la perception se soit affinée 
au gré de la traduction des Gesta. À Fontenay, le roi fait des prisonniers qu’il 
ordonne, d’après le texte latin, de faire garder à Paris et dans divers autres lieux. 
Mais en français, Guillaume écrit : « Grant partie des prisonniers fit li roys 
envoier a Paris et en autres lieus parmi son royaume 44 ». Plus loin, voici que le 
roi se dirige vers Taillebourg, mais cherche à éviter l’ost des Anglais. Richard 
de Cornouailles, frère d’Henri III, roi d’Angleterre, apercevant l’ost royal qui 
passait outre, cherche à joindre le comte d’Artois : dans la version latine, il se 
hâte en direction des Français (« versus Francos accelerans »), tandis que dans la 
version française, « il mit ses armes jus et courut tantost vers nos François » 45. 

Une enquête plus approfondie permettrait vraisemblablement de relever 
d’autres traces de la prise de conscience d’une communitas regni tout au long du 
xiiie siècle, et se densifiant dans les années 1280-1300. Mais elles demeurent 
diffuses et n’ont aucun caractère systématique : Guillaume de Nangis ne 
transfère dans sa chronique latine, à laquelle il travaille jusqu’à sa mort en 1300, 
aucun des indices que nous avons relevés dans les Gesta et dans leur traduction 
française 46. Au début du conflit entre le comte et Philippe le Bel, il n’y a encore 
aucune nécessité de lui faire place. Il est significatif que le récit de Furnes n’en 
porte pas la moindre trace, alors même que cette bataille victorieuse bénéficiait 
de la présence exceptionnelle du roi à la tête de l’ost. Mais un mouvement 
est amorcé, auquel les matines de Bruges et surtout le désastre de Courtrai 
vont donner sa force et qui se prolongera bien au-delà. C’est tout de suite 
après Courtrai que le continuateur de la Chronique abrégée des rois de France de 
Guillaume de Nangis place cette quête d’amour entreprise par le roi auprès des 
habitants des parties méridionales du royaume 47. Mais Jean de Saint-Victor, 
à l’année 1322, se souvient encore de la trahison faite à Bruges « contre les 
nôtres » 48. Pour dire cette communitas regni balbutiante, les mots manquaient 

43	 Ibid., p. 334 : « […] totam regni sui militiam adversus eum circa anni principium congregavit ». 
Traduction en français, p. 336 : « assembla l’annee après au nouvel temps grant ost de par 
tout son royaume ».

44	 Ibid., p. 336-337.
45	 Ibid., p. 336-339.
46	 Pour ne prendre qu’un exemple, l’hommage de Renaud de Pons se fait « publice 

coram baronibus regis » dans les Gesta sancte memorie Ludovici (RHGF, t. XX, p. 338), 
« communalment devant tous » dans la traduction française (p. 339). Ce passage n’est 
pas repris dans la chronique latine (cf. Chronique latine de Guillaume de Nangis…, éd. cit., 
t. I, p. 194-195), mais il l’est pour continuer le Roman aus rois de Primat : l’hommage est 
désormais prêté « devant les barons de France » (Les Grandes Chroniques de France, t. VII, 
p. 98).

47	 Voir. supra n. 8.
48	 Voir supra n. 12.



195

isabelle guyot-bachy   Les guerres de Flandre 

encore aux chroniqueurs. Sans doute voyaient-ils dans le roi son axe fondateur, 
autour duquel les vassaux formaient, naturellement, le premier cercle, mais 
dont les contours, sous le coup des circonstances, tendaient de manière diffuse 
à s’élargir.

Si c’est bien dans les récits de victoire que s’exprima le sentiment nouveau d’une 
communitas regni, ce fut pourtant dans la tragédie de Courtrai qu’il se forgea. 
Ce faisant, l’expression informelle d’une communitas regni par les chroniqueurs 
répondait à la volonté du roi après Courtrai de donner un sens au conflit avec la 
Flandre qui s’installait alors dans la durée et dans lequel lui, le roi, avait connu 
une terrible défaite. Dès les lendemains du désastre, le souvenir de Bouvines 
fut effectivement convoqué dans la campagne de prières ordonnées par le roi 
pour préparer les esprits à la revanche. Songeons aussi à la multiplication des 
pèlerinages et des dons aux églises à laquelle se livre le roi après Mons-en-Pévèle, 
tant il lui importait que chacun dans le royaume sache qu’il s’était battu en 
personne et que Dieu, la Vierge et saint Denis avaient protégé la couronne du 
royaume de France qu’il portait 49. Cette lecture rencontra donc une véritable 
adhésion chez les chroniqueurs. La guerre du roi contre les Flamands rebelles 
est juste (« bellandi justa causa », dit Bernard Gui à propos de l’expédition 
de 1315), ratifiée par la victoire et le triomphe donnés par Dieu au roi et au 
royaume contre leurs ennemis communs à Bouvines, à Mons-en-Pévèle et à 
Cassel (« dono Dei obtinuit victoriam et triumphum », écrit encore Bernard Gui). 
Cette affirmation est enfin replacée au cœur d’une histoire continue et partagée 
qu’exprime en toute conscience vers 1339 le chroniqueur parisien anonyme :

Et pour la victoire que nostre roy de France Philippe, par l’aide de Dieu, avoit 
ainssi eue au val dessouz Cassel, fut à luy soubmise toute la terre de Flandrez 
comme nous avons dist, aprez C. XIIII [ans] que le grant ¨Philippe, jadiz roy 
de France, eust victoire jadis au pont de Bouvines contre le conte Ferrant de 
Flandrez, XXVII ans aprez l’occision faicte de nostre gent franchoise à Brugez, 
XXVI ans aprez la mortalité et trebucheure du conte d’Artoiz Robert et dez 
Franchoiz faicte en la bataille de Courtray, II ans devant la bataille de Mont-en-
Pevre en Flandrez faicte du roy de France Philippe le Bel contre lez Flamens 50.

Pour conclure, revenons aux tableaux de la galerie des Batailles et constatons 
que les historiens qui conseillèrent Louis-Philippe eurent, par-delà des 
arguments qui correspondaient aux préoccupations politiques de leur époque, 
une intuition assez juste de ce « moment » où, dans les années qui précédèrent 

49	 Xavier Hélary, Courtrai, 11 juillet 1302, op. cit., p. 242. Sur la couronne de France, voir 
Chronique latine de Guillaume de Nangis, éd. cit., t. I, p. 344.

50	 Chronique parisienne anonyme du xive siècle, éd. Amédée Hellot, Nogent-le-Rotrou, Société 
de l’histoire de Paris, 1884, § 181, p. 121-122.



196

le grand conflit franco-anglais, émergea la conscience d’une communitas regni. 
Ce n’était pas leur propos, mais pour mieux rendre compte de ce phénomène 
politique majeur, ils auraient dû conseiller à Louis-Philippe d’ajouter encore 
deux tableaux dans la Galerie : celui de Courtrai (mais comment faire figurer une 
défaite dans ce lieu destiné à dire la gloire de la nation), et celui de Roosebeke, 
dont l’absence est plus étonnante, car les récits de la victoire du jeune Charles VI 
contre les Flamands portent à la fin du xive siècle à leur perfection – parce 
que mûris au creux du long conflit avec les Anglais – les balbutiements des 
chroniqueurs du début du même siècle.



com
m

unitas regni  •   sup  •   2020

197

COMMUNITAS REGNI ET « RELATIONS INTERNATIONALES » 
(XIe-XIIIe SIÈCLE)

Jean-Marie Moeglin 
Sorbonne Université Lettres,  

 Centre Roland Mousnier (UMR 8596) / EPHE, Saprat (ÉA 4116)

Parler de « relations internationales » au Moyen Âge est incontestablement 
anachronique. Elles ne sont pas véritablement séparables du champ immense 
des relations entre puissants et de la résolution de leurs conflits. Ceci étant, 
au plus tard depuis le premier quart du xe siècle, des royaumes existent avec 
une identité et des frontières reconnues 1. Leurs souverains entretiennent des 
relations en tant que souverains de pays indépendants. 

Les actes essentiels de ces relations sont les rencontres des souverains et la 
conclusion, à la faveur de ces rencontres, de pactes d’amitié et d’accords de 
mariage. Il s’agit donc de relations personnelles, qui débouchent sur des traités 
d’amicitia et des mariages entre personnes, mais il est clair qu’ils engagent aussi 
les royaumes à la tête desquels ces princes se trouvent.

Le but de ce chapitre est par conséquent de s’interroger sur la tension qui 
existe entre ces deux aspects : dans quelle mesure, suivant quelles modalités, avec 
quelles conséquences la communitas regni se trouve-t-elle associée et engagée 
dans ces actes qui relèvent au prime abord des relations personnelles, d’homme 
à homme, de deux princes, mais qui engagent aussi leurs royaume ?

Je me concentrerai sur l’examen des relations entre les rois de France 
et les souverains allemands d’un côté, les rois de France et les souverains 
anglais de l’autre, ceci dans la période large allant du début du xie à la fin du 
xiiie siècle, en prenant en compte évidemment la chronologie différenciée de 
ces rencontres. 

1	 Voir Hagen Keller, « Démonstrations de puissance et diplomatie au xe siècle : observations 
sur la formation des royaumes européens au Moyen Âge central », dans [coll.], Les Relations 
diplomatiques au Moyen Âge. Formes et enjeux, Paris, Publications de la Sorbonne, 2011, 
p. 31-46.



198

L’ASSOCIATION DE LA COMMUNITAS REGNI AUX RENCONTRES PRINCIÈRES

L’association de la « communauté du royaume » à ces rencontres princières 
est mise en évidence par les chroniqueurs lorsqu’ils insistent sur la présence des 
grands laïcs et ecclésiastiques lors de leur déroulement. 

S’agissant des rencontres entre souverains « français » et « allemands » 2, la 
première a lieu en 1006 entre le roi Robert le Pieux et l’empereur Henri II sur la 
Meuse, sans doute à ou à côté de Mouzon ; nous n’avons d’information sur elle 
que grâce à une notice lacunaire 3, mais la rencontre ayant été immédiatement 
suivie du siège de Valenciennes – un échec au demeurant – par une coalition 
composée de l’empereur, du roi des Franci de l’Ouest et même du duc Richard II 
de Normandie, il paraît assuré que de nombreux Grands des deux royaumes 
participaient à l’entrevue 4. Les 10-11 août 1023 a lieu une nouvelle rencontre 
entre Robert le Pieux et Henri II. Elle a lieu certainement au même endroit, 
entre Ivois (Carignan) sur la rive droite de la Meuse, où l’empereur s’est établi, 
et Mouzon, sur la rive gauche où s’est établi Robert le Pieux 5. Les quelques 
sources qui évoquent cette rencontre insistent cette fois explicitement et même 
lourdement sur la présence massive des Grands au côté de l’un et de l’autre 
prince. Le récit des Gesta des évêques de Cambrai est particulièrement explicite ; 
il évoque l’afflux en nombre des « diversarum nationum duces ac satrapae, ubi 
summorum et illustrium virorum, tam episcoporum videlicet quam et abbatum 
[…] personae. Ad hoc autem plurimi convenerunt, ut dignitatem imperatoriam 
mirarentur, quam tantopere fama laudabat », et il signale le fait que l’empereur 
n’a pas seulement comblé le roi de cadeaux mais aussi « omnes tam episcopos 
quam abbates, sed et maiores » qui l’accompagnaient 6. 

Les chroniques ne donnent que de brèves informations sur la rencontre 
suivante, entre l’empereur Conrad II et le roi Henri Ier de France, qui se déroule 
entre le 18 mai et le 20 juin 1033 à Deville sur la Meuse 7. Mais le fait que cette 
rencontre ait été l’occasion de la rédaction d’une notice sur un échange entre 
les monastères de Stavelot et de Deutz permet d’apprendre que non seulement 
les abbés de ces deux monastères, mais aussi plusieurs Grands lotharingiens 

2	 Sur ces dernières, voir d’un point de vue général Ingrid Voss, Herrschertreffen im frühen 
und hohen Mittelalter. Untersuchungen zu den Begegnungen der ostfränkischen und 
westfränkischen Herrscher im 9. und 10. Jahrhundert sowie der deutschen und französischen 
Könige vom 11. bis 13. Jahrhundert, Köln, Böhlau, 1987.

3	 Walter Kienast, Deutschland und Frankreich in der Kaiserzeit (900-1270). Weltkaiser und 
Einzelkönige, Stuttgart, Hiersemann, 1974-1975, 3 vol., t. I, p. 138.

4	 Les Gesta des évêques de Cambrai donnent la liste des participants, MGH SS, 7, 1846, p. 451-
452.

5	 Walter Kienast, Deutschland und Frankreich in der Kaiserzeit, op. cit., t. I, p. 146
6	 MGH SS, 7, p. 480.
7	 Walter Kienast, Deutschland und Frankreich in der Kaiserzeit, op. cit., t. I, p. 155.



199

jean-m
arie m

oeglin   Com
m

unitas regni et « relations internationales »

étaient présents 8. La rencontre de la seconde moitié d’avril 1043, à nouveau 
à Ivois, entre l’empereur Henri III et Henri Ier de France, n’a pas non plus 
laissé de traces suffisantes pour que l’on puisse apprécier qui était présent 9. Et 
il en est de même avec la rencontre de la mi-octobre 1048, toujours à Ivois, 
uniquement attestée par quelques brèves notices de chroniqueurs 10, mais elle 
a lieu à un moment où Henri Ier semblait proche de lancer une expédition 
contre l’Empire avec l’appui de nombreux Grands qui l’avaient rejoint à Senlis 
pour la Pentecôte 1048. L’on peut donc penser que ces mêmes princes, en 
tout cas certains d’entre eux, participaient à cette rencontre. Le 27 mai 1056 
a lieu une nouvelle entrevue à Ivois sur la Chiers entre Henri III et Henri Ier, 
l’un et l’autre certainement accompagnés des Grands de leurs royaumes. Les 
sources chronistiques s’accordent sur le fait que la rencontre s’est terminée 
par un terrible éclat : défié par le roi allemand, le roi français aurait, selon les 
chroniqueurs allemands, honteusement pris la fuite dans la nuit 11.

Par la suite, les rencontres entre souverains français et allemands s’interrompent 
pour une durée de plus d’un siècle. Un « creux » que l’on peut assez facilement 
expliquer. D’une part, le mouvement séculaire qui portait les deux royaumes 
héritiers de la construction carolingienne à devenir totalement indépendants 
l’un de l’autre est arrivé à son point d’achèvement. D’autre part et surtout, 
le pouvoir des rois de France peine à s’imposer véritablement en dehors d’un 
domaine royal assez restreint et a donc assez peu de raisons d’entrer en relations, 
amicales ou conflictuelles, avec le voisin de l’Est. Quant à l’empereur, il est 
très vite trop absorbé, à partir des années 1070, par sa grande querelle avec la 
papauté pour pouvoir mener une politique active en direction du royaume de 
l’Ouest. Il est significatif que ce soit seulement après la fin de la phase active de 
cette querelle grégorienne (« concordat » de Worms en 1122) que se produise 
le seul épisode marquant des relations entre les deux royaumes, la célèbre 
tentative, vite avortée au demeurant, d’« invasion » du royaume de France par 
Henri V en 1124. Par la suite, le royaume d’Allemagne est à nouveau fragilisé 
par l’affrontement entre un parti salien-staufen et un parti saxono-welf pour 
s’intéresser aux relations avec l’Ouest. En revanche, à partir des années 1150, 
d’un côté, dans le royaume de France sous Louis VII, la capacité accrue du 
pouvoir royal d’intervention en dehors de son domaine, d’un autre côté, dans 
l’Empire, le raffermissement significatif du pouvoir royal et impérial à partir de 
l’accession au pouvoir de Barberousse créent les conditions favorables pour une 
reprise des relations entre les deux souverains.

8	 MGH DD, 4, 1909, n° 189, p. 251-252.
9	 Walter Kienast, Deutschland und Frankreich in der Kaiserzeit, op. cit., t. I, p. 164.
10	 Ibid., p. 168.
11	 Ibid., p. 175.



200

Il faut de fait attendre 1157 pour entendre à nouveau parler d’un projet de 
rencontre entre l’empereur Frédéric Barberousse et le roi de France Louis VII, 
cette fois-ci sur la Saône. Selon le biographe de Barberousse, Rahewin, 
Louis VII craignait beaucoup l’entrevue et comptait s’y rendre accompagné non 
seulement de plusieurs évêques, mais même d’une véritable armée. La rencontre 
n’aura finalement pas lieu mais, à l’évidence, même si c’était pour des raisons de 
sécurité, le roi ne comptait pas venir seul 12.

La rencontre prévue sur un pont à Saint-Jean-de-Losne en août 1162 13 n’aura 
pas lieu non plus, mais elle est évoquée dans un très grand nombre de sources 
et beaucoup d’entre elles insistent sur le fait que les deux souverains devaient 
s’y rendre entourés des Grands de leurs royaumes. Le cardinal Boson écrit 
par exemple dans le Liber pontificalis que les deux souverains se rendaient au 
lieu fixé, l’empereur « cum universa multitudine principum suorum ac militum 
armatorum », le roi « cum primatibus et episcopis atque baronibus suis » 14. Il est 
vrai qu’il s’agissait de déterminer quel était, des deux prétendants au trône de 
saint Pierre, le vrai pape ; les deux souverains pontifes concurrents auraient dû 
être présents lors de la rencontre et il semble bien que l’empereur avait voulu lui 
donner l’apparence d’un véritable concile, un « concilium generale », écrivait-il 
aux grands de son royaume, capable de trancher la question de la légitimité 
entre les deux papes qui s’affrontaient. Il y a donc une ambiguïté sur le statut 
de cette rencontre que Barberousse affectait de considérer comme la réunion 
d’un concile apportant une solution aux problèmes de l’Église et de l’État d’une 
manière pré-grégorienne, et non comme une rencontre de souverains.

Les relations ne tardèrent pas en tout cas à s’améliorer entre l’empereur et le 
souverain français et, en 1171, une rencontre a bien lieu à Vaucouleurs entre 
Louis VII et Frédéric Barberousse. Il s’agissait de prendre des mesures contre 
le fléau des Brabançons. Barberousse faisait à cette occasion savoir à tous que 
lui et son très cher ami, Louis roi des Français s’étaient rencontrés entre Toul 
et Vaucouleurs « ubi ex utraque parte habuimus magnam baronum copiam 15 ». 

Le 17 mai 1187, un traité fut conclu entre Barberousse et Philippe Auguste ; 
il fut ratifié à Toul par Barberousse avec une bulle d’or, mais sans qu’une 
rencontre ait pu avoir lieu, sans doute parce que le roi français avait annulé sa 
venue au dernier moment. Cette rencontre eut lieu quelques mois plus tard en 
décembre 16. Les Annales de Mouzon qui l’évoquent insistent sur le nombre de 

12	 Ibid., p. 202-203.
13	 Ibid., p. 205-209 et t. III, p. 669-673.
14	 Louis Duchesne (éd.), Le Liber Pontificalis, texte, édition et commentaire, Paris, Ernest 

Thorin, 1892, t. II, p. 406. 
15	 MGH DD, 10, 3e partie, 1985, p. 47.
16	 Walter Kienast, Deutschland und Frankreich in der Kaiserzeit, op. cit., t. I, p. 236.



201

jean-m
arie m

oeglin   Com
m

unitas regni et « relations internationales »

barons qui accompagnaient les souverains : « Eodem quoque anno Philippus rex 
Francorum et Fredericus imperator cum plurimis baronum suorum mense Decembri 
Mosomi sollempne colloquium habuerunt 17 ». Gislebert de Mons, qui rapporte 
également l’événement, signale que l’un et l’autre souverain avaient convoqué 
le comte de Hainaut à la rencontre, le roi de France le premier, l’empereur le 
second. Le comte n’aurait pas été obligé d’optempérer, souligne Gislebert, car 
il n’était lié à aucun des deux souverains par un lien d’hommage ; mais, comme 
il était « de l’Empire », il s’y rendit tout de même et se joignit à la suite de 
l’empereur : « quia de imperio erat, ad dominum imperatorem transivit et cum eo 
in colloquio illo fuit 18 ».

Il faut attendre le 19 novembre 1212, après plusieurs projets restés sans 
suite, pour retrouver une rencontre entre un Staufen et un Capétien ; il s’agit 
de la rencontre de Vaucouleurs entre le futur Louis VIII et Frédéric II, le 
19 novembre 1212. Il aurait dû s’agir d’une rencontre entre Philippe Auguste 
lui-même et Frédéric II, mais Philippe, alors qu’il se dirigeait vers la Meuse, 
fit demi-tour à Châlons-sur-Marne et chargea son fils de conduire l’entrevue. 
C’est en tout cas ce qu’affirme l’Anonyme de Laon en même temps qu’il signale 
que le roi et son fils étaient accompagnés de nombreux Grands du royaume 19, 
ce que confirment les Annales de Saint-Jacques de Liège de Renier de Liège, 
qui précisent que les deux princes étaient accompagnés de la « très grande 
foule des princes et chevaliers 20 », tandis que Guillaume le Breton présente 
le jeune Louis venu « cum magnatibus regni » conclure un traité et rénover de 
perpétuelles amitiés 21. 

17	 MGH SS, 3, 1839, p. 163.
18	 La Chronique de Gislebert de Mons, éd. Léon Vanderkindere, Bruxelles, Kiessling, 1904, 

p. 201 : « in adventu vero Domini, colloquium Frederici imperatoris Romanorum et 
regis Francorum Philippi, inter Ivois et Mosun constitutum fuit ; cui colloquio, ut comes 
Hanoniensis interesset cum eo, dominus rex Francorum primo mandavit ipsi comiti ; dominus 
vero imperator similiter mandavit comiti Hanoniensi, ut cum eo ad colloquium illud veniret. 
Dominus autem comes licet nemini illorum hominii fidelitate obligatus esset, tamen, quia de 
imperio erat, ad dominum imperatorem transivit et cum eo in colloquio illo fuit, et inter ipsos 
dominos, scilicet imperatorem Romanorum et regem Francorum, summus fuit consiliarius. »

19	 « Post paululum vero temporis festinavit rex Francorum ei apud Vallem-coloris super 
Mosam situm occurrere ; sed a Cathalauno revertens, filium suum Ludovicum cum multis 
regni proceribus, ut ei confederaretur, transmisit ; ubi confederacio inter eos iuramento est 
confirmata » (MGH SS, 26, 1882, p. 454).

20	 « Inter Fredericum regem Apulie et regem Francie ad colloquium conveniunt in loco qui dicitur 
Vallis – color in octavis sancti Martini, maxima turba principum et militum comitati » (MGH 
SS, 16, 1859, p. 665).

21	 « Eodem anno, celebratum est colloquium inter eumdem Fredericum et Philippum 
magnanimum regem Francorum apud Vallem-Coloris, Metensi episcopo mediante ; cui 
tamen non interfuit ipse rex, sed Ludovicus filius ejus primogenitus cum magnatibus regni, 
et percusserunt fedus inter se et renovaverunt amicitias perpetuas, sicut fuerant inter eorum 
predecessores » (Œuvres de Rigord et Guillaume le Breton, historiens de Philippe Auguste, 
éd. Henri-François Delaborde, Paris, Renouard, SHF, 1882-1885, 2 vol., t. I, p. 240).



202

En novembre 1224, après la conclusion du traité de Catane le 23 novembre 1223, 
eut lieu la rencontre de Vaucouleurs entre Henri (VII) et Louis VIII. Même s’il 
laisse entendre, contrairement à d’autres sources, que la rencontre directe des 
deux princes n’a pas eu lieu et que seuls leurs conseillers se sont rencontrés, 
sans parvenir à s’entendre véritablement, Aubri de Troisfontaines signale tout 
de même que l’un et l’autre étaient accompagnés de nombreux Grands de 
leurs royaumes. Il rapporte que le légat pontifical était venu à Toul « avec les 
archevêques de Cologne et Mayence et avec le fils de l’empereur Henri et les 
grands d’Allemagne », tandis que le roi de France se tenait à proximité « avec 
son entourage et son conseil » 22. L’on sait, de fait, que de nombreux Grands du 
royaume d’Allemagne étaient là, puisque le 17 novembre 1224 les archevêques 
Thierry II de Trèves, de Mayence et de Besançon, les évêques de Strasbourg, 
Spire, Liège, Metz, Cambrai et Toul, l’abbé de Murbach, le duc de Brabant et 
son fils, le duc Mathieu de Lorraine, le duc Waleran du Limbourg et encore 
un certain nombre d’autres seigneurs laïcs étaient présents à Toul pour être les 
témoins d’un privilège accordé par Henri (VII) à l’abbaye de Gembloux 23.

Il n’y aura plus ensuite, pendant plusieurs décennies, de rencontre entre 
souverains allemand et français. Néanmoins, le 25 avril 1235, pour dissiper 
les inquiétudes de saint Louis devant le mariage entre Frédéric II et la sœur du 
roi d’Angleterre, Henri III, l’empereur avait proposé au roi français de venir 
« avec toute l’assistance de ses princes » le rencontrer afin de renouveler l’antique 
union et amitié des souverains français et allemands 24. 

Il faut attendre 1299 pour que se déroule une nouvelle rencontre entre un 
souverain français, Philippe le Bel, et un souverain allemand, Albert Ier d’Autriche 

22	 « Domnus cardinalis Conradus, a Roma regressus et per imperium Alemannie constitutus 
legatus, Leodium venit ibique Vallem Benedictam ordinis Cisterciensis de novo fundatam 
circa pentecosten consecravit, deinde Tullum venit in octavis beati Martini cum Coloniensi et 
Moguntinensi archiepiscopis et cum imperatoris filio rege Henrico et maioribus Alemannie. 
Rex quoque Francie Ludovicus cum suo colloquio et consilio fuit in eodem confinio, apud 
castrum Valliscoloris, et sequenti die utriusque regni consiliatores in unum convenientes 
congruum colloquium ad invicem habuerunt » (MGH SS, 23, 1874, p. 914). 

23	 Voir Paul Brewer Pixton, The German Episcopacy and the Implementation of the Decrees of 
the Fourth Lateran Council, 1216-1245. Watchmen on the Tower, Leiden, Brill, 1995, p. 331. 

24	 Lettre de Frédéric II à saint Louis du 25 avril 1235 : « in ea quoque ad vos dilectionis constancia 
permanentes, sicut ad invicem a nostris progenitoribus et vestris est conservata dilectio, et 
cum avo et patre vestro, inclite recordationis, habuimus amicitiam illibatam, ita felici tempore 
nostro vobiscum inconcusse servemus. Quocirca, cum inpresenciarum, ad visendum nostrum 
imperium, in Theutoniam gressus nostros feliciter dirigamus, ubi principes nostri pre nostro 
adventu convenient in vestra ponimus volúntate si vobis venire placuerit in aliquem certum 
et predestinaturn locum, videbimus vos libenter, et cum eorumdem nostrorum asistencia 
principum, corroborabimus vobiscum solitam et quasi fundatam a progenitoribus gratiam et 
amorem, ut venire vobis non possìt in dubium, quod per nos dispendium senciat vel intereat 
dilectionis solite firmamentum. Ceterum, quia de felicitate… » (Lettres de rois, reines et 
autres personnages des cours de France [...], éd. Jacques Joseph Champollion-Figeac, Paris, 
Imprimerie royale, 1839-1847, 2 vol., t. II, p. 51).



203

jean-m
arie m

oeglin   Com
m

unitas regni et « relations internationales »

– la dernière de la période capétienne –, à nouveau à Vaucouleurs. Là encore, 
l’un et l’autre souverain semblent bien avoir été accompagnés d’une grande suite 
de Grands de leurs royaumes. Guillaume de Nangis l’atteste indirectement pour 
la partie allemande en écrivant, il est vrai de manière parfaitement fantaisiste, 
que les Grands du royaume d’Allemagne ont accepté que le royaume de France 
étende sa frontière jusqu’au Rhin 25 tandis que l’auteur des annales viennoises 
que l’on appelle la Continuatio Vindobonensis évoque Albert venu à la rencontre 
« cum magna pompa militum 26 ». De fait, il est possible qu’Albert, lorsqu’il 
arrive à Toul à la fin du mois de novembre 1299, ait été accompagné par les 
archevêques de Mayence et Cologne, le comte palatin du Rhin, le duc Rodolphe 
de Saxe-Wittenberg ainsi que le duc de Lorraine 27. 

Venons-en à présent aux rencontres entre souverains français et anglais. Elles 
présentent évidemment une chronologie quelque peu différente : dans la période 
1066-1154, on ne recense que quelque cinq rencontres parfaitement attestées 
(1079, 1109, 1113, 1120, 1137) et, en tout état de cause, même si l’on ajoute 
à ce chiffre quelques rencontres probables, leur nombre ne devrait pas avoir 
été supérieur à huit. En revanche, l’on en compte plus de soixante entre 1154 
et 1204 28. Ce changement reflète incontestablement une évolution politique 
de grande ampleur, la constitution de l’empire Plantagenêt, le renforcement 
du pouvoir royal dans les deux royaumes… Les relations entre les deux rois et 
royaumes s’intensifient par conséquent, mais la multiplication des rencontres 
entre les mêmes princes signifie surtout la fragilité d’une relation d’amitié, sans 
cesse remise en cause, sans cesse à réaffirmer. Si les rencontres deviennent très 
nombreuses, c’est sans doute parce qu’Henri croit pouvoir circonvenir son 
interlocuteur grâce à son habileté rhétorique 29, mais c’est aussi parce que la 
confrontation, la rivalité et la compétition entre les deux princes sont latentes, 
qu’il faut souvent prévenir la rupture de la paix, ou rétablir la paix après 

25	 « Circa festum sancti Andrae Alberlus rex Romanorum et Philippus rex Franciae, pro pace 
utriusque regni et foedere confirmando, apud Vallera Coloris convenerunt. Ubi, annuente 
rege Alberto, praelatis et baronibus Allemanniae, concessum fuisse dicitur quod regnum 
Franciae potestatis sue terminos, qui solum usque ad Mosam fluvium se extendunt, usque 
ad fluenta Rheni fluminis dilataret » (Chronique latine de Guillaume de Nangis, de 1113 à 
1300, avec les continuations de cette chronique de 1300 à 1368, éd. Hercule Géraud, Paris, 
Renouard, SHF, 1847-1848, 2 vol., t. I, p. 308).

26	 MGH SS, 9, 1851, p. 721.
27	 Voir Alfred Hessel, Jahrbücher des deutschen Reichs unter König Albrecht I. von 

Habsburg, herausgegeben durch die historische Kommission bei der Bayer. Akademie der 
Wissenschaften, München, Duncker und Humblot, 1931, p. 82.

28	 Voir John B. Gillingham, « The meetings of the kings of France and England, 1066-1204 », 
dans David Crouch et Kathleen Thompson (dir.), Normandy and its Neighbours, 900-1250, 
Turnhout, Brepols, 2011, p. 17-42.

29	 Ibid.



204

qu’elle a été brisée, renouveler les gestes et les rites de l’amitié. Les rencontres 
s’interrompent bien sûr brutalement en 1202. Elles reprennent à la faveur du 
réchauffement des relations entre les deux beaux-frères, saint Louis et Henri III, 
puis de la paix de 1258-1259. Elles ont même lieu à un rythme assez soutenu 
entre saint Louis et Henri III, pour devenir à nouveau rares sous Édouard Ier et 
Philippe le Bel avant de connaître une petite reprise entre Édouard II et Philippe 
le Bel.

Nous avons peu de renseignements sur les premières rencontres entre les rois 
de France et les rois d’Angleterre, ducs de Normandie. Ainsi, pour la rencontre 
de Gerberoy entre Guillaume le Conquérant et Philippe Ier, seul le sceau de 
Guillaume sur une charte du roi de France en faveur de l’église de Saint-Quentin 
atteste cette rencontre. Philippe était en tout cas entouré des grands officiers 
de la couronne dont les noms apparaissent sur la charte. Quant à Guillaume, 
il était au moins accompagné du célèbre abbé Anselme du Bec 30. Lors de la 
rencontre, qui est un échec, entre Louis VI et Henri Ier Beauclerc à Planches-de-
Néaufles (au sud de Gisors) sur la rivière de l’Epte en 1109, les deux rois étaient 
accompagnés de leurs barons puisque la rencontre a failli donner lieu à une 
bataille rangée, mais l’on n’en sait pas plus sur les personnes présentes. L’on sait 
également très peu sur la rencontre qui a eu lieu en 1113 autour de « l’Ormeteau 
Ferré », près de Gisors, entre Louis VI et Henri Ier d’Angleterre, mais l’ampleur 
des concessions faites par le roi français fait penser qu’il n’avait pas dû venir 
seul 31. Il devrait en avoir été de même pour le nouveau traité de paix conclu le 
18 avril 1120, toujours près de Gisors, entre les deux rois 32. 

Les très nombreuses rencontres entre Henri II puis ses fils avec Louis VII et 
Philippe Auguste sont en revanche beaucoup mieux documentées. 

À nouveau, comme pour les rencontres entre souverains allemands et 
souverains français, l’on note l’insistance des chroniqueurs sur la présence 
de nombreux Grands dans la suite des deux rois. La continuation du Bec de 
la chronique de Robert de Torigny (écrite vers 1160) rapporte que les deux 
rois se sont rencontrés au début de l’année 1158 près de Gisors, l’un et l’autre 
accompagnés des barons et prélats de leurs pays, « cum prelatis sanctae ecclesiae 
et baronibus utriusque provinciae », et ils ont convenu d’un mariage entre le fils 
d’Henri II et une fille de Louis 33. Lorsque Henri II était venu chercher à Paris 
en 1158 sa future bru, il avait été reçu, écrit Robert de Torigny lui‑même, avec 

30	 David Bates, Regesta regum Anglo-Normannorum – the Acta of William I (1066-1087), Oxford, 
Clarendon Press, 1998, n° 28, p. 179-182.

31	 Voir Achille Luchaire, Louis VI le Gros. Annales de sa vie et de son règne (1081-1137), avec 
une introduction historique, Paris, Alphonse Picard, 1890, n° 158. 

32	 Voir Éric Bournazel, Louis VI le Gros, Paris, Fayard, 2007, p. 150.
33	 Continuatio Beccensis, dans Chronicles of the Reigns of Stephen, Henry II, and Richard I, 

éd. Richard Howlett, RS, 1884-1889, 4 vol., t. IV, p. 318-319.



205

jean-m
arie m

oeglin   Com
m

unitas regni et « relations internationales »

de grandes démonstrations d’amitié « par le roi Louis et la reine Constance et 
les Grands du royaume » 34. La rencontre du 4 juin 1167 est en revanche un 
échec, par la faute, écrit Robert de Torigny, des Grands du royaume de France 
qui excitaient leur roi, « primoribus regni Francorum exacerbantibus lenitatem 
regis Ludovici 35 ». En 1170, Louis VII rencontre Henri II à Fréteval pour tenter 
d’arranger une paix entre Thomas Becket et le souverain anglais. Selon le 
biographe de Thomas, Guernes de Pont-Sainte-Maxence, les deux souverains 
sont accompagnés de nombreux Grands laïcs et ecclésiastiques : « E li reis 
Loëwis od mult grant baronie, / E li reis d’Engleterre od riche conpaignie, / 
Arcevesque e evesque e clerc de grant clergie, / pour faire cele pais, se Deus l’ad 
establie 36 ». En 1173, une rencontre est organisée entre Louis VII et Henri II ; il 
s’agit de tenter de négocier la paix entre Henri II, le roi Louis VII et les fils 
d’Henri II ; la chronique de Roger de Howden précise que les deux souverains 
étaient accompagnés de tous les Grands, laïcs et ecclésiastiques, de leurs deux 
royaumes 37. À la date de 1177, la chronique de Robert de Torigny rapporte 
que c’est après avoir rassemblé ses barons qu’Henri II, accompagné de ses fils, 
rencontre Louis VII au Gué-Saint-Rémi 38. Cette présence des Grands de l’un et 
l’autre royaume est confirmée par les Gesta regis de Roger de Howden, qui écrit 
que les deux rois sont venus au lieu de la rencontre « cum principibus et majoribus 
regni sui », et qu’ils y ont conclu le traité dit d’Ivry 39. Lorsque, trois ans plus 

34	 « Mortuo Gaufrido comite Nannetensi, fratre Henrici regis Angliae, mense Julio,Henricus 
rex mense Augusto transfretavit in Normantiiam, et locutus cum rege Francorum Ludovico 
super Ettam fluvium de pace et de matrimonio contrahendo inter filium suum Henricum 
et filiam regis Francorum Margaritam, et prestitis hinc inde sacramentis, rex Angliae venit 
Argentomagum […]. Exinde rex evocatus a rege Francorum, cum paucis venit Parisius, et 
inestimabili honore a rege Ludovico et a Constancia regina et a proceribus regni exceptus est, 
gaudentibus Francis et de pace duorum regum et de adventu tanti hospitis tripudiantibus » 
(ibid., p. 196). 

35	 Ibid., p. 231.
36	 Guernes de Pont-Sainte-Maxence, La Vie de saint Thomas le martyr, éd. Emanuel Walberg, 

Paris, Champion, 1964 [1e éd. Lund, 1922], v. 4316-4323.
37	 « Convenerunt ergo ad ultimum inter Gisortium et Trie, Lodowicus rex Francorum cum 

archiepiscopis, épiscopis, comitibus et baronibus regni sui ; adducens secum Henricum 
et Ricardum et Gaufridum, filios Henrici regis Angliae ; et Henricus rex Angliae pater cum 
archiepiscopis, episcopis, comitibus et baronibus terrae suae. Et habitum est ibi colloquium 
de pace facienda inter ipsum et filios suos, vii kalendas Octobris, feria tertia. In quo 
colloquio » (Chronica magistri Rogeri de Houedene, éd. Williams Stubbs, RS, 1868-1871, 
4 vol., t. II, p. 53).

38	 Chronicles of the Reigns of Stephen…, éd. cit., t. IV, p. 273-274.
39	 The Chronicle of the Reigns of Henry II and Richard I known commonly under the Name of 

Benedict of Peterborough [= Gesta regis de Roger de Howden], éd. William Stubbs, RS, 
1867, 2 vol., t. I, p. 191. Voir aussi le texte de la Chronica du même auteur : « Quod cum regi 
Angliae constaret, appellavit ad praesentiam domini papape, pro seipso et pro terris suis, et 
mox tranfretavit de Anglia in Normanniam, et habito colloquio inter ipsum et regem Franciae 
apud Yveri, undecimo kalendas Octobris, coram praedicto cardinali et magnatibus utriusque 
regni, rex Anglie pater per suos fidem dedit, et in animam suam jurare fecit, quod Ricardus 
filius ejus, comes Pictaviae, praedictam Alais in uxorem duceret si rex Francie, pater puellae, 



206

tard, Philippe Auguste et Henri II renouvellent le traité, ils rappellent, selon 
les Gesta regis de Howden, que ce dernier avait été conclu « in praesentia Petri 
tituli Sancti Chrysogoni, presbyteri cardinalis, apostolicae sedis legati, et Ricardi 
Wintoniensis episcopi, et aliorum plurimorum episcoporum, comitum et baronum 
qui aderant 40 ». En 1183, la question du douaire de Marguerite, demi-sœur de 
Philippe Auguste et veuve du roi Henri le Jeune, suscite à nouveau un violent 
différend entre les deux rois ; il faut le régler au cours d’une entrevue des deux 
souverains organisée au lieu traditionnel entre Gisors et Trie. Ils s’y rendent 
escortés l’un et l’autre, toujours selon les Gesta regis de Roger de Howden, de 
nombreux Grands de leurs deux royaumes : « dominus rex Angliae et Philippus 
rex Franciae, cum episcopis et comitibus et baronibus et majoribus terrae suae, 
convenerunt ad colloquium de pace facienda 41 ». Lorsque les deux souverains 
se rencontrent le 28 août 1187, Gervais de Canterbury rapporte comment 
les Grands des deux royaumes se hâtent de venir (« Convenerant autem regiae 
ditionis proceres plurimi, occasione colloquii quod erant inter duos reges habituri 
apud Alencun vto kalendas Septembris 42 »). En novembre 1188, la rencontre de 
Bonsmoulins manque de dégénérer en pugilat. Gervais rapporte que les deux 
rois, le comte Richard et l’archevêque de Reims menaient leurs discussions 
au milieu d’un cercle d’un peuple immense : « Stabat autem in girum populus 
innumerabilis, amboque reges in medio, comesque Ricardus et archiepiscopus 
Remensis 43 ». À nouveau le 21 janvier 1188, les deux rois se rencontrent près de 
Gisors, auprès de « l’Ormeteau Ferré », lieu de tant de leurs rencontres, pour 
tenter d’apaiser le violent différend qu’ils ont au sujet de la forteresse de Gisors. 
Les Gesta regis de Roger de Howden ne manquent pas de préciser qu’ils y sont 
l’un et l’autre accompagnés des Grands laïcs et ecclésiastiques de leurs royaumes 
(« convenerunt illuc cum archiepiscopis et episcopis et comitibus et baronibus 
regnorum suorum 44 »). Pour la rencontre de 1189 près de La Ferté-Bernard au 
cours de laquelle Henri II refuse d’accéder aux demandes de Philippe et de 
Richard, les Gesta regis de Roger de Howden donnent une longue liste des 

dederit praefato Ricardo comiti Pictavie civitatem Bituricensem, cum pertinenciis suis, in 
maritagium cum filia sua, sicut conventio inter illos inde facta exigit, et Henrico regi filio suo 
totum Vougesin Francigenum, videlicet, totam terram quae est inter Gisors et Punteise, quam 
ipse promiserat se daturum illi in maritagium cum filia sua. Sed quia rex Franciae haec dare 
noluit, rex Angliae non permisit Ricardum filium suum praedictam Alais in uxorem ducere. 
Tamen in eodem colloquio, consilio cardinalis et principum utriusque regni, facta est amicitia 
et finalis concordia inter regem Franciae et regem Angliae in hunc modum… » (Chronica 
magistri Rogeri de Houedene, éd. cit., t. II, p. 143).

40	 Roger de Howden, Gesta regis, éd. cit., t. I, p. 247-249.
41	 Ibid., p. 304-306.
42	 The Historical Works of Gervase of Canterbury, éd. William Stubbs, RS, 1879-1880, 2 vol., t. I, 

p. 380.
43	 Ibid., p. 434-435.
44	 Roger de Howden, Gesta regis, éd. cit., t. II, p. 29-30.



207

jean-m
arie m

oeglin   Com
m

unitas regni et « relations internationales »

Grands des deux royaumes qui étaient présents 45. Un peu plus tard, lorsque 
les deux rois se retrouvent au Mans, en juin 1189, ils viennent, écrit Gervais 
de Canterbury, « cum innumera multitudine nobilium 46 ». Lors de l’ultime 
rencontre d’un Henri II presque mourant avec Philippe Auguste escorté de 
Richard, le fils rebelle, les deux rois, écrit Roger de Howden, sont accompagnés 
des grands de leurs royaumes : « Convenerunt igitur praedicti rex Franciae et rex 
Angliae, et Ricardus comes Pictaviae, cum archiepiscopis et episcopis, comitibus 
et baronibus suis, circa festum apostolorum Petri et Pauli ad colloquium inter 
Turonim et Azaise 47… » 

La présence des Grands est toujours bien attestée lors des rencontres 
ultérieures entre Richard puis Jean et Philippe Auguste ; ainsi, en janvier 1196, 
Richard et Philippe se rencontrent « cum magna nobilium frequentia in terrarum 
confiniis 48 ». En septembre 1197, après une nouvelle guerre, les deux rois 
concluent difficilement des trêves au cours d’une rencontre « solennelle » à 
laquelle ils sont venus fort bien accompagnés ; « cum optimatibus suis atque omni 
frequentia subditorum ad solemne in terminis colloquium convenerunt », écrit 
Guillaume de Newburgh 49. Il en est ainsi jusqu’à la convocation du roi anglais 
devant la cour du roi à Paris à laquelle Jean aurait répondu, selon Raoul de 
Coggeshall, que les rois anglais et ducs de Normandie n’avaient à rencontrer 
le roi de France que sur la frontière 50, chacun entouré, peut-on compléter, des 
Grands de son royaume.

Henri III et saint Louis ne vont plus se rencontrer sur la frontière, mais adopter 
un type de visites rappelant celles que de vrais amis se rendent régulièrement 
pour raviver l’amitié et l’amour. Mais cela n’empêche pas le retour de l’ancienne 
pratique de venir accompagné des Grands de son royaume. Ainsi, lorsque 
Henri III vient à Paris en 1259 pour sceller solennellement le traité de paix avec 
le roi de France, il le fait en compagnie d’un nombre exceptionnellement élevé 
de barons anglais 51.

À l’évidence, un souverain se déplace pour aller rencontrer un souverain 
« étranger » avec ceux qui représentent la communitas regni et celle-ci participe 
à la rencontre. Les chroniqueurs ne jugent pas ce fait insignifiant ; au contraire, 
ils insistent souvent sur la présence des Grands du royaume.

45	 Ibid., p. 66.
46	 The Historical Works of Gervase of Canterbury, éd. cit., t. I, p. 447.
47	 Chronica magistri Rogeri de Houedene, éd. cit., t. II, p. 365.
48	 Historia rerum Anglicarum Willelmi Parvi [= Guillaume de Newburgh], éd. Hans Claude 

Hamilton, London, English Historical Society, 1856, 2 vol., t. II, p. 170.
49	 Ibid., p. 205.
50	 Chronicon Anglicanum, éd. Joseph Stevenson, RS, 1875, p. 135-136.
51	 Voir David Carpenter, « The meetings of kings Henry III and Louis IX », dans Michael Prestwich, 

Richard Britnell et Robin Frame (dir.), Thirteenth-Century England X. Proceedings of the 
Durham Conference 2003, Woodbridge, Boydell Press, 2005, p. 1-30.



208

COMMENT INTERPRÉTER LA PRÉSENCE DE LA COMMUNITAS REGNI ?

Reste à interpréter la présence de cette communitas regni. Les Grands qui 
participent à la rencontre représentent-ils simplement leurs propres intérêts 
qu’ils veulent voir pris en compte lors de l’accord, voire même se réservent-
ils le droit d’y souscrire ? S’agit-il d’une représentation collective affirmant les 
droits collectifs de la communitas regni auprès du souverain, jouant à la fois 
un rôle de conseil avant les engagements et de garantie de leur respect par la 
communitas regni après qu’ils ont été pris ? ou bien encore s’agit-il simplement 
de démontrer que le souverain incarne la communitas regni, que celle-ci répond 
à ses convocations et est unie derrière lui, qu’il peut s’engager librement en 
son nom ?

À dire vrai, ce serait une erreur de vouloir opposer et même distinguer 
ces différents aspects. Ils jouent tous un rôle plus ou moins marqué selon la 
conjoncture politique, selon la force ou la faiblesse du souverain qui est en cause.

La présence des Grands du royaume s’explique d’abord par leur devoir d’aide 
et de conseil vis-à-vis du souverain. Les rencontres princières devaient permettre 
de passer de la haine à l’amitié et l’amour, de la guerre à la paix. Mais le résultat 
pouvait être l’inverse de celui qui était recherché et la rencontre tourner au 
pugilat, voire même à la bataille rangée, ainsi lorsque Suger rapporte l’échec 
de l’entrevue entre Louis VI et Henri Ier sur la rivière de l’Epte à Planches-de-
Néaufles en 1109 52, et l’on pourrait citer bien d’autres exemples. Rien que 
pour cette seule raison, il était donc important que le roi puisse compter sur la 
présence et l’aide des Grands du royaume. 

Leur rôle, voire leur devoir de conseil est également clairement souligné à 
différentes occasions. Roger de Howden écrit dans sa chronique que la paix 
d’Ivry en 1177 a été conclue par le conseil du cardinal légat et des princes de 
l’un et l’autre pays : « Tamen in eodem colloquio, consilio cardinalis et principum 
utriusque regni, facta est amicitia et finalis concordia inter regem Franciae et regem 
Angliae 53 ». En 1187, ce n’est qu’après avoir longuement conféré avec les Grands 
de son royaume que Philippe Auguste se résigne à souscrire aux trêves proposées 
par Henri II, aux dires de Gervais de Canterbury 54. En 1195, Richard Cœur de 
Lion et Philippe se sont rencontrés à plusieurs reprises. L’une de ces rencontres 
donne lieu à un éclat : selon le récit de la chronique de Roger de Howden, 
Richard avait voulu aller trouver le roi, mais l’archevêque de Reims s’était 
avancé vers lui pour lui signaler que c’était prématuré car Philippe était encore 

52	 Suger, Vie de Louis VI le Gros, éd. et trad. Henri Waquet, Paris, Champion, coll. « Les 
classiques de l’histoire de France au Moyen Âge », 1929, p. 104-111. Voir Éric Bournazel, Louis 
VI le Gros, op. cit., p. 103-105.

53	 Chronica magistri Rogeri de Houedene, éd. cit., t. II, p. 143.
54	 The Historical Works of Gervase of Canterbury, éd. cit., t. I, p. 370-73.



209

jean-m
arie m

oeglin   Com
m

unitas regni et « relations internationales »

en discussion avec son conseil. Mais lorsque Richard revint plus tard, l’évêque 
de Beauvais, en présence de Philippe, l’interpella rudement, lui reprochant de 
ne pas avoir honoré sa promesse de venir trouver le roi français à la troisième 
heure ; pour cette raison, le roi français le défiait 55. 

Les Grands qui assistent à la rencontre peuvent aussi officier comme médiateurs 
entre les parties. Ainsi lorsque Richard vient lever le siège d’Issoudun et que 
Philippe, effrayé, selon Roger de Howden, demande une rencontre pour rétablir 
la paix, ce sont alors les Grands qui formulent les conditions de cette paix : 
« mediantibus archiepiscopis et episcopis, et viris utriusque partis quampluribus 56». 
Et à nouveau en janvier 1196, c’est « consilio hominum suorum » que les deux rois 
parviennent à un accord 57.

Ce rôle d’aide et de conseil est donc un devoir et il justifie que le roi 
convoque ses fidèles et plus largement les membres de la communitas regni aux 
rencontres qu’il doit avoir avec un autre souverain. D’une certaine manière, le 
souverain s’attribue ainsi le pouvoir de décider qui fait partie activement de la 
communauté du royaume. Gislebert rapporte, je l’ai évoqué plus haut, que les 
deux rois, Louis VII et Frédéric Barberousse, avaient tous les deux convoqué le 
comte de Hainaut à la rencontre qu’ils devaient avoir. Selon Gislebert, le comte, 
n’ayant prêté hommage ni à l’un ni à l’autre, n’avait pas à obtempérer – il donne 
ainsi une interprétation restrictive du devoir d’aide et de conseil des barons du 
royaume – mais, comme il était de imperio, il accepta malgré tout de se joindre 
à la suite du souverain allemand pour y jouer d’ailleurs, selon Gislebert, un rôle 
remarquable de médiateur et conseiller des deux souverains. Les souverains 
attachent à l’évidence de l’importance à ce que les Grands respectent leur devoir 
de participer aux rencontres qu’ils ont avec un autre prince. C’est ainsi que, 
en 1200, Jean sans Terre convoque l’archevêque d’York, Geoffrey, un fils bâtard 
d’Henri II, pour qu’il vienne expliquer pourquoi il n’a pas accompagné le roi 
lorsque ce dernier est venu faire la paix avec le roi de France ; il avait pourtant été 
convoqué 58. Certes, il existait bien d’autres points de conflit, probablement plus 
décisifs, entre le remuant et belliqueux archevêque et son demi-frère Jean – il 
avait notamment refusé la levée du carucage sur ses terres. Mais il est intéressant 
de noter que Roger de Howden place ce refus d’obtempérer à une convocation 
royale comme premier motif de la dispute à régler.

La présence des Grands du royaume et leur rôle d’aide et de conseil peuvent 
donc être considérées comme une obligation qu’ils ont à honorer. Mais 

55	 Chronica magistri Rogeri de Houedene, éd. cit., t. III, p. 304.
56	 Ibid., p. 305.
57	 Ibid., t. IV, p. 1.
58	 « Ad monstrandum quare non transfretavit cum illo ad faciendum pacem cum rege Franciae, 

quando summonitus erat » (ibid., p. 140).



210

réciproquement, c’est aussi un droit qu’ils revendiquent. Ils attendent du 
souverain qu’ils ne concluent pas sans leur aval un traité avec un autre roi. 
Parfois, ils se sont fait confirmer explicitement ce droit. Ainsi, selon Robert 
de Torigny, un accord n’a pas été possible en juillet 1168 entre Louis VII et 
Henri II, car les Bretons et les Poitevins avaient donné des otages au roi de 
France et les Bretons avaient obtenu en contrepartie que Louis ne conclurait pas 
sans eux un pacte de concorde avec le roi anglais ; les Bretons avaient d’ailleurs 
tenu à participer à la rencontre 59.

En allant un peu plus loin, les Grands du royaume peuvent considérer que les 
décisions prises par les deux souverains lors de leurs rencontres ne les engagent 
que dans la mesure où ils ont donné leur accord implicite – en étant présents –, 
mais aussi explicite, en co-scellant l’acte, voire en faisant établir à leur nom un 
acte séparé. 

La rencontre entre Barberousse et Louis VII destinée à lutter contre les 
Brabançons a débouché sur un engagement commun des deux rois dont 
Barberousse précise qu’il a été juré par les Grands qui étaient présents, et 
postérieurement par ceux qui n’avaient pas pu être là : « Set archiepiscopi et 
episcopi et ceteri barones, qui affuerunt, quisque pro se hoc fiduciaverunt, et a 
reliquis archiepiscopis, episcopis et laicis infra prescriptos terminos constitutis 
qui tunc non affuerunt, eandem accepimus securitatem 60… » L’on retrouve cet 
aspect lors de la rencontre de Messine des rois Philippe Auguste et Richard en 
octobre 1190. Les Gesta regis de Roger de Howden rapportent que les Grands 
doivent la jurer après que les deux rois l’ont préalablement jurée : « octavo die 
octobris, rex Franciae [et rex Angliae] coram comitibus et baronibus suis et clero 
et populo, juraverunt quod alter alterum in exercitu ejus in peregrinatione illa 
in eundo et redeundo bona fide custodirent. Comites vero et barones hoc idem 
juraverunt se firmiter et inconcusse servaturos 61 ».

Plus caractéristique encore est à cet égard la rencontre de 1259 entre 
Henri III et saint Louis à l’occasion de la conclusion de la paix de Paris 
qui règle le vieux conflit des souverains anglais et français et rétablit la paix 
entre eux. Guillaume de Nangis, vers 1297, reprenant les Gesta Ludovici 
regis de Primat, rapporte l’adhésion explicite à la paix du frère du roi et des 
Grands du royaume 62. Le traité a été effectivement confirmé par de nombreux 

59	 Chronicles of the Reigns of Stephen…, éd. cit., t. IV, p. 236, 237-238.
60	 MGH DD, 10, 3e partie, éd. cit., p. 47.
61	 Roger de Howden, Gesta regis, éd. cit., t. II, p. 129.
62	 « Henricus rex Angliae, cum Rogero comite Glocestriae et multis regni sui militibus et 

praelatis veniens in Franciam, cum rege Franciae Ludovico pacificatur. Quittavit enim regibus 
Franciae, de expressa voluntate fratris sui Richardi regis Alemanniae, et consilio principum 
ac praelatorum Angliae, quicdquid juris requirebat in ducatu Normanniae et comitatibus 
Andegaviae, Cenomanise, Pictaviae, Turoniae ac in eorum feodis. Rex vero Fraticiae 



211

jean-m
arie m

oeglin   Com
m

unitas regni et « relations internationales »

Grands, laïcs et prélats 63. De fait, pour nombre d’anciens barons normands, la 
question des terres qui leur avaient été confisquées en 1204 des deux côtés de la 
Manche restait cruciale 64. Selon Matthieu Paris, la comtesse de Leicester, sœur 
d’Henri III et épouse de Simon de Montfort, avait d’ailleurs, dans un premier 
temps, mis son veto à la conclusion du traité de Paris en raison de ses droits sur 
le duché de Normandie 65, et il faudra attendre le 4 décembre 1259 pour qu’elle 
et son époux, Simon, s’associent explicitement au traité 66.

Du devoir de conseil à un droit d’approuver, ou de ne pas approuver, le pacte 
que le souverain entend conclure avec un autre souverain, le pas est vite franchi 
et conduit jusqu’à la prétention à faire valoir ses propres droits et prérogatives 
dans la relation à l’autre souverain. La communitas regni présente lors de la 
rencontre des princes court alors le risque de se réduire à un conglomérat 
d’individus à la cohérence fort précaire et où chacun entend agir au noms de 
ses propres intérêts et droits. 

Les relations de souverain à souverain mettent à l’épreuve la communitas 
regni et leurs péripéties peuvent conduire à en souligner la fragilité, l’existence 
de forces centrifuges qui la remettent en question. Lors des rencontres, les 
frontières se brouillent et il n’est plus possible de distinguer clairement les deux 
communautés du royaume qui se rencontrent dans la suite de deux souverains. 
Louis VII et Philippe Auguste exploitent, comme l’on sait, les divisions à 
l’intérieur de famille des Plantagenêts, jouent les fils contre le père ou un frère 
contre un autre frère. Les rencontres entre les rois français et le roi anglais ne 
permettent plus d’identifier précisément les frontières de chaque communitas 

Ludovicus, dans eidem ingentem summam pecunise, assignavit sibi et suis successoribus 
magnam terram in Lemovicensi, Petragoricensi, Xanctonensi et Agenensi episcopatibus; tali 
conditione quod illam terram et Burdegnlam atque Baionam cum tota Gasconia in feodum de 
regibus Franciae teneret, et in numero baronum Franciae adscriptus, tanquam dux Aquitaniae 
esset de caetero unus de Franciae paribus appelatus. De quibus tunc rex Angliae faciens 
homagium regi Franciae, coram baronibus et praelatis utriusque regni, cum juramento, in 
Angliam reversus est » (Chronique latine de Guillaume de Nangis, éd. cit., t. I, p. 220-221). 
Voir aussi Daniel Power, « The Treaty of Paris (1259) and the aristocracy of England and 
Normandy », dans Janet Burton, Frédérique Lachaud, Phillipp Schofield, Karen Stöber et Björn 
Weiler (dir.), Thirteenth-Century England XIII. Proceedings of the Paris Conference 2009, 
Woodbridge, Boydell Press, 2011, p. 141-157, ici p. 141.

63	 Voir les documents reproduits dans Alexandre Teulet, Joseph De Laborde, Élie Berger, 
Henri-François Delaborde (éd.), Layettes du trésor des chartes, Paris, Plon, coll. « Archives 
nationales. Inventaires et documents », 1863-1909, 5 vol., t. III/2, n° 4555, p. 490.

64	 Voir Daniel Power, « The Treaty of Paris (1259) and the aristocracy of England and Normandy », 
art. cit.

65	 Matthaei Parisiensis, monachi Sancti Albani, Chronica maiora, éd. Henry Richards Luard, 
RS, 1872-1883, 7 vol., t. V, p. 745 : « Pax autem praelocuta inter reges Franciae et Angliae 
mediantibus nuntiis solempnibus, magnis et multis quorum nomina praenotantur, cum in 
promptu fuisse crederetur, impedimentum cepit inopinatum. Comitissa enim Legrecsetriae 
suam partem de Normannia, quam rex Anglie debuit juxta pactum eorum regi Franciae 
resignare, nequaquam quietam concessit. »

66	 Layettes du trésor des chartes, éd. cit.., t. III, n° 4565, p. 497.



212

regni lorsque, par exemple, les fils d’Henri II s’y rendent dans la suite du roi 
français. Inversement, en 1180, le parti de la reine-mère Adèle de Champagne 
en appelle à Henri II contre son fils Philippe Auguste qui s’appuie sur le comte 
de Flandre. Après la brouille violente entre Philippe Auguste et son ancien 
mentor Philippe d’Alsace, comte de Flandre, Philippe en appelle au roi Henri II 
et ce dernier sert de médiateur entre le roi français et son puissant baron en 
organisant des rencontres tripartites, de la même manière que Louis VII avait 
autrefois servi de médiateur et organisé des rencontres entre le roi Henri II 
et l’archevêque de Canterbury, Thomas Becket, ou entre Henri II et ses fils 
rebelles. Dans les Annales breves wormatienses, un texte de la fin du xiiie siècle, 
il est même écrit que le comte de Flandre Philippe d’Alsace aurait institué un 
fils de Barberousse héritier de toutes ses terres 67. Richard Cœur de Lion obtient 
le ralliement d’un certain nombre de vassaux du roi de France 68 et ces mêmes 
vassaux se précipitent après sa mort pour refaire à Jean les mêmes promesses 69.

Il importe par conséquent aux souverains de conserver la maîtrise du 
déroulement des rencontres. Il leur faut ne pas laisser les Grands présents 
lors de leurs rencontres avec un autre souverain faire évoluer leur devoir, mais 
aussi leur droit d’aide et de conseil vers un droit d’exiger la prise en compte 
de leurs intérêts ; ainsi seraient-ils libres de s’associer ou de ne pas s’associer au 
engagements pris, voire de se retrancher de la communitas regni en prétendant 
ne représenter qu’eux-mêmes, ou bien même encore de s’associer à l’autre parti. 

Pour un souverain, la présence des Grands de son royaume quand il rencontre 
un autre roi a fondamentalement valeur de reconnaissance du fait qu’il est habilité 
à s’engager au nom de la communitas regni. C’est le sens de la formule coram, 
« en présence de », appliquée aux Grands du royaume que l’on retrouve souvent 
sous la plume des chroniqueurs lorsqu’ils rapportent les engagements pris par un 
prince au cours d’une rencontre. Ainsi la rencontre est-elle aussi le moment où la 
communauté du royaume se constitue performativement en se montrant.

Il reste que, en contrepartie, le roi doit avoir préalablement pris le conseil 
des Grands qui vont l’entourer. De plus, cette présence des Grands, si elle 
engage la communitas regni, implique aussi que le roi ne pourra plus revenir 
sur ses engagements. Elle vaut aussi comme garantie pour l’autre roi que le 
traité sera respecté : les barons témoins de la rencontre garantissent que leur 
souverain respectera ce qui a été stipulé. Ils agiront pour qu’il en soit ainsi 

67	 MGH SS, 7, éd. cit., p. 74 : « Eodem tempore et anno comes Flandrie imperatori et Henrico 
filio eius in dedicionem coactus subicitur, unumque de filiis imperatoris comes sibi heredem 
instituit, si eum discedere contingeret absque liberis vel herede » (la date de 1172 a été mise 
à la place de 1182). 

68	 Chronica magistri Rogeri de Houedene, éd. cit., t. IV, p. 19.
69	 Ibid., p. 95-96.



213

jean-m
arie m

oeglin   Com
m

unitas regni et « relations internationales »

comme l’affirment les barons anglais dans l’acte du 13 octobre 1259 par lequel 
ils s’associent au traité passé par saint Louis et Henri III 70. Ils peuvent même en 
certains cas s’engager à refuser d’être fidèles à leur roi si ce dernier ne respecte 
pas le traité qu’il a juré de respecter 71. Lors de l’affaire de la rencontre manquée 
de Saint-Jean de Losne en 1162, il semble ainsi, en tout cas d’après certains 
récits, que plusieurs barons français avaient garanti le respect d’un traité passé 
par le comte de Champagne, au nom de Louis VII, avec Barberousse, et s’étaient 
engagés à porter leur hommage à celui-ci si Louis VII ne respectait pas les 
clauses du traité et notamment la clause selon laquelle le pape Alexandre III 
(qui refusa de venir) devait être présent. Et il semble que ce soit à cette occasion 
que le comte de Champagne a repris en fief de Barberousse un certain nombre 
de châteaux qu’il tenait de l’archevêque de Reims. Michel Bur a montré que 
cet hommage aurait été prononcé par le comte pour « racheter sa liberté » à la 
suite du fait que les engagements qu’il avait pris au nom de Louis VII n’avaient 
pas été respectés ; il est vrai que cela ne concernait pour le royaume de France 
que deux châteaux 72. 

Il reste que le traité conclu entre les deux rois à l’issue de la rencontre à laquelle 
ont participé les Grands engage désormais non seulement le roi, mais aussi la 
communauté du royaume : Louis IX interdit à ses fidèles en janvier 1233 de 
porter secours à l’évêque de Metz, attaqué sur l’ordre d’Henri (VII) par le comte 
de Bar. Il se réfère au traité qui le lie à l’empereur (« quia igitur predicto regi stricto 
pacis et amicitie federe tenemur astricti 73 »).

Ceux qui refusent d’être engagés par le traité n’ont donc plus d’autre solution 
que de quitter la rencontre, comme le fait en janvier 1196 l’archevêque 
de Rouen 74, ou de ne pas y participer, comme le font les archevêques de 
Mayence et Cologne à Vaucouleurs en 1299, qui désertent le camp du roi peu 
avant qu’il ne rencontre le souverain français 75.

70	 Layettes du trésor des chartes, éd. cit., t. III/2, n° 4555 : « e que à bone foi traveillerons e 
porchacerons que nostre sires […] laelment acompliront e garderont ».

71	 À Messine en 1190, selon le récit du chroniqueur Rigord, Philippe Auguste veut contraindre 
les barons de Richard à honorer l’engagement qu’ils ont pris et ceux-ci s’y déclarent prêts ; 
Richard cependant menace de les déshériter (Œuvres de Rigord et Guillaume le Breton, 
éd. cit., p. 107-108 ; je remercie Michel Lederman qui a attiré mon attention sur ce texte).

72	 Michel Bur, La Formation du comté de Champagne : v. 950-v. 1150, Nancy, Université de 
Nancy-II, coll. « Mémoires des Annales de l’Est », 1977, p. 405-406.

73	 Jean-Louis-Alphonse Huillard-Bréholles, Historia diplomatica Friderica Secundi, Parisiis, 
ex. H. Plon, 1852-1861, 6 t. en 11 vol., t. IV/2, p. 596.

74	 Il s’agit de la rencontre en janvier 1196 entre Philippe Auguste et Richard Cœur de Lion : 
« Videns igitur Rotomagensis archiepiscopus hoc sibi grave et ignominiosum esse, appellavit 
ad dominum papam pro statu ecclesiae suae, et abiit, timens ne dominus suus rex Angliae 
ipsum ad hoc faciendum propter favorem regis Franciae cogeret » (Chronica magistri Rogeri 
de Houedene, éd. cit., t. IV, p. 1).

75	 Voir le récit de la Continuatio Vindobonensis : « 1299. Albertus rex Romanorum et rex Francie 
Philippus cum magna pompa militum apud Baclior amicabiliter convenerunt. Ubi predictus 



214

À travers la présence des grands du royaume dans la rencontre des rois, c’est 
donc la communitas regni qui se montre, se constitue, s’éprouve, tout à la fois 
s’affirme, se met en péril et se renforce.

TRAITÉS ENTRE ROIS OU TRAITÉS ENTRE ROYAUMES ?

Reste à examiner un dernier point, celui de la nature des pactes et traités 
conclus au cours de ces rencontres. La participation des Grands du royaume, en 
tant que représentants de la communitas regni, aux actes importants des relations 
internationales a-t-elle des implications sur le contenu des traités conclus ? Si 
la participation des Grands à la rencontre et leur présence lors de la conclusion 
du pacte d’amitié entre les deux princes a valeur d’adhésion de la communitas 
regni aux accords conclus, ne faut-il pas s’attendre à ce que le contenu des traités 
évolue ? Ces traités peuvent-ils rester des traités simplement passés entre deux 
princes ? Ne doivent-ils pas devenir des traités entre deux royaumes ?

Le contenu exact des traités ne nous est connu qu’assez tardivement ; il faut 
attendre le traité d’Ivry en 1177 entre Louis VII et Henri II, pour disposer d’une 
version écrite d’un traité « franco-anglais » et il faut attendre 1187 pour avoir la 
version écrite d’un traité « franco-allemand ». 

Ces premiers traités apparaissent très classiquement dans leur contenu comme 
des traités conclus à titre personnel entre rois et prince. Pendant longtemps, 
la formule employée pour la conclusion d’un traité entre deux rois reste celle 
d’un traité d’amitié entre deux princes, un « foedus perpetuae amicitiae », une 
« amicitia specialis » qui rendait les deux princes l’un envers l’autre « verus et 
fidelis amicus », le tout étant assorti de l’engagement plus ou moins précis et 
contraignant de se porter aide mutuelle et en tout cas de ne pas se nuire et de 
n’aider en aucune façon les ennemis de l’autre. 

Le formulaire n’évoluera que lentement, du xiiie au xive siècle, plus vite pour 
les traités de paix (Richard Cœur de Lion, comme l’écrivait Henri VI à Philippe 
Auguste en 1192, était « inimicus imperii nostri, et turbator regni tui 76 ») que 
pour les traités d’alliance pour lesquels il faut attendre le milieu du xive siècle 

rex Francie sororem suam dominam Blancam filio regis Romanorum Rudolfo copulavit 
in uxorem, in die conceptionis beate Marie virginis. Hec facta sunt termino supradicto in 
confinio regnorum, scilicet regis Romanorum et regis Francie, in prato infra Toi et Baclior. 
Que desponsatio archiepiscopis Alamanie, scilicet Maguntinensi et Coloniensi, qui cum 
rege Romanorum illic venerant, minus placuit, et huius desponsacionis copule interesse 
noluerunt. Sed deinceps metu sue possibilitatis Romanorum regem Albertum exosum 
habuerunt » (MGH SS, 9, 1851, p. 229).

76	 Thomas Rymer, Foedera, conventiones, litterae et cujuscumque generis acta publica inter 
reges Angliae et alios quosvis imperatores, reges, pontifices, principes vel communitates, 
4e éd. par Adam Clarke et F. Holbrooke, London, s. n., 1816-1869, 4 t. en 7 vol., t. I, p. 55.



215

jean-m
arie m

oeglin   Com
m

unitas regni et « relations internationales »

pour que, sur ces clauses d’amitié personnelle entre deux princes, se greffent 
quasi systématiquement des clauses d’amitié entre leurs sujets et leurs royaumes.

Le formulaire et le contenu des traités n’évoluent donc que très lentement, 
mais très vite l’idée se fait jour que ces traités qui ne contiennent a priori que 
des engagements personnels entre deux princes sont plus que de simples traités 
entre deux princes. Ils sont déjà des traités de paix et d’alliance entre deux rois 
et deux regna, des traités de royaume à royaume. Cette idée que l’amitié ou la 
haine qui réunit ou oppose des princes réunit ou oppose leurs royaumes eux-
mêmes apparaît dès le xiie siècle. 

Ainsi, à la mi-février 1162, Barberousse aurait envoyé une lettre au chancelier 
de Louis VII, Hugues de Soissons, le mettant en garde contre l’accueil 
d’Alexandre III 77 : « Tantum enim ac tale odium inter nostrum imperium et 
suum regnum exinde posset oriri, quod non de facili compescere possemus aut 
sedare 78 ». La lettre souligne clairement que l’Empire et le royaume sont 
engagés par les relations entre les deux souverains. Un peu plus tard Frédéric 
Barberousse écrivait directement à Louis VII pour l’inviter à régler l’affaire 
du schisme : « ut inter nos tanquam consanguineos et inter cognata regna nostra, 
deterso tocius rancoris nebulo, sincere dilectionis splendor refulgeat et fedus amicicie, 
quod facit utraque unum, indissolubilem semper conservet amorem 79 ». À la même 
époque, Roger de Howden déclare que Richard Ier et Philippe Auguste ont 
conclu le 18 janvier 1190 « une paix solide entre eux et leurs royaumes 80 ». 
Cette paix est particulièrement importante car elle doit régler la paix entre les 
royaumes en l’absence des deux rois partis à la croisade. S’il est par consequent 
explicitement demandé aux barons de la jurer, c’est parce qu’ils doivent 
s’engager à ne pas profiter de l’absence des souverains pour se soustraire à la 
fidélité, constitutive de la communitas regni, qu’ils doivent à leur roi, ceci en 
s’alliant avec l’autre royaume. En même temps, s’il est possible de la désigner 
comme une paix « inter regna », c’est parce que tous les Grands l’ont jurée, 
pas seulement les rois 81. En 1224, l’archevêque de Cologne était parvenu à 

77	 Voir, en dernier lieu, Johannes Laudage, Alexander III. und Friedrich Barbarossa, Köln, Böhlau, 
coll. « Forschungen zur Kaiser- und Papstgeschichte des Mittelalters » 1997, p. 129.

78	 RHGF, t. XVI, n° 10, p. 202.
79	 MGH Const., 1, 1893, n° 207, p. 289.
80	 « Et post Natale Domini praedictus rex Ricardus habuit colloquium cum Philippo rege 

Franciae ad vadum Sancti Remigii, ubi pacem firmam statuerunt inter se et regna sua. Et 
ipsi eam scriptis commendatam sacramento et sigillis suis confirmaverunt in festo sancti 
Hilarii. Et archiepiscopi et episcopi utriusque regni in verbo veritatis, et comites et barones 
regnorum praestito sacramento juraverunt quod ipsi pacem illam fideliter tenerent et 
servarent illibatam. Erat autem haec forma pacis… » (Roger de Howden, Gesta regis, éd. cit., 
t. II, p. 104‑105).

81	 Une lettre de Pierre de Blois datée de 1177 et adressée à Henri II évoque la querelle des rois de 
Castille et de Navarre pour laquelle Henri a rendu un spectaculaire arbitrage : « applicuerunt 
praeterea in magno comitatu nuncii regum Hispaniae, deferentes ad vos illam antiquam, 



216

faire échouer une rencontre des souverains allemand et français et un projet de 
mariage entre une princesse française et le jeune roi des Romains Henri (VII). 
D’après une lettre adressée le 8 février 1225 à Henri III par ses envoyés en 
Allemagne, l’archevêque leur aurait dit que le roi de France avait adressé ses 
ambassadeurs au pape et à l’empereur pour se plaindre que lui, l’archevêque, 
avait empêché la « confédération entre son fils et l’empereur » prévue par le 
pape et dont l’empereur avait spécialement ordonné la mise en œuvre. Les 
ambassadeurs anglais l’avaient chaleureusement remercié pour son action en 
faveur du roi d’Angleterre ; ce qu’il avait fait échouer n’était rien moins qu’une 
« confédération […] entre l’empire et le royaume des Français » (« confederatio 
[…] inter imperium et regnum Francorum 82 »). Pour le traité de Paris en 1258-
1259, Matthieu Paris laisse aussi entendre qu’il s’agit d’un traité conclu entre 
les regna. Il écrit que des ambassadeurs ont été envoyés en France « pro pluribus 
ardibus negotiis, regna Franciae et Angliae contingentibus », emportant avec eux 
une charte du roi anglais sur la renonciation à la Normandie ainsi que des lettres 
de créance « ad componendum cum rege Franciae et ejus consilio super negotiis 
inter eosdem reges et eorum regna jam diu agitatis » 83. Il est vrai que cette décision 
d’envoyer des ambassadeurs était bien, comme l’écrit Matthieu Paris, une 
décision due au roi et aux barons. Les ambassadeurs étaient d’ailleurs les plus 
importants seigneurs du royaume. Et, en 1299, dans la prairie de Quatrevaux 
entre Vaucouleurs et Toul, c’était bien, selon Guillaume de Nangis, une paix 
et un traité entre les deux royaumes qui avait été conclue. Avec l’accord des 
Grands allemands, elle aurait permis de reculer la frontière du royaume de 
France jusqu’au Rhin 84.

D’une certaine manière l’on peut dire que dans une rencontre de rois, les 
destinées de la communitas regni sont incarnées par le prince qui s’engage en 
présence (coram) des Grands du royaume. Mais il existe toujours des possibilités 
de disjonction, de tension et de conflit. Le consensus des Grands du royaume, 
implicite ou explicite, celui de la communitas regni n’est jamais acquis une fois 
pour toutes. Il fait l’objet d’une négociation permanente et les termes de cette 
négociation dépendent bien sûr beaucoup de la position plus ou moins forte 
des souverains qui la mènent. Mais si cette négociation se déroule avec succès, 
ce sont alors bien les regna qui s’engagent et pas seulement leurs souverains.

et utinam antiquatam, regnorum controversiam, quae tot civitatum populos traxit in 
exterminium et ruinam » (Thomas Rymer, Foedera…, éd. cit., t. I, p. 33).

82	 Jean-Louis-Alphonse Huillard-Bréholles, Historia diplomatica Friderici secundi, éd. cit., t. II/2, 
p. 836.

83	 Matthaei Parisiensis […], Chronica majora, éd. cit., t. V, p. 741.
84	 Voir supra, n. 25.



TROISIÈME PARTIE

La communauté réalisée





com
m

unitas regni  •   sup  •   2020

219

L’ARMORIAL WIJNBERGEN EST-IL UN REFLET 
DE LA COMMUNAUTÉ DU ROYAUME DE FRANCE ?

Jean-Christophe Blanchard 
Université de Lorraine, CRULH (ÉA 3945)

L’armorial Wijnbergen peut-il refléter la communauté du royaume de France ? 
Poser cette question, c’est aussi s’interroger sur la valeur historique de ce type de 
document. Comment ces recueils d’armoiries 1, parfois offerts au prince, plus 
rarement conservés dans les bibliothèques nobles et patriciennes, la plupart 
du temps manuels pratiques et concrets du héraut d’armes, peuvent-il rendre 
compte d’une réalité sociale, voire d’une notion politico-juridique et théorique ?

Michel Pastoureau a clairement répondu à cette interrogation par l’affirmative 
et donné les clés méthodologiques de la lecture qui peut être faite d’un armorial 
du point de vue de l’histoire sociale et politique. En effet, selon lui :

[les armoriaux] sont beaucoup plus que de simples listes ou compilations. 
Ce sont de véritables ordines, qui nous donnent une image de tel ou tel pan 
de la société à l’époque où ils ont été mis en forme. Cette image est toujours 
fortement idéologique et militante. Elle reflète les valeurs, les croyances, les 
savoirs et les aspirations des auteurs qui ont rassemblés ces armoiries. D’où, 
une fois encore, l’importance extrême de l’étude des structures internes de tout 
ensemble d’armoiries, de son organisation en séquence, des rapprochements qui 
s’y opèrent, des répétitions, des variantes, des interpolations, des sélections, des 
absences. D’où aussi l’importance de la langue du blason, toujours fortement 
structurantes, ou du « style » héraldique retenu pour peindre ou modeler des 
armoiries. L’une et l’autre n’apporte pas seulement des éléments de datation, de 
localisation ou d’attribution. Ce sont des vecteurs idéologiques qui, par telle 
ou telle mise en scène des armoiries plutôt que par telle autre, nous disent un 
certain nombre de choses sur l’état du monde et de la société. La société telle 

1	 Michel Pastoureau, Traité d’héraldique, Paris, Picard, 1e éd., 1979, 4e éd., 2003, p. 223-230. 
Les différentes sortes d’armoriaux sont définies ; la recherche des auteurs, les problèmes de 
datation et d’éditions sont envisagés, mais la question du public et de l’interprétation sociale 
de ces documents n’est pas abordée.



220

qu’elle est, bien sûr, mais aussi et surtout la société telle qu’elle devrait être. Tout 
armorial est un programme, une proclamation 2.

Les travaux précurseurs de Werner Paravicini, ma lecture de l’armorial d’André 
de Rineck et plus récemment un article de Torsten Hiltmann sur l’apport 
documentaire des armoriaux dans l’étude du rang et de la hiérarchie princière 
et nobiliaire valident l’affirmation de Michel Pastoureau 3. Il est donc légitime 
de s’interroger sur un possible jeu de miroir entre la notion de communitas 
regni et un document héraldique qui pourrait en être une affirmation.

Mais Wijnbergen est-il approprié pour tenter cette lecture socio-politique ? 
Il est bien sûr difficile de l’affirmer car pour le faire, l’idéal aurait été de pouvoir 
confronter et comparer plusieurs de ces documents. Or, contrairement aux 
royaumes d’Angleterre, dans la seconde moitié du xiiie siècle et au début du 
xive siècle, le royaume de France a peu produit d’armoriaux 4. Le plus ancien est 
le rôle d’armes Bigot (1254), mais il concerne la campagne de Charles d’Anjou 
en Hainaut et ne contient que 302 entrées 5 ; l’armorial Le Breton en comprend 
quant à lui environ 906, mais seulement 580 d’entre elles sont de la fin du 
xiiie siècle (1292-1295). Il est de plus difficile de comprendre l’organisation 
de cet ensemble « grossièrement classé en grands ensembles territoriaux, ne 
formant pas véritablement des marches d’armes » ; le désordre du manuscrit 
n’est pas dû au relieur du xviie siècle, mais existait dès le xve siècle, comme 
le montre l’analyse codicologique qui témoigne du changement de statut 
du document : livre de la pratique au Moyen Âge et au début du xvie siècle, 
l’armorial devient au xviie siècle un « objet bibliophilique » 6. Emmanuel de 
Boos voit cependant quatre entités – Normandie, Bourgogne, Flandre-Brabant 

2	 Louis Holtz, Hélène Loyau et Michel Pastoureau (dir.), Les Armoriaux médiévaux, Paris, 
Le Léopard d’or, 1998, p. 18.

3	 Werner Paravicini, « Heraldische Quellen zur Geschichte der Preußenreisen im 
14.  Jahrhundert », dans Zenon Hubert Nowak (dir.), Werkstatt des Historikers der 
mittelalterlichen Ritterorden. Quellenkundliche Probleme und Forschungsmethoden, Torun, 
Uniwersytet Mikolaja Kopernika, 1987, p. 111‑134 ; Jean-Christophe Blanchard, L’Armorial 
d’André de Rineck (Vienne, Österreichische Nationalbibliothek, Cod. 3336), Paris, Le 
Léopard d’or, 2008 ; Torsten Hiltmann, « Potentialities and limitations of medieval armorials 
as historical source. The representation of hierarchy and princely rank in late medieval 
collections of arms in France and Germany », dans Thomas Huthwelker, Jörg Peltzer et 
Maximilian Wemhöner (dir.), Princely Rank in Late Medieval Europe. Trodden Paths and 
Promising Avenues, Ostfildern, Thorbeke, 2011, p. 157-198.

4	 Pour la bibliographie concernant ces documents : Michel Pastoureau, Traité d’héraldique, 
op. cit., p. 223-230 et 338-339.

5	 Paul Adam-Even, « Un armorial français du milieu du xiiie siècle : le “Rôle d’armes Bigot” 
(1254) », Archives héraldiques suisses, 1949, p. 15-22, 68-75, 115-121 ; Robert Nussard, 
Le Rôle d’armes Bigot, Paris, Le Léopard d’Or, 1985.

6	 Emmanuel de Boos, L’Armorial Le Breton, Paris, Somogy, 2004. Voir la présentation par 
Emmanuel de Boos p. 15-16 et l’analyse codicologique de Marie-Françoise Damongeot, 
p. 27-30.



221

jean-christophe blanchard   L’arm
orial W

ijnbergen

et Poitou-Berry – se dégager d’un ensemble indifférencié mêlant : France, 
Picardie, Artois, Vermandois, Champagne, Hainaut et Lorraine. L’armorial 
Wijnbergen, plus ancien, plus complet et plus cohérent, paraît dès lors être le 
meilleur objet d’étude.

L’ARMORIAL WIJNBERGEN, PRÉSENTATION

Le manuscrit, propriété de la famille van Wijnbergen, a longtemps été déposé 
dans les fonds de l’Association royale néerlandaise de généalogie et d’héraldique 
à La Haye avant d’être repris par le baron van Wijnbergen. Ce dernier est 
décédé en 2006 et l’armorial est actuellement la propriété de ses descendants 7. 
Le document a été présenté en France en 1950 lors de l’exposition des Archives 
nationales de France « L’art et la vie au Moyen Âge à travers les blasons et les 
sceaux » 8. L’armorial été édité dans les Archives héraldiques suisses par Paul 
Adam-Even et Léon Jéquier de 1951 à 1954 9. C’est à partir de leur présentation 
qu’est réalisée cette étude.

Du point de vue codicologique, la description est minimale, mais on apprend 
que le manuscrit, peint sur parchemin, mesure 286 à 288 mm de hauteur sur 
197 mm de largeur. Il est vraisemblablement composé de 36 feuillets ; l’édition 
ne mentionne que les feuillets enluminés. Les auteurs sont en revanche plus 
diserts sur la composition et la datation de l’armorial.

Ce dernier est composé de deux parties distinctes à la mise en page différente. 
La première est un « rôle » contenant 256 armoiries de vassaux de l’Île-de-
France. Ces dernières occupent les huit premiers feuillets à raison de 16 écus 
par page soit quatre rangées de quatre écus (fol. 1 r°-8 v°). La seconde partie, 
courant sur 28 feuillets, est un armorial universel 10 de 1 056 entrées réparties 
dans 14 marches d’armes (fol. 9 r°-34 r°) et se terminant par les armoiries de 

7	 Ces renseignements m’ont été communiqués en juin 2007 par Arnold Vredenberg. Le baron 
Sweder van Wijnbergen m’a confirmé que le manuscrit était bien actuellement en possession 
de sa famille (email du 19 juin 2015).

8	 L’Art et la vie au Moyen-âge à travers les blasons et les sceaux, avant-propos de Charles 
Braibant. Exposition internationale... Palais Soubise, Paris, Impr. Union, 1950, p. 44.

9	 Paul Adam-Even et Léon Jéquier, « Un armorial français du xiiie siècle : l’armorial Wijnbergen », 
Archives héraldiques suisses, 1951, p. 49-62, 101-110 ; 1952, p. 28-36, 64-68, 103-111, 1954, 
p. 55-80. Cette édition reproduit 18 feuillets de l’armorial : 3 r°, 12 r°, 2 r°, 5 r°, 9 v°, 11 v°, 
142 r°, 172 r°, 19 r°, 24 r°, 28 v°, 30 r° et 35 r°.

10	 Les armoriaux généraux tentent de recenser toutes les armoiries des princes, barons et 
chevaliers originaires d’une aire géographique plus ou moins vaste : un ensemble de comtés, 
souvent un royaume, parfois tout l’Occident chrétien. Ces armoriaux sont dits universels, 
lorsqu’en plus des armoiries véritables, ils donnent les armes de personnages légendaires 
ou vivant aux temps préhéraldiques (Michel Pastoureau, Traité d’héraldique, op. cit., 
p. 224‑225).



222

différents rois réels et imaginaires (fol. 35 r°-36 r°). Chaque page contient 
25 entrées réparties sur sept lignes où alternent quatre et trois écus (4/3/4/3/4) 11.

En ce qui concerne la datation de la première partie, Adam-Even et Jéquier 
proposent une fourchette allant de 1265 à 1270. Ils émettent notamment 
l’hypothèse que le rôle aurait pu être composé en 1267 lors de la réunion des 
vassaux directs de la couronne à l’occasion du renouvellement de leur serment 
à Louis IX avant son départ pour la huitième croisade 12.

Compte tenu des résultats de l’examen détaillé du contenu de chacune des 
marches qui composent la seconde partie, Adam-Even et Jéquier la définissent 
comme un « Armorial des Marches de la France du Nord, des Pays-Bas et 
de l’Allemagne sous Philippe III le Hardi ». La première marche est à juste 
titre interprétée comme un complément du « rôle d’armes des vassaux de 
l’Île-de-France » (fol. 9 r°-10 r°). Selon leur analyse, la marche de Normandie 
(fol. 11 r°-14 v°) a été composée entre 1284 et 1293 ; celle de Poitou et d’Anjou 
(fol. 15 v°) est antérieure à 1285 ; celle de Lorraine (fol. 16 r°-17 r°) est 
rassemblée entre 1281 et 1288 ; celle d’Allemagne (fol. 18 r°-21 r°) est antérieure 
à 1296 voire à 1292 ; celle d’Artois (fol. 22 r°-23 r°) a été réalisée avant 1291, 
celle de Champagne (fol. 24 r° et v°), comme celle de Vermandois (fol. 25 r° 
et v°), entre 1278 et 1280 ; celles de Bretagne (fol. 26 r°-27 v°) et de Beauvaisis 
(fol. 28 r°-29 r°), contemporaines des précédentes, sont cependant difficiles 
à dater avec précision ; celle de Bourgogne (fol. 29 v°-31 r°) est conçue entre 
1279 et 1302, celle de Brabant (fol. 32 r° et v°), avant 1283 ; celle de Hainaut 
(fol. 33 r° et v°) est à peu près contemporaine de la précédente et enfin celle de 
Flandre (fol. 34 r°) est antérieure à 1306.

Les auteurs en concluent que ces marches ajoutées au « rôle » initial ont 
été rassemblées durant le règne de Philippe III (1270-1285) 13. Malgré une 
chronologie plus large que celle du règne de ce roi, les auteurs n’envisagent 
pas d’étendre la période de réalisation de l’armorial au règne de Philippe IV 
(1285-1314). Selon eux, seuls les derniers écus de la marche allemande 
pourraient sortir du cadre chronologique du règne de Philippe III. Ils justifient 
ces écarts de dates par le rythme des déplacements de l’auteur du document. 
Il s’agirait de « quelque héraut du roi de France [qui] aura noté les armes des 
seigneurs rencontrés au cours de ses voyages… » Les pérégrinations de ce 
héraut d’armes expliquent « l’abondance de certaines marches et la pauvreté 
d’autres ». La genèse du document serait donc le fruit du hasard et de la nécessité 
plutôt que celui d’une réflexion et d’une composition soigneusement pensée 

11	 Ibid., 1951, p. 49-50.
12	 Ibid., 1951, p. 50 ; Jean Richard, Saint Louis, Paris, Fayard, 1983, p. 531-533.
13	 Paul Adam-Even et Léon Jéquier, « Un armorial français du xiiie siècle : l’armorial Wijnbergen », 

art. cit., 1951, p. 50-55.



223

jean-christophe blanchard   L’arm
orial W

ijnbergen

et orchestrée. La politique de Philippe le Hardi, tournée vers les marges de 
l’est du royaume, et sa candidature à l’Empire en 1272 suffisent à expliquer, 
pour Adam-Even et Jéquier, l’abondance d’armoiries lorraines et allemandes 14. 
Il convient cependant de rappeler que l’avant-dernière marche de l’armorial 
concerne la Flandre, que la victoire de Mons-en-Pévèle de 1304 contribue 
à remettre dans l’orbite française.

Cette constatation me paraît de nature à remettre en cause le côté hasardeux 
de la réalisation d’un armorial compilé au gré des déplacements d’un héraut 
d’armes. Mais avant d’essayer de prouver le contraire en analysant plus finement 
sa composition, il est nécessaire de revenir sur sa datation et plus particulièrement 
sur celle du « rôle » des vassaux de l’Île-de-France. Pour la dater, Adam-Even et 
Jéquier se réfèrent à quatre entrées particulières. Elles concernent : Guillaume 
de Gisors (n° 42), majeur en 1232, qui teste en 1267 et meurt avant 1271 ; 
Gautier III, seigneur de Nemours (n° 18), maréchal de France dès 1260, qui 
meurt à Tunis en 1270 ; Guy de Montfort-l’Amaury (n° 91), aîné de sa maison 
depuis 1265, qui en porte les armes pleines et son cousin, Philippe II (n° 92), qui 
meurt en septembre 1270 15. Ces derniers fournissant les termini a quo et ad quem 
de 1265 et 1270. Mais toutes les identifications proposées par les éditeurs ne 
sont pas si évidentes. Ainsi, selon Adam-Even et Jéquier, les armoiries d’Ansel 
et Jehan de l’Isle-Adam (n° 9 : « d’argent à la fasce de gueules, accompagnée 
de 7 merlettes du même » et n° 10 : « de même, au lambel de quatre pendants 
d’azur ») sont celles d’Anseau de L’Isle-Adam, seigneur de Boury († 1285) et 
d’un certain Jean de l’Isle-Adam, documenté de 1275 à 1288. Max Prinet 
attribue ces mêmes armoiries à Anseau IV de l’Isle-Adam, dont les armoiries 
sont connues par deux sceaux de 1279 et 1282, qui fut marié à Isabelle de 
Moreuil, et à Jean de l’Isle-Adam, seigneur de Boury, fils d’Anseau, seigneur de 
Boury († 1285), et documenté de 1290 à 1314 16. Le lambel brisant les armoiries 
de Jean accrédite les identifications de Max Prinet qui donne les armes pleines 
au descendant de la branche aînée. Mais, en 1303, Jean, seigneur de Boury, 
porte les armoiries brisées d’un lambel, surbrisées d’un lion rampant posé 
à dextre sur la fasce, il apparaît donc peu probable que ce soit ses armoiries qui 
apparaissent dans Wijnbergen 17. Il serait tentant d’attribuer ces deux armoiries 

14	 Ibid., 1951, p. 52 et 54-55.
15	 Les dates de Guillaume de Gisors et de Philippe II de Montfort-l’Amaury sont confirmées 

par Nicolas Civel, La Fleur de France. Les seigneurs d’Île-de-France au xiie siècle, Turnhout, 
Brepols, 2006, p. 438 et 450-451.

16	 Max Prinet, « Armorial de France composé à la fin du xiiie siècle ou au commencement du 
xive siècle », Le Moyen Âge, 22, 1920, p. 1-49, ici p. 9, n. 4 et p. 10, n. 1.

17	 Louis Douët-d’Arcq, Collection de sceaux, Paris, Henri Plon, coll. « Inventaires et documents », 
1863, t. I, p. 621, n° 2458.



224

à Anseau III († 1253) et à son fils Jean († 1275) 18, mais Anseau III ne vivait plus 
entre 1265 et 1270. Ces constatations ne remettent pas globalement en cause 
la proposition de datation des éditeurs de Wijnbergen, mais elles invitent à 
examiner le document, ou plutôt son édition des années 1950, avec une certaine 
prudence. Il serait nécessaire de lever au maximum les doutes qui pèsent sur les 
identifications des familles les plus importantes. Les généalogies devraient, dans 
la mesure du possible, être mieux assurées et surtout mises en perspectives avec 
des recherches sigillographiques approfondies car ce sont surtout les sceaux qui 
permettent de dater l’évolution des armoiries d’une famille et/ou d’un individu. 
Bref, une nouvelle édition de l’armorial Wijnbergen serait sans doute nécessaire.

COMMENT INTERPRÉTER L’ARMORIAL WIJNBERGEN ?

Malgré cette réserve, il est possible d’explorer la composition de l’armorial 
en suivant les voies tracées par Michel Pastoureau. L’auteur de l’armorial, 
possiblement un héraut d’armes au service du roi de France, propose à travers 
ce document une « vision » française des données qu’il a rassemblées. Reste à 
donner un sens à cette vision, à percer les grandes idées qui ont présidées à sa 
mise en ordre.

Précisons d’abord que si les armoriaux répondent à des normes de plus en 
plus strictes au gré de l’institutionnalisation de la profession, la grammaire 
normative à laquelle les hérauts d’armes doivent se conformer ne fige, ni ne 
standardise les documents qu’ils produisent. Chacun d’entre eux peut et doit 
donc être « lu » comme « un programme, une proclamation ». S’il existe un 
idéal, notamment défini par le héraut Berry au milieu du xve siècle 19, cet idéal 
est un modèle parmi d’autres qui ne prétend pas conserver la mémoire de 
traditions plus anciennes, ni ne souhaite s’imposer dans l’avenir. La plupart 
des armoriaux ont leur propre structure et établir des stemma codicum est 
toujours particulièrement délicat ; comme tout auteur médiéval, le héraut 
compile et copie, mais reste éminemment libre dans l’organisation de son 
propos. Il n’empêche que le modèle exposé par Berry a le mérite de souligner 
les particularismes du monde des hérauts et les structures souples que doivent 
malgré tout respecter leurs travaux. Pour eux, il convient de ranger les armoiries 
des vassaux d’un prince au sein de marches d’armes. Ces dernières sont des 
circonscriptions féodo-géographiques, vraisemblablement héritées des premiers 
temps des tournois 20. Voilà comment elles sont conçues par les hérauts d’armes 

18	 Nicolas Civel, La Fleur de France, op. cit., p. 439.
19	 Michel Pastoureau, Traité d’héraldique, op. cit., p. 61-62.
20	 Emmanuel de Boos, Armorial de Gilles Le Bouvier, Héraut Berry, d’après le manuscrit conservé 

à la Bibliothèque nationale de France (ms fr. 4985), Paris, Le Léopard d’or, 1995.



au milieu du xve siècle et notamment par Gilles Le Bouvier, héraut Berry, dans 
la préface de son armorial 21 (carte 1).

Carte 1. Les circonscriptions héraldiques du royaume de France  
selon Gilles le Bouvier, héraut Berry

Dans les années 1454-1457, le propos de Gilles Le Bouvier n’est pas de 
cartographier le royaume de France dans sa réalité politique, mais de couvrir 

21	 Ibid., p. 18-19.



226

notamment l’espace héraldique « français », un espace qui dépasse le royaume 
au sens strict. On remarque pourtant que ce propos héraldique n’est pas dénué 
d’intentions politiques.

L’armorial commence par la royauté d’armes des Français (carte 2).
Cette marche comprend six comtés et sept « pays 22 ». Le comté de Chartres 

appartient au domaine royal depuis sa vente en 1286 par Jeanne de Blois-
Châtillon, celui du Perche depuis la mort de Guillaume du Perche, évêque de 
Châlons, en 1226. Le comté de Dreux est aux mains de la maison d’Albret au 
moment de la composition de Berry, celui de Montfort(-l’Amaury) appartient 
aux ducs de Bretagne, celui de Valois est alors un apanage des ducs d’Orléans et 
celui de Dammartin(-en-Goële), confisqué par les Anglais, vient d’être rendu 
aux Nanteuil descendants en ligne féminine des comtes de Dammartin. Cette 
royauté d’armes comprend également la Beauce, le Gâtinais, la Puisaye, le 
Hurepoix, la France, la Brie et le Vexin français.

La deuxième position de la royauté d’armes de Berry peut s’expliquer par le fait 
qu’elle est sous la responsabilité de Gilles le Bouvier, mais cette place témoigne 
aussi du retour relativement récent du duché de Berry au domaine royal (1416).

Les territoires inclus dans la royauté d’armes de Ponthieu, Artois, Corbie 
et Vermandois gravitent bien dans l’orbite royale, tout comme le duché de 
Normandie récemment réintégré.

En revanche, le duché d’Anjou, constitué en apanage, est toujours aux mains 
de la seconde maison d’Anjou et de son représentant, le roi René, beau-frère 
du roi.

La royauté d’armes de Champagne rassemble un vaste ensemble de territoires 
aux statuts variés. Le comté de Champagne est rattaché au royaume depuis 
le mariage de Jeanne de Navarre avec Philippe IV en 1284. Le duché de Bar, 
principauté d’Empire, mais dont les territoires situés à l’ouest de la Meuse 
sont mouvants du royaume de France, est aux mains des princes de la seconde 
maison d’Anjou depuis 1419. Les duché et comté de Bourgogne forment un 
apanage des Valois, mais le comté est un fief d’Empire. Le comté de Nevers 
appartient à la maison de Bourgogne, mais la baronnie de Beaujeu à celle de 
Bourbon. Le duché de Savoie relève de l’Empire. Le Dauphiné appartient au 
royaume depuis 1349 et le comté de Provence à la maison d’Anjou, mais relève 
en théorie de l’Empire.

Après cette royauté d’armes composite qu’il est difficile d’analyser en 
termes politiques, prend place la royauté d’armes de Guyenne. La présence 

22	 « Toute division territoriale constitutive du royaume (province, circonscription féodale, 
ecclésiastique, administrative...), ou division comparable hors du royaume » (Dictionnaire du 
Moyen Français [DMF 2012], http://www.atilf.fr/dmf, ATILF – CNRS & Université de Lorraine). 



de cette dernière me semble bien plus parlante dans les années où fut réalisé 
l’armorial. La reconquête de la Guyenne est en effet définitive après la bataille 
de Castillon (1453). C’est Charles de France, fils de Charles VII et de Marie 
d’Anjou, qui est duc de Guyenne et ouvre la marche d’armes dans l’armorial 
de Berry 23, marquant ainsi le retour de la Guyenne dans le royaume. Dans 
l’armorial d’Urfé, composé vers 1380-1400, la même marche commence par 
les armoiries du prince de Galles 24.

Le duché de Bretagne, contenu dans la royauté d’armes du même nom, n’est 
pas dans le royaume de France, mais en 1450 Pierre II avait rendu l’hommage 
au roi pour le duché.

23	 Emmanuel de Boos, Armorial de Gilles Le Bouvier, Héraut Berry, éd. cit., p. 110.
24	 Paris, BnF, ms. fr. 32753, p. 25.

Carte 2. La Royauté d’armes des Français selon Gilles Le Bouvier, héraut Berry



228

Suivent les « haultes et basses Almaignes » qui contiennent alors le duché 
de Lorraine 25.

Dans le développement de son armorial, Berry semble suivre le plan 
théorique énoncé dans ses propos liminaires, mais s’en détache quelque peu. 
On constate l’incorporation d’une marche du pays d’Auvergne et Bourbonnais 
et l’éclatement de la royauté d’armes de Champagne 26. Il n’est en revanche 
pas vraiment possible d’analyser la structure interne de ces différentes marches 
d’armes car Gilles Le Bouvier avoue lui-même ne pas avoir rangé les armoiries 
dans un ordre particulier en leur sein, il les y a insérées au fur et à mesure. Il n’y 
aurait donc pas de hiérarchie spécifique à y chercher 27.

L’armorial de Gilles Le Bouvier est produit dans un contexte radicalement 
différent de celui de l’armorial Wijnbergen. Il est donc inconcevable de comparer 
point par point la conception et la composition de ces deux documents. 
Cependant la structuration de l’espace héraldique dans Berry peut être utile 
à l’analyse de celle de Wijnbergen. Ce dernier est un jalon, dans un temps où 
les prémisses de cette répartition par marches d’armes commencent à prendre 
forme, où le travail du héraut, spécialiste des armoiries, mais aussi officier du 
prince, renseigne et hiérarchise la noblesse et où, plus largement, la conception 
du pouvoir du roi se théorise et se renforce, non sans s’appuyer sur le système 
féodal dont les armoriaux sont la mise en images par excellence 28.

Un armorial, plus particulièrement un armorial général 29, donne une image 
d’un ou plusieurs royaumes, voire de l’Occident. Mais, dans les premiers 
temps du moins, cette image ne concerne que la noblesse laïque (seules 
exceptions dans Wijnbergen, les trois électeurs ecclésiastiques de l’empereur). 

25	 Il convient de signaler que l’armorial ne s’achève pas avec les « haultes et basses Almaignes », 
suivent en effet, les « Espaignes », la « Royaulté d’Escosse », le « royaulme de Sicille et toutes 
les Ytallis depuis la pointe de Calabre jusques aux montaignes de Savoye, d’Alemaigne ou 
Daulphiné et de Prouvence » et enfin le « Royaulme d’Angleterre et les pays de Galles, de 
Cornouaille et de Nort ».

26	 Il est probable que les incohérences entre le plan annoncé et la succession des marches 
d’armes dans l’armorial soient le fait d’un relieur moderne. Un armorial proche de Berry 
permet de rétablir l’ordre initial (Berlin, Kupferstichkabinett 77 A 10) : les Français, les « pays » 
de Berry…, de Ponthieu…, d’Auvergne et Bourbonnais, de Normandie, d’Anjou, Maine et 
Touraine, de Bourgogne, de Bar, de Champagne, d’Aquitaine, de Bretagne, du Dauphiné, de 
Savoie et Piémont, de Lorraine, d’Allemagne, de Hainaut, de Castille, de Portugal, d’Italie et 
Sicile (les Écossais et les Anglais présents dans Berry sont absents de cet armorial).

27	 Emmanuel de Boos, Armorial de Gilles Le Bouvier, Héraut Berry, éd. cit., p. 18 : « Et se lesdites 
armes ne sont mises selon les degrez des seigneurs ou nobles qui les portent, ne desplaire 
à nul car je m’en rapporte à un chacun de desbatre mon fait car je n’en vueil avoir amour ne 
ayne car la charge me seroit trop grande. Mais pour hoster les debbats, je les ay mises en ce 
livre ainsi qu’elles m’ont été baillées et fait à fait que je les ay trouvées. »

28	 Sur « l’usage royal du système féodal », voir Jacques Le Goff, Saint Louis, Paris, Gallimard, 
1996, p. 674-704.

29	 Voir supra, n. 10.



229

jean-christophe blanchard   L’arm
orial W

ijnbergen

On peut cependant estimer que chaque armoirie pleine, c’est-à-dire non 
brisée, désignant le chef de nom et d’armes, est une métaphore du lignage où 
s’entremêlent ascendants et descendants, collatéraux et alliés, hommes, femmes, 
ecclésiastiques et laïcs, mais aussi les non nobles qui sont les sujets dépendants 
de ce lignage. Dans ce cas, la partie valant pour le tout, c’est une bonne part de la 
population du royaume qui serait concernée et donc une communitas regni plus 
englobante qui serait mise en avant. Dans le royaume d’Angleterre, durant tout 
le xiiie siècle, la communitas regni s’exprime par la voix des barons, c’est-à-dire 
de la haute noblesse. Mais, dès le milieu du siècle, apparaît sous la plume d’un 
chroniqueur l’expression « communitas bachelerie Anglie », celle-ci s’opposant 
aux barons rebelles au roi. Cette « communitas bachelerie Anglie » pourrait 
être composée de nobles de rang inférieur qui auraient tout à attendre du roi 30. 

L’armorial Wijnbergen fait largement la place à cette noblesse de rang 
inférieur, certes dépendante des grands barons mais également dépendante du 
roi. Sans être identique, la situation du royaume de France a quelques points 
communs avec celle de l’Angleterre. Louis IX est effectivement souvent aux 
prises avec les barons français, mais il parvient durant son règne à imposer son 
autorité, celle du roi, à l’ensemble de la société. Le procès d’Enguerrand de 
Coucy est à ce titre exemplaire 31. L’armorial Wijnbergen aurait donc le mérite 
de réunir la communitas regni, dans son sens le plus étroit, celui des origines 
anglaises où la voix de la communitas regni est celle de la haute noblesse, et la 
communitas bachelerie (ici Francie). Mais l’armorial Wijnbergen concerne-t-il 
bien le royaume de France ?

Une première remarque, le document doit être analysé globalement. La 
première partie (le rôle des vassaux d’Île-de-France) ne peut être interprétée 
seule. En effet, les chevaliers qui y sont recensés, fussent-ils la « fleur de France », 
ne représentent pas pour autant le royaume de France dans son ensemble. Il 
faut recourir aux marches ajoutées sous le règne de Philippe III. Dès lors le 
document n’est plus un simple rôle des vassaux de Louis IX en Île-de-France, il 
devient un armorial universel 32 et propose une vision géographiquement plus 
large, peut-être trop (carte 3).

30	 Christopher Fletcher, « De la communauté du royaume au common weal : les requêtes 
anglaises et leurs stratégies au xive siècle », Revue française d’histoire des idées politiques, 
32, 2010, p. 359-372 ; David Rollinson, A Commonwealth of the People. Popular Politics and 
England’s Long Social Revolution, 1066-1649, Cambridge, Cambridge University Press, 2010, 
p. 86-87.

31	 Jacques Le Goff, Saint Louis, op. cit., p. 99-112, 646-647 ; Jean Richard, Saint Louis, op. cit., 
p. 62-74, 372-383.

32	 Voir supra, n. 10. 



 Carte 3 : Les marches d’armes dans l’armorial Wijnbergen

Les Artésiens (6)

Les Normands (2)

(Bretagne) (9)

Les Poitevins et Angevins (3)

Les Champenois
(50 entrées)  (7)

Les  Lorrains (4)

Les Français (1)

Les Allemands (5)

(Vermandois)  (8)
(Beauvaisis) (10)

(Duché et comté de Bourgogne) (11)

(Brabant) (12)

(Hainaut) (13)

(Flandre) (14)

ROYAUME DE FRANCE EMPIRE

Les Français : 256 + 62 entrées
Les Normands : 176 entrées
Les Poitevins et Angevins : 22 entrées
Les Lorrains (dont des Barrois et des Luxembourgeois) : 75 entrées
Les Allemands : 168 entrées
Les Artésiens : 64 entrées
Les Champenois : 50 entrées

Domaine royal

Principauté alliée 
au royaumel

Empire

(Vermandois) : 47 entrées
(Bretagne) : 100 entrées
(Beauvaisis) : 62 entrées
(Duché et comté de Bourgogne) : 87 entrées
(Brabant) : 35 entrées
Hainaut : 27 entrées

0
50

100
150
200
250
300

Carte 3. Les marches d’armes dans l’armorial Wijnbergen

De prime abord, une impression d’incohérence de l’ensemble se dégage. 
Et l’on pourrait adhérer à l’opinion d’Adam-Even et Jéquier selon laquelle 
l’armorial serait une accumulation de notes récoltées au cours des voyages d’un 
héraut d’armes. Mais ils admettent pourtant que ce héraut aurait « remis ses 
notes à transcrire à un bon dessinateur, se réservant d’inscrire lui-même les 
noms ». Il s’agit donc d’une mise au propre, d’un travail abouti, qui devait 
faire sens. Avant d’essayer de comprendre ce sens, il faut admettre que, faute 



231

jean-christophe blanchard   L’arm
orial W

ijnbergen

d’une étude codicologique approfondie, il n’est pas possible d’affirmer que le 
manuscrit nous est parvenu dans son état originel. Mais aucune rupture au cœur 
d’une marche d’armes ne permet de supposer un bouleversement important 
du document.

L’ordre initial des marches paraît logique. La première est constituée par 
le « rôle d’armes des vassaux de l’Île-de-France » (256 entrées) augmenté de 
62 armoiries 33. Le roi de France y est suivi par les comtes de Dammartin et 
de Dreux. Le comte de Dammartin est alors Mathieu de Trie († 1272) dont 
les armes familiales suivent (n° 4). Robert IV, comte de Dreux († 1282), était 
également comte de Montfort(-l’Amaury) par son mariage en 1260 avec 
Béatrice de Montfort. Ces comtés sont donc intégrés dès la fin du xiiie siècle à 
l’espace royal. Berry garde donc la trace d’une situation ancienne.

La marche normande, avec ses 176 entrées, est la deuxième après celle de France 
tant en terme de position qu’en terme de quantité. Le duché de Normandie fait 
partie du royaume depuis 1204. En ce qui concerne le chef de la marche, l’auteur 
de l’armorial précise : « ce fu le conte d’Alençon or est le conte de Valois ». Pierre 
de France († 1284), fils de Louis IX, était comte apanagé d’Alençon et du 
Perche ; il fut également par mariage comte de Blois et de Chartres. Charles de 
France († 1325), comte de Valois, fils de Philippe III, devint comte d’Alençon 
en 1291 et comte du Perche en 1293 34. À la fin du xiiie siècle, cette proximité 
des deux premières marches est donc parfaitement justifiée.

Tout comme la présence à leur suite de la marche d’Anjou (22 entrées) qui 
commence par les armoiries du prince de Salerne, c’est-à-dire par celles de 
Charles II d’Anjou († 1309), un autre prince des lys, qui porte ce titre jusqu’au 
décès de Charles Ier en 1285.

En revanche, dans ce contexte, la quatrième marche d’armes peut surprendre. 
Elle comprend, en effet, 75 entrées concernant le duché de Lorraine et les 
comtés de Bar et Luxembourg. Le duc de Lorraine est alors Ferry III (1251-† 
1303), le comte de Bar est Thiébaut II (1240-† 1291) et celui de Luxembourg, 
Henri VI (1281-† 1288). Ce rapprochement d’une marche orientale du 
royaume dont les princes sont naturellement des vassaux de l’Empire s’explique 
par l’alliance du duc de Lorraine avec Marguerite de Champagne en 1255. Cette 
alliance donnait une nouvelle orientation à la politique ducale sans faire pour 
autant du duché de Lorraine une principauté du royaume. Nous sortons donc 
des principautés qui en dépendent directement et plus largement du domaine 
royal lui-même. Cela se confirme avec la marche suivante consacrée à l’Empire. 

33	 Paul Adam-Even et Léon Jéquier, « Un armorial français du xiiie siècle : l’armorial Wijnbergen », 
art. cit., 1951, p. 52. 

34	 Joseph Petit, Charles de Valois (1270-1325), Paris, Picard, 1900, p. 265. 



232

Une marche déroutante dans son ensemble mais dont la place et l’importance 
(168 entrées) ont été justifiées par Adam-Even et Jéquier qui y ont vu l’influence 
de la politique de Philippe III et sa candidature à l’Empire. Si le souvenir de la 
candidature de 1272, peu documentée, est discutable, l’argument de l’intérêt 
pour les principautés du nord-est du royaume est plus recevable. Voisins de la 
Champagne, le duché de Lorraine et le comté de Bar étaient l’objet d’attentions 
particulières des souverains français 35.

Le retour au domaine royal se fait par l’Artois (64 entrées). Les armoiries du 
chef de la marche sont celles de Robert II d’Artois (1250-† 1302), cousin de 
Philippe III 36.

Nous restons ensuite dans l’orbite capétienne avec la marche champenoise 
(50 entrées). Le comté de Champagne est alors placé sous la tutelle d’Edmond 
Plantagenêt, comte de Chester, régent durant la minorité de sa belle-fille Jeanne 
de Navarre, comtesse de Champagne, de 1275 à 1284. Jeanne épouse le 16 août 
1284 le futur Philippe IV ; cette alliance unit alors le comté de Champagne au 
royaume de France.

La marche suivante concerne le Vermandois (47 entrées) qui appartient au 
domaine royal depuis 1213.

Les Bretons (100 entrées) sont menés par Jean Ier († 1286) ou par son fils 
Jean II (†1305), ducs de Bretagne issus de la maison capétienne de Dreux. 
Malgré de bonnes relations avec l’Angleterre, ils sont tous deux fidèles au roi 
de France.

Concernant le Beauvaisis (62 entrées), c’est Robert de France (1256‑1318), 
fils de Louis  IX, qui ouvre la marche en tant que comte apanagé de 
Clermont(‑en‑Beauvaisis).

Vient ensuite une marche bourguignonne (87 entrées) ; plus complexe, 
elle englobe deux fiefs liés à des princes différents d’un côté celui du duc de 
Bourgogne, vassal du roi de France, et de l’autre celui du comte palatin de 
Bourgogne, vassal de l’empereur. Robert II, duc de Bourgogne (1272-1306), 
est suivi par Othon V, comte palatin de Bourgogne (1266-1303). Robert avait 
épousé en 1279 une fille de Louis IX, Agnès de France. Othon, quant à lui, 
s’était rapproché de la monarchie capétienne dès les années 1260 comme le 

35	 Louis IX intervient par exemple en Lorraine en 1266 comme arbitre dans l’affaire de Ligny-en-
Barrois (Jean Richard, Saint Louis, op. cit., p. 343-345). Sur l’attitude des ducs de Lorraine 
face au roi de France. Voir Georges Poull, La Maison ducale de Lorraine, Nancy, Presses 
universitaires de Nancy, 1991, p. 75 et 88. Voir également Michel Margue, « Le duché de 
Lorraine sous Ferry III. Nouvelles questions de recherche », dans Christelle Balouzat-Loubet 
et Isabelle Guyot-Bachy (dir.), « Autour de Ferry III, duc de Lorraine (1251-1303) », Annales 
de l’Est, numéro thématique, 2015, p. 133-139.

36	 Paul Adam-Even et Léon Jéquier, « Un armorial français du xiiie siècle : l’armorial Wijnbergen », 
art. cit., 1954, p. 55, n° 760, le font mourir en 1304.



233

jean-christophe blanchard   L’arm
orial W

ijnbergen

signale le changement de ses armoiries. Il abandonna effectivement l’aigle 
d’argent sur un champ de gueules, porté par les comtes palatins de Bourgogne, 
pour l’écu « d’azur semé de billettes d’or, au lion du même » présent dans 
l’armorial Wijnbergen 37.

Nous restons ensuite en terre d’Empire avec les armoiries des Brabançons 
(35 entrées) et notamment celles de Jean Ier, duc de Brabant († 1294). Ce dernier 
fut marié une première fois, en 1269, à Marguerite de France († 1272), fille de 
Louis IX, puis, en 1273, à la fille du comte de Flandre, Marguerite.

Suivent les Hennuyers (27 entrées) menés par Jean II d’Avesnes, comte de 
Hainaut (1280-1304), neveu et rival de Gui de Dampierre, comte de Flandre 
(1280-1305).

L’armorial Wijnbergen s’achève précisément sur la marche des Flamands 
(25 entrées). Le comté de Flandre, mouvant du royaume de France, est au 
cœur des préoccupations françaises au moment de la confection du manuscrit.

Après cette description, deux faits semblent remarquables. D’abord l’absence 
totale de marche concernant le sud du royaume. L’absence du duché de 
Guyenne, alors possession anglaise, est compréhensible, mais celle du comté 
de Toulouse intégré au royaume en 1271, l’est moins. On notera cependant 
que dans l’organisation de l’espace héraldique décrite par le héraut Berry, le 
comté de Toulouse est inclus dans la royauté d’armes de Guyenne. Second 
fait remarquable, l’importance donnée aux marches de Lorraine et d’Empire. 
Importance numérique puisque réunies, ces deux marches représentent 18,5 % 
de l’ensemble (à titre de comparaison, les entrées cumulées des deux ensembles 
concernant l’Île-de-France en représentent 24,2 %) et importance symbolique 
car ces deux marches, occupant les feuillets 18 à 21, sont littéralement au cœur 
de l’ouvrage.

Compte tenu de ces deux remarques, il me semble que l’armorial Wijnbergen 
peut être considéré comme un reflet de la communauté du royaume de France à 
la fin du xiiie siècle. Mais un reflet tronqué car privé des possessions méridionales 
du royaume. Cette vision d’une communitas regni étroite, recentrée, pourrait 
être interprétée comme une mise en image, par le biais d’un armorial, d’un 
programme politique de Philippe III. Ce programme mettant au cœur de ses 
préoccupations l’Empire et les principautés sises au nord-est du royaume aurait 

37	 Jean-Bernard de Vaivre, « La probable signification politique du changement d’armes des 
comtes de Bourgogne à la fin du xiiie siècle », dans Recueil du 11e congrès international 
des sciences généalogique et héraldique, Bruxelles, Office généalogique et héraldique 
de Belgique, 1973, p. 499-506 ; Katharina Koller-Weiss, « Vom Adler zum Löwen: des 
Wappenwechsel des Pfalzgrafen Othon IV Von Burgund. Neu interpretiert », Cahiers 
Lausannois d’Histoire Médiévale, 27, « Pierre de Savoie, le “Petit Charlemagne” († 1268) », 
2000, p. 369-414.



234

eu pour but de renforcer les positions françaises sur ces frontières. Les résultats 
de cette politique, ici affirmée par l’image, sont tangibles. En 1284, le comté 
de Champagne est rattaché au royaume par le mariage de Jeanne avec le futur 
Philippe IV. L’emprise du royaume sur le comté de Bourgogne (terre d’Empire) 
est renforcée en 1285 par le mariage d’Othon IV et de Mahaut d’Artois. Les 
relations plus difficiles des rois de France avec le comte de Bar aboutissent 
néanmoins en 1301 au traité de Bruges qui marque une nouvelle avancée 
française dans la région puisque le comte de Bar doit désormais l’hommage au 
roi de France pour le Barrois mouvant. Enfin, le fils de Ferry III, Thiébaut II 
de Lorraine, duc à partir de 1303, reste fidèle à la politique pro-française de 
son père et c’est ainsi que nous le retrouvons aux côtés du roi à Mons-en-Pevèle 
en 1304.



com
m

unitas regni  •   sup  •   2020

235

LA BRETAGNE ET LA COMMUNITAS REGNI SOUS LE RÈGNE 
DE PIERRE DE DREUX (1213‑1237)

Laurence Moal 
Université de Bretagne occidentale

L’assassinat d’Arthur Plantagenêt (qui règne en Bretagne sous le nom 
d’Arthur Ier) par Jean sans Terre le 3 avril 1203 donne à Philippe Auguste 
l’occasion de capter la Bretagne dans le giron capétien 1. En 1213, il choisit de 
donner en mariage Alix, la demi-sœur d’Arthur et l’héritière du duché, à Pierre 
de Dreux, l’un de ses cousins éloignés, arrière-petit-fils de Louis VI le Gros, fils 
cadet du comte Robert de Dreux, c’est-à-dire la maison capétienne la plus proche 
de la branche aînée. Pierre a été élevé à la cour de France, aux côtés de Louis de 
France, le futur Louis VIII. Le roi peut donc espérer une totale soumission 2. 
Par la désignation de Pierre de Dreux, il recherche une allégeance plus complète 
de la Bretagne et le développement à terme d’un processus d’identification au 
royaume. Par ce coup de force, il installe une dynastie capétienne en Bretagne 
qui précède ainsi les régions voisines sur la voie du ralliement au Capétien après 
la mainmise des Plantagenêts de 1166 à 1201 3. Le candidat français est légitimé 
par son mariage avec Alix (1201-1221), de laquelle il tient ses droits. Mandaté 
par le roi, il gouverne jusqu’à la majorité de son fils Jean en 1237. Il faut tenir 
compte du statut particulier de la Bretagne qui n’est pas un apanage né du 
démembrement du domaine royal, mais une principauté, avec à sa tête un 
Capétien qui fonde la branche des Capétiens bretons : les Dreux. 

La notion de communitas regni peut-elle être utilisée lors de la mise en place 
par le roi de Pierre de Dreux en Bretagne 4 ? L’arrivée d’un prince capétien pose 

1	 John W. Baldwin, The Government of Philip Augustus. Foundations of French Royal Power in 
the Middle Ages, Berkeley, University of California Press, 1986, trad. Philippe Auguste et son 
gouvernement. Les fondations du pouvoir royal en France au Moyen Âge, Paris, Fayard, 1991, 
chap. 5.

2	 Jean-Pierre Leguay et Hervé Martin, Fastes et malheurs de la Bretagne ducale, 1213-1532, 
Rennes, Ouest-France, 1982, p. 15.

3	 Jean-Christophe Cassard, L’Âge d’or capétien (1180-1328), Paris, Belin, 2010, p. 36.
4	 Sur le règne de Pierre de Dreux, la meilleure étude reste celle de Sidney Painter, The Scourge 

of the Clergy. Peter of Dreux, Duke of Brittany, Baltimore, The Johns Hopkins Press, 1937. Voir 
aussi Jacques Levron, Pierre Mauclerc, duc de Bretagne, Paris, Félix Alcan, 1935 ; Jean-Loup 
Montigny (Essai sur les institutions du duché de Bretagne à l’époque de Pierre Mauclerc et 



236

le problème des relations féodales avec le royaume de France, mais aussi avec 
le royaume d’Angleterre, du fait des liens très étroits entre la Bretagne et les 
Plantagenêts ainsi que de l’honneur de Richemont possédé par les ducs de 
Bretagne. Elle pose aussi la question de l’acceptation du nouveau venu dans 
le duché et de ses relations avec la puissante féodalité bretonne, laïque et 
ecclésiastique, qui en appela au roi de France pour régler ses différends avec 
le duc.

LA FIDÉLITÉ AU ROI ET AU ROYAUME CAPÉTIEN

La question de l’allégeance au roi est primordiale. Elle apparaît comme un 
élément essentiel de la construction de la communitas regni.

L’hommage au roi de France

La coutume bretonne admet la transmission de la dignité ducale par les 
femmes et reconnaît la capacité de celles-ci à la succession. Philippe Auguste 
en profite pour installer un émissaire français à la tête du duché et consolider 
sa position après avoir chassé les Plantagenêts 5. Redoutant l’esprit traditionnel 
d’indépendance des Penthièvre, le roi vient régler la question du mariage de 
l’héritière du duché dans une Bretagne divisée et affaiblie 6. Avant la cérémonie, 
Pierre de Dreux doit respecter plusieurs engagements, en particulier l’hommage-
lige, précaution prise par le roi pour l’empêcher d’être une menace pour la 
couronne. La question de l’hommage-lige au roi ne pose pas de problème en 
soi. D’une part, Pierre est un Capétien, et, d’autre part, ses prédécesseurs, 

sur la politique de ce prince [1213-1237], Paris, La Nef de Paris, 1961) a, quant à lui, « parfois 
plagié sans référence ses sources principales comme Levron » (Michael Jones, « Compte 
rendu bibliographique des Actes de Pierre de Dreux, duc de Bretagne [1213-1237], édités par 
Marjolaine Lémeillat », Mémoires de la Société d’histoire et d’archéologie de Bretagne, 92, 
2014, p. 355). Depuis ces travaux, citons : John Larcher, Une analyse du développement du 
pouvoir des ducs de Bretagne auprès de leurs vassaux (1203-1305), mémoire de maîtrise, 
Rennes, 1996 ; Caroline Delangle, La Symbolique des ducs de la maison de Dreux, mémoire 
de maîtrise, Brest, 2002 ; Isabelle Ancher, Pierre de Dreux (1190-1250), mémoire de maîtrise 
sous la direction d’Yves Coativy, Brest, 2004 ; Rozenn Beilloeil, Les Ducs de la maison de 
Dreux à la cour du roi de France, mémoire de maîtrise sous la dir. d’Yves Coativy, Brest, 
2004 ; Yves Coativy, Servir le duc de Bretagne (1213-1341), Mémoire d’habilitation à diriger 
des recherches, Université de Bretagne occidentale, Brest, 2012 ; Marjolaine Léimeillat, 
Les Actes de Pierre de Dreux, duc de Bretagne (1213-1237), Rennes, PUR, 2013.

5	 Marcel Planiol, Histoire des institutions de la Bretagne, nouvelle éd. par Jacques Bréjon de 
Lavergnée, Mayenne, 1981, 3 vol., t. III, p. 20 ; Martin Aurell et Noël-Yves Tonnerre (dir.), 
Plantagenêts et Capétiens : confrontations et héritages, Turnhout, Brepols, 2006.

6	 Guy-Alexis Lobineau, Histoire de Bretagne, Paris, F. Muguet, 1707, 2 vol., rééd. 1973, t. I, 
p. 187 ; Arthur de La Borderie, Histoire de Bretagne (continuée par Barthélemy Pocquet), 
Rennes, Plihon, 1896-1914, 6 vol., rééd. Mayenne, 1972, t. III, p. 297.



237

laurence m
oal   La B

retagne et la com
m

unitas regni

Arthur Ier en 1202 et Gui de Thouars en 1206 ont rempli la même formalité 7. 
En novembre 1212, Pierre s’engage donc solennellement vis-à-vis du roi, assigne 
en garantie tous ses biens patrimoniaux et fournit comme cautions son père et 
le frère de ce dernier : 

Si je ne respectais pas ces accords, je consens et concède que le seigneur roi 
puisse saisir tous les biens que je détiens, où qu’ils soient, et les conserver en son 
pouvoir tant que réparation ne lui aura pas été faite suivant sa volonté. Pour cela, 
j’ai aussi désigné comme caution vis-à-vis du seigneur roi, mon seigneur et père 
Robert, comte de Dreux, et monseigneur l’évêque de Beauvais, mon oncle 8.

Ces conditions seraient le gage de cette communitas regni imposée par le 
haut. Philippe Auguste prend des précautions envers Pierre de Dreux. Pour 
l’empêcher d’être une menace pour la Couronne, il fait tout pour l’empêcher 
d’accroître son autorité ducale aux dépens des barons bretons, en particulier les 
chefs du parti francophile Alain de Tréguier et de Lamballe, ainsi qu’André II 
de Vitré 9. À Henri de Tréguier et de Lamballe, il promet de veiller à ce qu’il 
dispose librement jusqu’à sa majorité de toutes les terres et privilèges détenus 
par son père et confirme le choix d’Alain d’accorder la garde de son fils à Conan 
de Léon, l’oncle de l’enfant récemment dépouillé de ses droits au titre ducal 10. 
L’hommage de 1212 comprend le serment d’observer tous les accords faits par 
le roi avec Guy de Thouars et ses barons, et de ne priver aucun baron de ses 
terres ou de ses privilèges sans une décision de la cour à Paris. De son côté, 
Philippe Auguste accorde qu’il n’acceptera les hommages des barons bretons 
qu’en cas de manquement du duc à un de ses devoirs envers le roi. Dans ce 
cas, les seigneurs bretons soutiendraient le roi contre le duc tant que ce dernier 
n’aurait pas donné satisfaction à son suzerain : 

Moi, Pierre, fils de Robert, comte de Dreux, fais savoir à tous ceux présents 
et à venir que j’ai prêté hommage lige à mon seigneur Philippe, illustre roi de 
France, contre tous les hommes qui peuvent vivre et mourir, que j’ai juré de 
servir fidèlement ce même seigneur durant toute ma vie, et que je n’accepterai 
en aucun cas les hommages et la fidélité des Bretons, sinon sauve la fidélité à 
mon seigneur le roi de France Philippe, en sorte que si je ne le servais pas bien et 
fidèlement, et que je n’observais pas les accords que j’ai avec lui, ils viendraient 

7	 Hyacinthe Morice, Mémoires pour servir de preuves à l’histoire ecclésiastique et civile de 
Bretagne, Paris, C. Osmont, 1742-1746, 3 vol., t. I, col. 1612 ; Paul Jeulin, « L’hommage de la 
Bretagne en droit et dans les faits », Annales de Bretagne, 91, 1934, p. 380-473. 

8	 Actes de Pierre de Dreux, n° 3, p. 45-46.
9	 John Larcher, Une analyse du développement du pouvoir des ducs de Bretagne, op. cit., p. 17.
10	 Ibid., p. 18.



238

en aide à mon seigneur contre moi, me seraient opposés et l’assisteraient jusqu’à 
ce que réparation soit faite suivant sa volonté 11…

La cérémonie a lieu à Paris le 27 janvier 1213 12. En décembre de la même 
année, Pierre épouse l’héritière Alix tandis que Guy de Thouars meurt le 
13 avril. Il prend en main le duché au nom de sa femme et, après la mort de 
celle-ci en 1221, il reconnaît être l’administrateur en titre de son fils 13. Il adopte 
la titulature qui va de pair avec sa fonction en s’intitulant dux Britannie dès 
février 1213, y compris dans des actes rédigés dans le royaume 14. Mais la royauté 
continue de traiter la Bretagne comme un comté jusqu’en 1297 15. C’est en effet 
à cette date que Jean II reçoit le titre de duc quand Philippe le Bel fait de la 
Bretagne une pairie 16. 

Les obligations féodales

Le devoir de cour, autre volet des obligations vassaliques, conduit Pierre de 
Dreux à faire des séjours à Paris et en Île-de-France. En 1216, il fait partie 
des personnes chargées de juger l’affaire de la succession de Champagne, 
revendiquée par Érard de Brienne au nom de son épouse Philippa, occasion 
d’apparaître pour la première fois la cour des Pairs 17. En 1221, il siège dans 
l’affaire de l’évêque de Paris 18. Il assiste au couronnement de Louis VIII le 
6 août 1223. Il ne néglige pas non plus son devoir de conseil, par exemple 
en novembre 1223 quand le roi établit une ordonnance interdisant aux juifs 
l’usure et l’usage d’un sceau, ordonnance ensuite observée en Bretagne. L’année 
suivante, il assiste à l’assemblée de Paris, où il appelle à la guerre contre Henri III 
d’Angleterre. À la fin de cette année, il participe à la réunion des vassaux en 

11	 Actes de Pierre de Dreux, n° 4, p. 47-48.
12	 Jacques Levron, Catalogue des actes de Pierre de Dreux, Rennes, Plihon, 1931, n° 7, p. 198.
13	 Arthur de La Borderie, Recueil d’actes inédits des ducs de Bretagne, xie-xiie-xiiie siècles, Rennes, 

impr. Ch. Catel, 1888, p. 425.
14	 Yves Coativy, Servir le duc de Bretagne (1213-1341), op. cit., p. 32-33 ; Actes de Pierre de 

Dreux, n° 3 et 14.
15	 Ainsi, dans les actes royaux et les lettres pontificales, Pierre est mentionné comme « comes 

Britanniae », par exemple quand il s’adresse à Pierre Tristan, chambellan du roi en mai 1222, 
de même dans un acte daté du 6 mai 1218 à Wesminster. L’acte a sans doute été rédigé 
par la Chancellerie anglaise qui reprend à son compte les usages du royaume de France. 
Pourtant, la Bretagne ne pouvait pas être un comté puisque ce territoire comprenait six à 
sept comtés (Nantes, Rennes, Vannes, Cornouaille, Léon, Guingamp, Penthièvre et l’ancien 
Porhoët) (Marcel Planiol, Histoire des institutions de la Bretagne, op. cit., t. III, p. 17).

16	 Ibid., p. 34-35.
17	 Charles Samaran (dir.), Recueil des actes de Philippe Auguste, roi de France, t.  IV, 

éd. Michel Nortier, Paris, Imprimerie nationale, 1979, p. 44-47, n° 1436.
18	 Paul Jeulin, « L’hommage de la Bretagne en droit et dans les faits », art. cit., p. 423.



239

laurence m
oal   La B

retagne et la com
m

unitas regni

conseil pour châtier les Poitevins 19. Le roi le récompense en lui confiant le 
château d’Hugues de Lusignan.

L’allégeance au royaume implique sa défense face aux ennemis. Pierre de 
Dreux ne déroge pas à cette obligation puisqu’il participe à plusieurs prises 
d’armes. Il vainc Jean sans Terre devant Nantes en 1214. La même année, on le 
retrouve aux côtés du dauphin Louis sur le champ de bataille de La Roche-aux-
Moines près d’Angers et il contribue avec ses troupes à la victoire française au 
moment de la bataille de Bouvines, ce qui renforce son autorité en Bretagne 20. Il 
fait également partie du corps expéditionnaire français qui débarque en 1216 en 
Angleterre. Pendant tout le règne de Louis VIII, il conserve la même position. 
Le roi lui accorde des libéralités pour s’assurer la loyauté de son vassal en l’aidant 
à envahir le Poitou en 1224 puis à nouveau en 1226, avant la croisade contre 
les Albigeois.

L’affirmation de la parenté avec les Capétiens

Pierre, fils puîné du comte Robert II de Dreux, apporte en Bretagne ses 
armes personnelles pour marquer son ascendance prestigieuse : l’échiqueté 
d’or et d’azur. En tant que cadet, il y introduit une brisure : le franc quartier 
d’hermine 21. Mais, en même temps, il marque son attachement et sa parenté 
avec les Capétiens par le choix, comme nécropole, de l’abbaye Saint-Yved de 
Braine au détriment de la Bretagne, afin d’exalter la lignée féodale des comtes 
de Dreux, ainsi que par l’adoption pour le gisant d’une iconographie parisienne. 
En effet, sous ses pieds, un chien incarne la fidélité envers le roi de France 22. 
Autour est écrite une dédicace qui souligne le lien avec la famille royale : 

Pierre, fleur des comtes de Bretagne, ce comte a choisi qu’un monument soit 
placé à côté du monument de ses parents. Grand noble, estimé pour oser de 
grandes choses, des grands le premier né d’une souche royale, il est demeuré en 
Terre sainte pour servir Dieu. Mourant, enlevé à la vie, il repose ici, enseveli, 
se réjouissant d’être un soldat du Christ ; grâce à un courage venant du ciel, le 
comte obtient avec une très grande joie d’être un compagnon de Jésus 23.

19	 Jacques Levron, Pierre Mauclerc, duc de Bretagne, op. cit., p. 50.
20	 Jean-Pierre Leguay et Hervé Martin, Fastes et malheurs de la Bretagne ducale, op. cit., p. 30.
21	 Il apparaît sur le sceau équestre pendu à un acte de janvier 1212, où l’on voit le prince 

monté sur un destrier tourné vers la gauche (Émile Lefort des Ylouses, « Sceaux des ducs de 
Bretagne », Annales de la Société d’histoire et d’archéologie de Saint-Malo, 1978, p. 101).

22	 Jean-Yves Copy, « L’implantation de la maison de Dreux en Haute-Bretagne (1213-1341) », 
dans La Figuration des morts dans la chrétienté médiévale jusqu’à la fin du premier quart 
du xive siècle, [Fontevraud], [Centre culturel de l’Ouest], coll. « Cahier de Fontevraud », 1989, 
p. 156-157. 

23	 « Petrus flos comitum Britonum, comes hic monumentum elegit positum juxta monumenta 
parentum ; largus, magnanimus, audendo magna probatus, magnatum, primus, regali stirpe 
creatus, in sancta regione Deo famulando moratus. Vite sublatus obiens, jacet hic tumulatus, 



240

Donateur de la cathédrale de Chartres, Pierre de Dreux se fait représenter dans 
une des verrières du croisillon sud aux côtés du roi et des Grands du royaume 24. 
Fidèle au modèle capétien, il use de ces vitraux pour exalter le culte de la famille 
et la continuité dynastique avec les comtes de Dreux 25. Il est la « fleur des 
comtes », celui que Philippe Auguste a choisi pour être son mandataire en 
Bretagne. Les Dreux montrent ainsi leurs liens avec la grande féodalité française 
et le pouvoir parisien 26. Le bouclier posé sur l’épée est couvert des armes de 
Dreux, échiqueté d’or et d’azur, avec la bordure comme brisure, le quart de 
l’écu étant semé d’hermines. 

Cependant, cette communitas regni installée par le roi paraît menacée par la 
volte-face de Pierre de Dreux, déçu dans son projet matrimonial avec l’héritière 
de Flandres. 

La communitas regni menacée par les ligues féodales ?

Aussitôt après la mort de Louis VIII, les choses changent. Le véritable tournant 
a lieu quand le roi de France refuse le mariage de Pierre avec Jeanne de Flandre. 
Alix étant morte en 1221, Pierre de Dreux conçoit le projet d’épouser en secondes 
noces Jeanne, comtesse de Flandre, célibataire depuis l’emprisonnement de son 
époux, Ferrand de Portugal, à la suite de sa défaite à Bouvines face à Philippe 
Auguste. Jeanne se montre favorable au projet, s’efforçant de faire annuler son 
premier mariage pour parenté à un degré interdit 27. Louis VIII, toutefois, dès 
qu’il apprend cette entreprise, met tout en œuvre pour faire échouer ce projet 
d’union de la Bretagne et de la Flandre qui ne manquerait pas de menacer le 
royaume. Ferrand de Portugal est donc remis en liberté contre la promesse de 
se montrer fidèle et Jeanne est contrainte reprendre son époux légitime. C’est 
alors que Pierre entre dans une vaste ligue féodale contre la régente Blanche de 
Castille, se gardant bien de prêter hommage au jeune roi Louis IX 28. 

celi militia gaudens de milite Christi summa letitia comiti comes obtinet Jesu » (pierre tombale 
de Pierre de Dreux, duc de Bretagne, à Saint-Yves de Braine, dessin de Roger de Gaignières, 
Paris, BnF, fonds Gaignières 1960, fol. 98). Cette dédicace est également transcrite par 
Hyacinthe Morice, Histoire ecclésiastique et civile de Bretagne, Paris, imp. Delaguette, 
1750-1756, 2 vol., t. I, p. 186-187, avec de légères variantes : « Petrus flos comitum Britonum 
comes hic monumentum elegit positum justa monumenta parentum. Largus, magnanimus, 
audendo magna operatus magnatum primus regali stirpe creatus, in sancta regione Deo 
famulando moratus vite sublatus rediens jacet hic tumulatus celi milicia gaudens de milite 
Christi summa letitia comiti comes obviet isti ».

24	 Jeannine Sauvanon, À la découverte des vitraux de Chartres, Chartres, Jean-Michel Garnier, 
2004, p. 35.

25	 Caroline Delangle, La Symbolique des ducs de la maison de Dreux, op. cit., p. 30-31.
26	 Jean-Yves Copy, « L’implantation de la maison de Dreux en Haute-Bretagne (1213-1341) », 

art. cit., p. 152, 156-157. 
27	 Jean-Loup Montigny, Essai sur les institutions du duché de Bretagne à l’époque de Pierre 

Mauclerc, op. cit., p. 144.
28	 Paul Jeulin, « L’hommage de la Bretagne en droit et dans les faits », art. cit., p. 423.



241

laurence m
oal   La B

retagne et la com
m

unitas regni

Entente avec les seigneurs mécontents

Pierre de Dreux rejoint le roi lors de la croisade albigeoise de 1226 29, mais 
il profite du siège d’Avignon pour s’entendre avec deux autres seigneurs 
mécontents, Thibaut, comte de Champagne et de Brie, et Hugues de Lusignan, 
comte de la Marche. Se promettant alliance mutuelle, ils cherchent un allié 
puissant susceptible de les appuyer, en l’occurrence, Henri III, roi d’Angleterre 30. 
Lors du traité de Westminster du 19 octobre 1226, le roi s’engage à épouser 
Yolande, fille de Pierre, et conclut une série de conventions relatives à l’aide 
qu’il apportera en cas de guerre avec la France. Si le fils aîné du duc meurt 
avant Yolande, le duché reviendra à Pierre sa vie durant, mais Henri III se 
garde un droit de succession sur la Bretagne. Par ce traité, Pierre renie pour la 
première fois sa fidélité au roi de France Louis VIII, qui meurt le 8 novembre 
suivant. Louis IX étant mineur, c’est sa mère, Blanche de Castille, qui assume la 
charge de la régence. Ce relatif affaiblissement du pouvoir royal offre un terrain 
favorable aux rébellions. De fait, de 1227 à 1234, Pierre de Dreux participe à 
plusieurs rébellions, mais celles-ci s’avèrent toutes infructueuses. 

Sa première révolte prend rapidement fin puisque Thibaut de Champagne 
abandonne ses alliés au bout de deux mois, dès mars 1227 31. Le conflit renaît 
lorsque Pierre reprend les travaux de fortification de la place forte de Bellême, 
dans le Perche, au début de l’année 1229. Le dialogue entre le roi et les grands est 
alors rompu et le rapport de force avec la royauté conduit à l’alliance anglaise. 

Un jeu de bascule complexe avec l’Angleterre

Les liens entre la Bretagne et les Plantagenêts sont en fait très étroits, pas 
seulement pour des raisons géographiques. Le comté de Richemont et d’autres 
terres situées en Angleterre, dont les revenus passent pour être presque aussi 
élevés que ceux du duché, conduisent à un jeu complexe 32. Ils constituent 
un moyen de pression idéal pour le roi d’Angleterre, la porte ouverte à des 
compromissions et des accrocs aux engagements féodaux et à la fidélité au roi de 
France 33. Jean sans Terre essaie ainsi de séduire Pierre de Dreux par la promesse 
de restitution du comté de Richemont, qu’il avait saisi quand Arthur avait 
transféré son hommage à la couronne française en 1202. Pierre négocie avec le 

29	 Actes de Pierre de Dreux, n° 58, p. 126-127.
30	 Les offres d’alliance à Henri III commencent effectivement avant le décès de Louis VIII : le 

roi d’Angleterre s’engage à fournir de l’aide au duc en cas de guerre contre la France, le 
19 octobre 1226. 

31	 Pierre et Hugues donnent licence à Thibaut de conclure avec le roi de France une trêve, une 
fois que le roi sera retourné, avec son armée, au-delà de Chartres ou d’Orléans (ibid., n° 60, 
p. 129-130).

32	 Paul Jeulin, « Un grand “Honneur” anglais, aperçus sur le “comté” de Richmond », Annales 
de Bretagne, 42, 1935, p. 263-304.

33	 Jean-Pierre Leguay et Hervé Martin, Fastes et malheurs de la Bretagne ducale, op. cit., p. 31.



242

tuteur d’Henri III entre 1216 et 1218 pour s’assurer de ses revenus importants. 
En poursuivant sa politique extérieure, Pierre essaie de tirer autant de profit que 
possible de la rivalité des deux rois. Mais le jeu est délicat et finit par présenter 
aux barons une occasion de secouer le joug ducal 34.

La ligne rouge est franchie quand Pierre prête hommage à Henri III 
d’Angleterre. Ayant renoué une ligue hostile à Blanche de Castille en 1228, 
il négocie l’année suivante avec le roi d’Angleterre qui prépare une armée 
d’invasion. Le 9 octobre, il va le trouver à Portsmouth et lui fait hommage lige 
pour la Bretagne. Le débarquement d’Henri III sur les côtes bretonnes provoque 
l’entrée des Français en Bretagne. Quand Pierre transporte son hommage du roi 
de France au roi d’Angleterre, il adresse à Louis IX un défi, le 20 janvier 1230 :

Le comte mande au roi qu’il ne se tient pas davantage pour son homme, au 
contraire, qu’il se retire de son hommage et par ce retrait, le comte entend 
manifester son défi 35.

La Bretagne devient alors une tête de pont de l’invasion anglaise, avec le 
débarquement d’une flotte le 30 avril 1230 36. Le roi de France réplique par 
une expédition militaire en Bretagne. Il s’adresse aux barons de Bretagne, leur 
exposant le jugement de sa cour concernant Pierre, qui a désormais perdu le 
bail de la Bretagne pour félonie envers son souverain, les invite à se joindre à 
lui, précisant que : 

les barons de Bretagne et les autres qui lui ont prêté fidélité et hommage en raison 
de ce bail sont entièrement déliés et quittes de cette fidélité et de cet hommage, 
et ne sont pas tenus de lui obéir ou de faire pour lui quoi que ce soit qui soit 
relatif à ce bail. Aussi, vos prédécesseurs, et vous après eux, ayant toujours été 
attachés au royaume de France et ayant toujours été liés à son honneur par un 
lien de sincère dilection, nous vous demandons et vous requérons, vous priant, 
de plus, comme vous y êtes tenus, de nous être attachés et de faire pour nous ce 
que vous devez, étant donné que vous pouvez et devez le faire, puisque, comme 
il est dit ci-dessus, vous êtes entièrement déliés desdits fidélités et hommage, 
sachant que, si vous vous conduisez envers nous comme il se doit, et que vous 

34	 André de Vitré prête hommage à Louis IX dès juin 1230 : Layettes du trésor des chartes, 
éd. Alexandre Teulet et al., Paris, H. Plon, 1863-1909, 5 vol., t. II, p. 178 ; suivi en mars 1231 
par Raoul de Fougères (ibid., p. 201), et en mai 1231 par Henri d’Avaugour (ibid., p. 208), puis 
par Guyomarch de Léon (ibid., p. 209).

35	 Actes de Pierre de Dreux, n° 65, p. 142-144.
36	 Éric Borgnis Desbordes, Pierre Ier de Bretagne (1213-1237) : un Capétien sur le trône ducal, 

Fouesnant, Yoran embanner, 2013, p. 142-143.



243

laurence m
oal   La B

retagne et la com
m

unitas regni

faites pour nous ce que vous devez, nous nous conduirons envers vous de sorte 
que vous devrez par la suite vous en réjouir 37.

Cette action exclut Pierre de Dreux de la communitas regni. Se trouvant dans 
l’impossibilité de poursuivre seul la lutte, il finit par se soumettre « haut et bas » 
en novembre 1234 et jure obéissance à Louis IX 38. La victoire semblait être 
assurée aux barons qui avaient porté leur fidélité au suzerain capétien pendant 
le conflit 39. En réalité, Pierre de Dreux conserve le bail du duché et poursuit son 
œuvre de réorganisation administrative qui attise les tensions internes au duché.

Une dualité communitas ducatus/communitas regni

La communitas regni peut-elle se retrouver à l’échelle du duché ? Pierre de Dreux 
arrive en Bretagne avec une équipe de conseillers français et devant eux se dresse 
une puissante féodalité laïque et ecclésiastique, notamment des grands barons 
qui se sont accommodés jusque-là d’un pouvoir ducal faible 40. La mise en place 
d’un pouvoir centralisé est influencée par les institutions françaises et anglaises. 
Pierre de Dreux, pour gouverner sur place, cherche à renforcer son pouvoir 
grâce au soutien des Grands et de « l’opinion ». La notion de communitas regni 
pourrait ainsi renvoyer au soutien des barons bretons réunis auprès du duc lors 
de la prise de certaines décisions. Cette communitas regni à l’échelle interne, en 
contribuant à identifier un pouvoir breton, aurait favorisé le renforcement du 
lien avec la France dont Pierre est vassal lige. Cette construction est pourtant 
remise en cause par les ambitions de Pierre de Dreux et ses difficultés avec le 
clergé et les seigneurs bretons. 

Un pouvoir ducal renforcé

Pierre porte atteinte aux intérêts temporels du clergé séculier en abolissant 
le tierçage et en s’opposant aux restitutions de dîmes. Dans sa lutte contre ces 
privilèges ecclésiastiques, il réunit les Grands et réclame leur soutien, se targuant 
de bien public, voire du soutien de l’opinion contre les taxes honnies. Les barons 
sont convoqués en assemblée plénière pour s’opposer aux sanctions de l’Église 
et pour s’engager à tenir pour nulles et non avenues les excommunications à 
prévoir. Pierre réalise ainsi à l’intérieur du duché, contre le pouvoir temporel 
ecclésiastique, cette ligue qu’à trois reprises il essaie de constituer entre des 

37	 Actes de Pierre de Dreux, n° 72, p. 155-156.
38	 Pierre se soumet « haut et bas » à la volonté du roi de France et de la reine, sa mère, jure de 

respecter les accords conclus et remet en gage au roi Champtoceaux, Mareuil et Saint-Aubin-
du-Cormier (ibid., n° 85, p. 172-175).

39	 John Larcher, Une analyse du développement du pouvoir des ducs de Bretagne, op. cit., p. 42.
40	 Jean-Pierre Leguay et Hervé Martin, Fastes et malheurs de la Bretagne ducale, op. cit., 

p. 15-16.



244

seigneurs du royaume 41. L’assemblée déclencha les foudres de sept des neuf 
évêques bretons 42, qui excommunient le duc ainsi que les prestataires du 
serment. Le pape confirme la sentence et y ajoute l’interdit. L’affaire finit par se 
régler le 29 juin 1230 43. 

On assiste dans la Bretagne de Pierre de Dreux à un processus de renforcement 
du pouvoir assez proche de celui qu’on observe dans le royaume capétien. 
Comme Philippe Auguste, Pierre étend le domaine ducal par tous les moyens au 
détriment de grands féodaux. Pierre utilise tous les moyens à sa disposition : achats, 
échanges, tutelles, confiscations, guerres, saisies pour non-remboursement de 
dettes 44. Les vicomtes de Léon se voient ainsi progressivement dépouillés de 
leurs terres, d’abord par les Plantagenêts, puis par Pierre de Dreux, une politique 
que poursuit ensuite son fils Jean le Roux. Le duc profite également d’une 
succession pour confisquer l’apanage de Penthièvre. En effet, l’héritier est placé 
sous tutelle de son oncle, Conan de Léon, hostile au duc. Entre 1216 et 1222, 
s’appuyant sur l’usage capétien, Pierre réclame la garde du mineur et se présente 
comme le porte-parole de son épouse Alix, issue d’une des branches de la famille 
de Penthièvre. Devant l’opposition de Conan, il s’empare de la majeure partie 
de la seigneurie. De la même manière, Pierre profite du décès de Maurice de 
Craon pour récupérer la châtellenie de Ploërmel. Philippe Auguste fait preuve 
de bienveillance et le laisse enfreindre les engagements qu’il avait pris lors de 
l’acte d’hommage pour le duché en 1213 puisque sa conduite ne nuit pas aux 
intérêts de la monarchie 45. Agissant comme un Capétien, Pierre de Dreux exige 
le serment de fidélité de ses vassaux, leur interdit de construire des châteaux ou 
de renforcer ceux déjà bâtis sans sa permission expresse, insiste pour que le droit 
de bris devienne prérogative ducale, des actions qui provoquent l’indignation 
des barons bretons. Rien n’atteste de façon plus éclatante leur impuissance face 
au duc que leur adhésion à la fondation du château ducal de Saint-Aubin-du-
Cormier, commencé en 1216 46. Il s’agit alors de créer un triangle stratégique 

41	 Barthélémy-Amédée Pocquet du Haut-Jussé, « Pierre Mauclerc et l’esprit du xiiie siècle », 
Annales de Bretagne, 56, 1949, p. 93-120, ici p. 107.

42	 L’évêque de Cornouaille Renaud, chancelier du duc Pierre, n’en fait pas partie, ni celui de 
Nantes, pour une raison inconnue : id., Les Papes et les ducs de Bretagne. Essai sur les 
rapports du Saint-Siège avec un État, Paris, De Boccard, 1928, rééd. Spézet, Coop Breizh, 
2000, p. 71.

43	 Le comte de Bretagne est absous des sentences d’excommunication lancées contre lui par 
les évêques de Rennes, Saint-Mol, Dol, Saint-Brieuc, Vannes, Tréguier et Léon, une fois que 
le comte aura restitué les dîmes indûment perçues, offert une compensation pour les dégâts 
causés aux églises et aux biens ecclésiastiques, abjuré et fait abjurer le serment prêté à 
Redon (Actes de Pierre de Dreux, n° 70, p. 149-152).

44	 Yves Coativy, Servir le duc de Bretagne (1213-1341), op. cit., p. 76.
45	 John Larcher, Une analyse du développement du pouvoir des ducs de Bretagne, op. cit., p. 21.
46	 Frédéric Morvan, « Pierre de Dreux (1213-1250) et Saint-Aubin-du-Cormier », Bulletin et 

mémoires de la Société d’histoire et d’archéologie du pays de Fougères, 43, 2005, p. 1-19.



245

laurence m
oal   La B

retagne et la com
m

unitas regni

de châteaux avec ceux de Rennes et de Combourg, pour menacer les baronnies 
de Fougères et de Vitré et protéger le duché en cas d’invasion française 47. Lors 
de la bataille de Châteaubriant 48, l’autorité de Pierre de Dreux est renforcée 
et les vicomtes de Léon fuient le duché. Mais le jeu de balance entre la France 
et l’Angleterre présente aux seigneurs bretons une occasion de secouer le 
joug ducal.

Rébellions des barons bretons et enquêtes royales

La position délicate de Pierre de Dreux face à Louis IX entraîne plusieurs 
défections, en particulier celles d’André de Vitré, Raoul de Fougères, Henri 
d’Avaugour et Guyomarch de Léon. Lésés dans l’exercice de leurs libertés 
traditionnelles, ils s’adressent à Louis IX qui autorise une série d’enquêtes, 
menées par une commission royale et rédigées vraisemblablement par des 
clercs royaux à Saint-Brieuc durant l’été 1235 pour évaluer l’importance des 
préjudices subis par les Bretons pendant le gouvernement de Pierre de Dreux 49. 
L’une d’elle résume les résultats d’une enquête générale des usurpations du 
duc, désignée sous le titre de communes petitiones Britonum. Il s’agit d’un 
réquisitoire contre le prince accusé d’avoir enfreint le droit féodal. Les autres 
sont consacrées aux dommages infligés aux individus laïques et ecclésiastiques. 
Pour l’enquête générale, des témoins sont choisis parmi les vassaux d’Henri 
d’Avaugour et des vicomtes de Léon. Parmi les témoignages figurent également 
ceux d’Henri d’Avaugour, Guyomarch de Léon, l’évêque de Dol, Jean de Dol, 
l’abbé de La Vieuville, André de Vitré, Aliénor, veuve de Jédouin de Dol, et 
Alain d’Acigné. Ils permettent une mise en relief des relations avec les barons 
depuis le début de la prise de pouvoir du duc, mais il est peu probable que les 
enquêtes aient eu pour résultat l’affaiblissement de l’autorité ducale. Certes, 
elles sont humiliantes pour le duc mais ce dernier conserve ses confiscations 
face aux réclamations des seigneurs bretons auprès du roi. 

Comme l’a montré Marie Dejoux, les enquêtes ordonnées par Loui IX, tout en 
étant des jalons de l’intégration des provinces nouvellement acquises au royaume, 
« ne devaient pas être perçues comme des empiètements insupportables mais au 
contraire comme des mesures de correction et de pacification 50 ». C’est le cas 
de l’enquête de Saint-Brieuc. En se soumettant, Pierre se rend définitivement 

47	 John Larcher, Une analyse du développement du pouvoir des ducs de Bretagne, op. cit., p. 28.
48	 Yves Coativy, « La bataille de Châteaubriant (3 mars 1223), un Bouvines breton ? », dans Jean-

Christophe Cassard, Yves Coativy, Alain Gallicé, Dominique Le Page (dir.), Le Prince, l’argent, 
les hommes au Moyen Âge. Mélanges offerts à Jean Kerhervé, Rennes, PUR, 2008, p. 89-101.

49	 Au total, neuf de ces enquêtes sont conservées au Trésor des chartes aux Archives nationales 
(J 240 n° 36 ; J 626 n° 148) : Actes de Pierre de Dreux, n° 90-95, p. 180-218.

50	 Marie Dejoux, Les Enquêtes de saint Louis. Gouverner et sauver son âme, Paris, PUF, 2014, 
p. 192, 653.



246

et accepte par avance toutes les conditions que lui imposerait le roi. Il garde le 
bail, mais perd les biens acquis à Vendôme en 1227 et doit jurer fidélité. Il doit 
promettre des dédommagements à ses vassaux rebelles et accepte les décisions 
de la Couronne au sujet des revendications des barons contre lui. Les vassaux 
sont lésés par le duc, qui lui-même est rappelé à l’ordre par le roi. Le roi est à 
la fois souverain et suzerain. Il prend en compte les revendications des vassaux 
du duc, il tient compte de l’opinion et ouvre une enquête, « l’un des modes 
de gouvernement caractéristiques des administrations royales et princières en 
plein essor des xiiie et xive siècles » selon Alexis Charansonnet 51. Pour autant, 
la notion de communitas regni peut-elle se retrouver dans ces réclamations ? 
L’enquête de Saint-Brieuc pourrait être le moment où se reforme la communitas 
regni autour du prince en donnant l’occasion de faire le point sur des usages 
passés et d’enregistrer les évolutions, comme si un nouveau contrat se définissait 
après règlement du contentieux. On peut s’interroger sur la préservation d’un 
certain type de relations et de dialogue avec le prince et une certaine conception 
de la chose publique. Le bien commun apparaît comme un des ciments de la 
communauté, de sa justification, de sa continuité et de sa réaffirmation. La 
communitas ducatus a pu être utilisée pour renforcer la communitas regni, ce 
qui s’avère finalement une illusion. Les relations entre vassal soumis et suzerain 
victorieux continuent de se fonder sur des positions de compromis mutuel, le 
roi n’ayant ni la capacité de faire appliquer le résultat des enquêtes ni la volonté 
de punir son vassal. Il semble d’ailleurs que ces enquêtes n’apportent aucun 
changement dans la perception des droits.

L’historiographie bretonne, longtemps défavorable à Pierre de Dreux, l’a 
accusé d’avoir échoué, mais son œuvre de centralisation du pouvoir n’est pas 
mise en cause à l’intérieur ni discréditée à l’extérieur. Le duché est attaché à la 
couronne française par des liens féodaux fragiles. En toile de fond, le jeu de 
bascule complexe entre l’Angleterre et la France, nécessaire en raison du comté 
du comté de Richemont, s’avère dangereux. Mais en fin de compte, même 
lorsqu’il s’oppose au roi, le duc se maintient dans des logiques capétiennes 
d’obéissance. À la majorité de son fils Jean, il conserve un rôle de conseil, puis 
participe à la croisade de Louis IX en Égypte. Ses relations avec le roi sont alors 
excellentes. Joinville, loyal serviteur du roi de France, parle de Pierre de Dreux 

51	 Alexis Charansonnet, « Sources administratives et négociation. Les tractations du roi, du 
pape et de l’archevêque concernant le rattachement de Lyon à la France (1311-1312) », 
Francia, 39, 2012, p. 439-472. Sur ce sujet, voir aussi Claude Gauvard (dir.), L’Enquête au 
Moyen Âge, Rome, École française de Rome, 2008 ; Gilles Pécout (dir.), Quand gouverner 
c’est enquêter : les pratiques politiques de l’enquête princière (Occident, xiiie et xive siècles), 
Paris, De Boccard, 2010.



247

laurence m
oal   La B

retagne et la com
m

unitas regni

avec admiration dans plusieurs passages de son livre et à aucun moment, il ne 
le blâme pour son attitude à l’égard du roi d’Angleterre 52. 

L’installation de la dynastie capétienne des Dreux constitue bien une période 
charnière pour la Bretagne, en particulier en raison du développement de 
l’autorité des ducs qui s’effectue au détriment de celle tenue par les barons. 
Elle permet l’établissement en Bretagne du pouvoir ducal et d’un État princier 
véritablement organisé à la fin du xive siècle. Ses successeurs poursuivent sa 
politique et font preuve de loyauté à l’égard du roi de France. 

52	 Pierre de Dreux est également en bons termes avec la papauté puisque Grégoire IX lui confie 
le commandement des troupes à l’occasion d’une croisade (Barthélémy-Amédée Pocquet du 
Haut-Jussé, « Pierre Mauclerc et l’esprit du xiiie siècle », art. cit., p. 109).





com
m

unitas regni  •   sup  •   2020

249

LA COMMUNAUTÉ SANS ROYAUME  
DANS L’ISLANDE MÉDIÉVALE

Grégory Cattaneo 
Sorbonne Université Lettres / Université d’Islande

Dans l’histoire de l’Europe, l’Islande connut un peuplement tardif, vers 872-
930, essentiellement par des migrants en provenance de Norvège et des îles 
Britanniques. Une fois la prise de possession des terres achevée (« landnám »), 
les Islandais décidèrent de se donner un destin commun. Ils adoptèrent une 
loi et établirent le système des assemblées (« þing ») et celui des chefferies 
(« goðaveldi »). De 930 à 1264, l’Islande indépendante connaissait un système 
original de gouvernement, sans figure exécutive ni État. La loi fournissait le 
cadre de vie nécessaire à une communauté qui s’était construite en partie en 
réaction au processus d’unification de la Norvège par la monarchie à la fin du 
ixe siècle. Si l’Islande médiévale et ses sagas ont fait l’objet de quelques études 
ces dernières années, le système de gouvernement et le cadre législatif servant de 
toile de fond à ces récits narratifs demeurent encore obscurs. Nous proposons 
ici de revenir sur la fondation et le fonctionnement des premières institutions 
de l’Islande médiévale. 

Il s’agira de présenter, en premier lieu, le fonctionnement, la structure et 
l’évolution du système des assemblées au cours du xe siècle : outre les assemblées 
locales, le célèbre « alþingi », souvent qualifié de « premier parlement d’Europe », 
fera l’objet ici d’une étude détaillée. On reviendra ensuite sur les membres 
participatifs de ces assemblées, à savoir les chefs et leurs hommes d’assemblée, 
tout en soulignant la nature du goðorð, spécificité islandaise, qu’il faudra définir 
plus clairement à la lueur du système des assemblées. Mais avant d’aborder 
l’organisation de la communauté islandaise médiévale, il est nécessaire de 
donner quelque idée des sources disponibles pour cette période, à travers l’étude 
des trois genres principaux – la loi, le livre et la saga.

LÖG, BÓK ET SAGA : L’HISTORIEN FACE AUX SOURCES DE LA COMMUNAUTÉ

En observant les nombreux travaux historiques portant sur l’Islande médiévale, 
on remarque que la partie concernant l’utilisation des sources et l’établissement 



250

d’une typologie est sinon éludée du moins négligée par les historiens. L’Islande 
médiévale a produit une quantité de sources narratives et documentaires, 
même si ces dernières sont bien souvent négligées dans les études au profit des 
fameuses « sagas islandaises », dont l’historicité fait toujours couler beaucoup 
d’encre. L’étude de la communauté sans royaume, comme nous la définissons 
dans le cadre de cette étude, mérite que l’on présente rapidement les trois types 
de sources qui seront mises à contribution pour l’étude de la société islandaise : 
la loi (« lög »), le livre [historique] (« bók ») et l’histoire ou « saga ».

Quand on lit dans les sources islandaises l’expression « notre loi » (« vár lög »), 
il faut comprendre l’Islande comme un seul territoire et un seul peuple soumis à 
une même loi. De manière générale pour les peuples scandinaves, le mot loi (lög) 
possède un sens territorial puisqu’il désigne une région soumise à des règles 1. 
L’expression issue de la Saga de Njáll le Brûlé : « c’est par les lois qu’on édifiera 
notre pays, mais c’est par l’illégalité qu’on le détruira », témoigne de l’importance 
des lois sur l’île boréale 2. Pour l’étude des institutions du « þjóðveldið » ou 
« période de l’indépendance » (930-1264), l’historien est tributaire de la Grágás, 
un recueil de lois qui, selon les spécialistes, se fait l’écho de coutumes en usage 
depuis l’établissement de la première constitution islandaise vers 930. Les lois 
constituant la Grágás nous sont parvenues à travers deux codices médiévaux : 
la Kónungsbók, qui remonte aux alentours de 1250 et est éditée selon la leçon 
du manuscrit de la bibliothèque royale de Copenhague (GKS 1157 fol.), et la 
Staðarhólsbók, qui est datée des alentours de 1260-1270 et est éditée selon la 
leçon d’un manuscrit de la collection arnamagnéenne (AM 334 fol.) ; ainsi que 
plusieurs manuscrits des périodes médiévales et modernes qui, quoique tardifs 
pour l’objet de notre étude, possèdent des éléments vraisemblablement anciens, 
issus de manuscrits médiévaux aujourd’hui perdus 3. 

1	 En Norvège, on parlera des Lois de l’assemblée de Gula (Gulaþingslög) pour désigner la zone 
s’étendant des côtes occidentales à l’arrière-pays et soumise à ce type de législation, tout 
comme des Lois de l’assemblée de Frosta (Frostuþingslög) pour la région du Trondheimsfjord. 
La partie orientale et centrale de l’Angleterre, soumise à l’influence des Danois autour de 
l’an Mil, porte le nom très significatif de Danelaw : « territoire soumis à la loi des Danois ».

2	 Voir Sagas islandaises, ed. et trad. Régis Boyer, Paris, Gallimard, coll. « Bibliothèque de la 
Pléiade », 1987, p. 1312 ; d’après le texte de la Brennu-Njáls saga, éd. Einar Ól. Sveinsson, 
Reykjavik, Hið íslenzka fornritafélag, Íslenzk fornrit, 12, 1954, chap. 70, p. 172 : « með lögum 
skal land várt byggja en með ólögum eyða ». Sauf mention contraire, toutes les traductions 
des sources norroises, de l’islandais, du norvégien et de l’anglais ont été réalisées par 
l’auteur. Afin de faciliter la lecture, chaque traduction de source apparaîtra dans le corps de 
l’article et sera accompagnée d’une note comportant le texte en version originale.

3	 Pour la Kónungsbók [abrégée par la suite Grágás Ia-b], nous suivons l’édition qui se trouve 
dans la Grágás. Islændernes Lovbog i Fristatens Tid, éd. Vilhjálmur Finsen, Kjøbenhavn, 
Berhing, 1852-1870, 4 vol. Pour plus d’information sur la genèse de ce recueil, on se 
reportera à l’édition du texte en islandais moderne et principalement à l’introduction et à 
l’appareil critique Grágás. Lagasafn íslenska þjóðveldisins, éd. Gunnar Karlsson, Kristján 
Sveinsson et Mörður Árnason, Reykjavik, Mál og menning, 1992, p. IX-XXXIII, 488-514. Pour 



251

grégory cattaneo   La com
m

unauté sans royaum
e dans l’Islande m

édiévale

Des deux rédactions principales de la Grágás, la Kónungsbók concerne 
directement notre propos puisqu’elle possède trois livres dits « constitutionnels » 
qui ne figurent pas dans la Staðarhólsbók 4. Dans son édition du manuscrit, le 
savant danois Vilhjálmur Finsen divise le recueil en quatorze livres, comprenant 
soit un chapitre (pour les deux plus brèves), soit soixante-six chapitres (pour la 
plus longue). Les trois livres traitant de l’organisation institutionnelle de l’Islande 
indépendante sont tout d’abord le deuxième, intitulé Livre des procédures 
d’assemblée (Þingskapaþáttr), divisé en soixante-six chapitres, qui présente à la 
fois le fonctionnement et le déroulement des diverses procédures qui ont lieu 
devant les divers tribunaux. Vient ensuite le cinquième livre, intitulé Livre du 
diseur de la loi (Lögsögumannþáttr), qui ne se compose que d’un chapitre unique 
sur les fonctions et les devoirs du « diseur de la loi » (ou « lögsögumaðr »). Ce 
magistrat était nommé par les chefs (goðar) pour une durée de trois ans afin 
de lire et d’expliquer la loi une fois par an devant l’Assemblée générale. Et 
enfin le sixième livre, intitulé Livre du comité législatif (Lögréttuþáttr), qui ne 
contient également qu’un chapitre présentant le comité législatif (ou « lögrétta ») 
au sein duquel les lois étaient faites, corrigées, lues et expliquées par le diseur 
de la loi.

la Staðarhólsbók [abrégée par la suite Grágás II], nous suivons l’édition de la Grágás efter det 
Arnamagnæanske Haandskrift Nr. 334 fol., Staðarhólsbók, éd. Vilhjálmur Finsen, Kjøbenhavn, 
Gyldendal, 1879 et enfin pour les manuscrits appartenant aux autres rédactions médiévales 
et modernes de la Grágás [abrégées par la suite Grágás III], nous suivons l’édition de la 
Grágás. Stykker, som findes i det Arnamagnæanske Hanndkrift Nr. 351 fol., Skálholtsbók, og 
en Række andre Haandskrifter, éd. Vilhjálmur Finsen, Kjøbenhavn, Gyldendalske Boghandel, 
1883.

4	 Les spécialistes expliquent ces différences par l’existence d’une hypothétique version 
manuscrite antérieure et perdue sur laquelle ces deux codices auraient été établis. Ces 
deux rédactions de la Grágás ne constitueraient pas un recueil officiel de lois mais plus 
un recueil de droit coutumier privé appartenant à un/des particulier(s). Sur les différences 
de matériaux composants les rédactions de la Kónungsbók et de la Staðarhólsbók, on 
consultera les études de Vilhjálmur Finsen, Om den oprindelige Ordning af nogle af den 
islandske Fristats Institutioner, Kjøbenhavn, F. Dreyer, 1888 ; Konrad Maurer, Vorlesungen 
über altnordische Rechtsgeschichte, Leipzig, Deichert, 1907-1910, 4 vol., et enfin la notice 
d’Ólafur Lárusson, « Grágás », dans Kulturhistorisk Leksikon för nordisk middelalder, 
Kjøbenhavn, Rosenkilde Og Bagger, 1956-, t. V, col. 410-412. D’autres spécialistes, comme 
l’historien Gunnar Karlsson dans son édition de la Grágás (éd. cit.), expliquent l’absence 
de livres constitutionnels dans la Staðarhólsbók par le fait qu’en 1271, date supposée de la 
Staðarhólsbók, l’Islande s’était vue attribuer une nouvelle constitution par le royaume de 
Norvège dont elle venait de devenir tributaire (1262-1264) appelée Járnsíða. Ce nouveau 
code juridique fut composé par les soins du roi de Norvège Magnús VI le Législateur et 
introduit en Islande vers 1271-1274, en remplacement de l’ancien code juridique islandais. 
Le Járnsíða apporte un changement radical dans la structure de la société islandaise du 
milieu du dernier quart du xiiie siècle puisqu’il transfère tous les pouvoirs législatifs au roi 
de Norvège, abolit le titre de seigneur islandais (goði) et réforme l’Assemblée générale, voir 
Járnsíða og kristinréttur Árna Þorlákssonar, éd. Haraldur Bernharðsson, Magnús Lyngdal 
Magnússon et Már Jónsson, Reykjavik, Smárit Sögufélags, 2005.



252

L’Íslendingabók ou Livre des Islandais appartient à la catégorie des écrits pseudo-
historiques et fut à cet égard longtemps considéré comme une histoire nationale 
par les historiens. Son auteur, le prêtre islandais Ari Þorgilsson (1067‑1148), 
dit le Savant, l’aurait rédigé au début du xiie siècle 5. Dans l’ensemble des 
sources disponibles sur l’Islande médiévale, le Livre des Islandais contient des 
informations uniques sur l’Islande de la période commençant avec la prise de 
possession de l’île (v. 870) et l’histoire immédiate observée par Ari le Savant lui-
même (v. 1120). La valeur du témoignage d’Ari comme source historique est 
généralement acceptée par les historiens. Son style est réaliste et il fait preuve 
de prudence dans l’utilisation de la chronologie. On retrouve par exemple ces 
formules « à cette époque / en ce temps-là » (« í þann tíð »), « un hiver ou deux » 
(« vetri eða tveim »), « quatorze ou quinze ans » (« fjórtán vetrum eða fimmtán »). 
Les dates proposées par Ari ont été confirmées par l’archéologie, comme par 
exemple celle concernant le début de la colonisation de l’Islande, daté par la 
téphrochronologie des environs de 871+/-2 ans 6. Ari le Savant a construit son 
récit à partir de divers témoignages de ses contemporains plus âgés et faisant 
figure d’autorité, qui vécurent les événements ou entendirent parler de ces 
événements 7. Dès la préface, Ari explique qu’il soumit une première version de 

5	 Sur ce personnage, on se reportera à la biographie réalisée par les soins d’Einar Arnórsson 
(Ari fróði, Reykjavik, Bókmentafélag, 1942), partiellement résumée par Jakob Benediktsson 
dans son introduction à l’édition de l’Íslendingabók (Íslendingabók. Landnámabók, 
éd. Jakob Benediksson, Reykjavik, Hið íslenzka fornritafélag, Íslenzk fornrit, 1, 1968, p. V-VIII). 
L’Íslendingabók a traversé les âges dans deux manuscrits du xviie siècle (AM 113 a fol. et AM 
113b fol.), copiés à partir d’une version datant des environs de 1200 et aujourd’hui perdue. 
On doit ces deux copies modernes aux soins de Jón Erlendsson (†1672), scribe et prêtre de 
Villingaholt qui, à la demande de l’évêque de Skálholt Brynjólfur Sveinsson (1605-1675), 
recopia l’ouvrage d’Ari le Savant. Voir, à ce sujet, Gunnar Karlsson, Ingangur að miðöldum. 
Handbók í íslenskri miðaldasögu, Reykjavik, Háskólaútgáfan, 2007, t. I, p. 118-123.

6	 Les premiers résultats furent publiés par Karl Grönvold et al., « Ash layers from Iceland in the 
Greenland GRIP ice core correlated with oceanic and land sediments », Earth and Planetary 
Science Letters, 135, octobre 1995, p. 149-155. Voir aussi l’étude pluridisciplinaire conduite 
par Bryndís Sverrisdóttir (dir.), Reykjavík 871 +-2. Landnámssýningin: The Settlement 
Exhibition, Reykjavik, Reykjavik City Museum, 2006.

7	 Par exemple, il a écouté le récit de son aïeul Þorkell Gellisson (chef détenteur du 
Þórsnesingagoðorð à Helgafell dans la région du Borgarfjörður de 1073 à 1110) comme il 
l’explique en clôture de son premier chapitre: « Comme nous l’a conté Þorkell Gellison » 
(Íslendingabók, éd. cit., p. 6 : « Svá sagði Þorkell oss Gellisonr »). Aussi la relation privilégiée 
qu’il maintient tout au long de sa vie avec sa famille nourricière, les Mosfellingar/Haukdælir, 
fait de lui un témoin proche d’événements passés auxquels il avait accès par la tradition orale. 
La famille des Haukdælir est l’une des plus prestigieuses d’Islande, puisqu’elle descend 
de Gissur Teisson le Blanc, un acteur de la christianisation du sud du pays. Le lignage des 
Haukdælir a dès lors lié son destin avec l’Église de l’île boréale puisqu’Ísleifur fils de Gissur 
deviendra le premier évêque d’Islande (1056-1080). Ses enfants poursuivront cet héritage 
car Gissur fils d’Ísleifur reprendra la charge épiscopale (1082-1118) et entreprendra les plus 
importantes réformes ecclésiastiques de l’Islande indépendante (mise par écrit des lois, 
instauration de la dîme et création des évêchés), tandis que son frère Teitur héritera du 
goðorð patrimonial afin de s’occuper des affaires séculières de la lignée ; activités qui ne 
l’empêcheront pas de se faire ordonner prêtre puis de diriger l’école d’Haukadalur. C’est 



253

grégory cattaneo   La com
m

unauté sans royaum
e dans l’Islande m

édiévale

son manuscrit aux évêques Þórlakur Runólfsson (troisième évêque de Skalhólt 
entre 1118 et 1133) et Ketill Þorsteisson (deuxième évêque de Hólar entre 1122 
et 1145) ainsi qu’au prêtre Sæmundur le Savant (1056-1133). Ces trois hommes 
sont tenus comme des figures d’autorité pour la véracité de l’Íslendingabók. Pour 
les affaires strictement juridiques, il se réfère aux témoignages des diseurs de 
la loi (« lögsögumenn »). S’il cite généralement des témoins des événements, il 
utilise aussi des documents de seconde main pour appuyer son récit. Son style est 
effacé, comme dans sa préface : « Car, attendu qu’il peut y avoir des erreurs dans 
des histoires de ce genre, il convient de s’en tenir à ce qui paraît le plus certain 8. » 
Si la mode au xixe siècle voulait attribuer la paternité de nombreuses œuvres à 
Ari le Savant, on estime aujourd’hui qu’il n’aurait écrit que l’Íslendingabók au 
cours de sa vie, qui demeure une source majeure pour l’histoire de l’Islande 
médiévale 9. Toutes ces qualités font qu’Ari est considéré comme le premier 
grand historien islandais. Les premiers chapitres retiendront en particulier notre 
attention car ils couvrent les développements institutionnels de l’île dans une 
période s’étendant des débuts de la colonisation à la fin du ixe siècle, à la création 
d’un cinquième tribunal au début du xie siècle 10.

Enfin, le genre des sagas des Islandais fournira à cette étude des exemples 
concrets de mise en situation. Les Islandais désignaient généralement par saga 
tout « ce qui est raconté ou a été raconté en prose », même si ces récits étaient 
quelquefois émaillés de strophes scaldiques. Les scribes médiévaux utilisent 
souvent le mot saga dans le sens d’historia. Le substantif norrois saga est formé 
sur le verbe segja, qui signifie à la fois raconter et lire à voix haute 11. Pour le 
philologue islandais Vésteinn Ólason, « le substantif norrois saga signifie en 
premier chef “histoire”, en désignant des récits qui sont connus par la tradition 
orale ou transmis sur parchemin, qui sont longs ou brefs, véridiques ou fictifs. 
Le mot saga ne s’applique à un genre littéraire que lorsqu’il est déterminé par 

là que Teitur dispensera une éducation solide à son fils nourricier, qui sera à l’origine de la 
culture impressionnante d’Ari, que ses contemporains surnommeront le « Savant » (« fróði »).

8	 Íslendingabók, éd. cit., p. 3 : « En hvatki es missagt es í fræðum þessum, þá es skylt at hafa 
heldr, es sannara reynisk. »

9	 La généalogie (áttartala) et les biographies royales (konunga ævi) auxquelles il fait allusion 
dans la préface peuvent avoir été écrites plus tôt et par une autre main. La généalogie qui 
clôt l’Íslendingabók a longtemps été considérée comme un fragment de la généalogie 
mentionnée en préface, sans que l’on puisse l’établir de manière certaine. On a également 
longtemps attribué à Ari la paternité d’une version de la Landnámabók qui aurait été perdue 
(voir Landnámabók, éd. cit., p. 395, 397).

10	 Ari relate tout d’abord le processus de prise de possession de l’Islande entre 870 et 930 
(chap. I-II), puis l’adoption d’une constitution et la création d’une Assemblée générale vers 
930 (chap. III) et enfin la division du pays en quartiers (chap. V).

11	 Johan Fritzner, Ordbog over Det gamle norske Sprog. Omarbeidet, forøget og forbedret 
Udgave, Christiania, den norske Forlagsforening,1886-1896, 3 vol., t. III, p. 195-197.



254

un autre terme 12. » D’un point de vue de la valeur historique des sagas, deux 
traditions se sont opposées au cours des trois premiers quarts du xxe siècle. La 
plus ancienne se compose des théoriciens dits de la « prose libre » (Freiprosa) et 
remonte au xixe siècle. Elle apparaît dans les travaux de Knut Liestøl, Andreas 
Heusler et Finnur Jónsson. Selon eux, les sagas sont issues de récits oraux, 
composés dans le passé et contemporains des événements qu’ils décrivent. Ils 
estiment que le poids de la transmission orale était tel que ces récits furent 
ensuite mis par écrit en l’état au moment de l’avènement de la culture écrite 
en Islande. La valeur des sagas comme sources historiques est attestée par ces 
tenants de la Freiprosa. La seconde tradition est portée les théoriciens dits de 
la « prose livresque » (Buchprosa), principalement présents au sein de l’« école 
islandaise », avec les travaux de Björn M. Ólsen, Jón Helgason, Sigurður Nordal, 
Einar Ólafur Sveinsson et Jónas Kristjánsson 13. Selon eux, le réalisme des sagas 
provenait d’un véritable talent littéraire qui se développa sur l’île boréale entre la 
fin du xiie siècle et tout au long du xive siècle. Ils rejettent en général l’hypothèse 
de récits fondés sur des textes ou une tradition orale préexistants. Les sagas sont 
traitées comme des œuvres de fiction. Ces deux approches des sagas sont en un 
sens héritières d’un certain romantisme. Si, pour les théoriciens de la « prose 
livresque », les sagas représentent un accomplissement de la culture islandaise à 
l’époque de son Indépendance, les théoriciens de la « prose libre » y voient un 
miroir ouvert sur un passé héroïque pan-scandinave et a fortiori islandais. Si le 
débat est aujourd’hui officiellement achevé, les vues de ces deux écoles peuvent 
toujours être intéressantes et fructueuses pour étudier l’origine de la littérature 
vernaculaire de l’Islande médiévale 14. 

12	 En français, on se reportera à la présentation de Vésteinn Ólason, « Les sagas islandaises, 
genre littéraire à la croisée de deux univers », Proxima Thulé, 4, 2000, p. 45-67, en partie 
issue de son ouvrage Samræður við söguöld: frásagnarlist Íslendingasagna og fortíðarmynd, 
Reykjavik, Heimskringla, Háskólaforlag Máls og menningar, 1998, traduit et publié la même 
année chez ce même éditeur par Andrew Wawn sous le titre Dialogues with the Viking Age: 
Narration and Representation in the Sagas of the Icelanders. Les traductions françaises des 
diverses catégories de sagas présentées ci-dessous sont dues à François-Xavier Dillmann 
et issues de sa traduction de l’article de Vésteinn Ólason. Sur le rapport existant entre les 
genres narratifs de la saga, de l’historia et de la vita, voir l’étude de Régis Boyer, « Vita – 
historia – saga. Athugun formgerðar », Gripla, 6, 1984, p. 113-128.

13	 En France, Régis Boyer a plusieurs fois témoigné de son attachement aux théories de l’école 
islandaise, voir par exemple « Les sagas sont-elles des documents historiques ? », dans 
Recueil d’études en hommage à Lucien Musset, Caen, Musée de Normandie, coll. « Annales 
de Normandie », 1990, p. 109-126 et « L’historiographie médiévale islandaise », dans Daniel 
Poirion (dir.), La Chronique et l’histoire au Moyen Âge, Paris, PUPS, 1984, p. 123-136.

14	 Par exemple, le rapprochement entre les canons de l’hagiographie médiévale et certaines 
biographies d’évêques islandais peut nous apprendre beaucoup sur le genre de la vita et 
provient d’un héritage des théoriciens de la « prose livresque ». Il s’agissait notamment d’une 
des hypothèses du travail de thèse de Régis Boyer (La Vie religieuse en Islande [1116-1264] 
d’après la Sturlunga saga et les Sagas des évêques, Paris, Fondation Singer Polignac, 1979). 
De même, les questions touchant à la mise par écrit des anciennes lois islandaises au sein 



255

grégory cattaneo   La com
m

unauté sans royaum
e dans l’Islande m

édiévale

Les savants divisent traditionnellement les sagas islandaises en cinq grandes 
catégories. Celle qui nous intéresse pour cette étude est probablement la 
plus célèbre : celle des « Histoires des Islandais » ou « Sagas islandaises » 
(« Íslendingasögur »). Il s’agit de récits profanes qui se déroulent essentiellement 
en Islande (et parfois dans d’autres régions de l’œcoumène des Scandinaves) entre 
le ixe siècle et le xie siècle. En général, les personnages de ces sagas appartiennent 
au groupe des paysans-propriétaires (« bændur ») et des chefs locaux (« goðar ») 
et non à l’aristocratie mise en scène dans les autres récits (comme les « Histoires 
des rois [de Norvège, voire de Danemark] » ou « konungasögur »). Si certaines 
témoignent d’un but historiographique, comme la Saga de Njáll le Brûlé, 
d’autres offrent une interpolation libre du passé, comme la Saga de Hrafnkell. 
Ces sagas sont presque toutes anonymes. Même si quelques savants rechignent 
aujourd’hui à classer les sagas selon des genres bien définis, comme on le faisait 
encore au xxe siècle, ces catégories ont eu le mérite de produire des études ciblées 
sur tel ou tel genre en poussant les chercheurs à penser globalement ces textes 
et à trouver des lois communes à ces genres.

ALÞINGI, VORÞING ET LEIÐ : LA COMMUNAUTÉ ASSEMBLÉE

Le þing représentait une structure importante de l’ordre social des peuples 
germaniques et scandinaves et prenait la forme d’assemblées locales, de lieux 
de réunion et/ou de foire pour les hommes libres 15. Il est largement admis 
que l’institution du þing scandinave fut acclimatée dès les premiers temps 
de la colonisation. Les assemblées et leurs tribunaux ne nécessitaient pas 
obligatoirement des chefs pour fonctionner : l’assentiment de voisins, propriétaires 
ou chefs locaux, suffisait pour convoquer une assemblée et tenir un tribunal apte 
à conduire des procédures et délivrer des jugements, sous réserve d’une autorité 
politique suffisante pour exécuter les verdicts. Ces convocations de l’assemblée 
locale étaient à la charge et au bon vouloir des habitants, qui pouvaient décider de 
tenir des séances régulièrement ou non. On y traitait vraisemblablement d’affaires 
locales, à l’échelle d’un fjord ou d’une vallée et touchant la communauté des 
participants. Les sagas indiquent que les anciennes assemblées de Kjallarnes, de 

de premières rédactions manuscrites supportent en un sens les théories de la « prose libre » 
sur un type de transmission de l’oral à l’écrit. Même oraux, les textes sont composés, que ce 
soit dans l’art des scaldes ou les récits narratifs. À cet égard, on tirera profit de la thèse de 
Gísli Sigurðsson, The Medieval Icelandic Saga and Oral Tradition: A Discourse on Method, 
Cambridge (MA), Harvard University Press, 2004.

15	 Sur les assemblées comme lieux des pouvoirs législatifs et judiciaires dans la Scandinavie 
médiévale, voir la synthèse de Stefan Brink, « Legal assemblies and judicial structure in early 
Scandinavia », dans P. S. Barnwell et Marco Mostert (dir.), Political Assemblies in the Earlier 
Middle Ages, Turnhout, Brepols 2003, p. 61-72.



256

Þórsnes et d’Hegranes avaient été fondées dès la fin du ixe siècle, ce que semble 
confirmer l’archéologie 16. L’Islande sentit selon nous le besoin d’une organisation 
plus structurée et permanente avec la création de l’Assemblée générale, dont les 
institutions devaient fonctionner à l’échelle de l’île. 

Le témoignage d’Ari le Savant représente la source principale des événements 
qui vont suivre et relatent la fondation des institutions islandaises vers 930. 
L’historien explique dans son Livre des Islandais que ses compatriotes décident 
d’unifier le pays en lui attribuant une Assemblée générale et plusieurs assemblées 
régionales : « L’alþingi fut établi à l’endroit où il se trouve actuellement, 
suivant la décision d’Ulfljótur et de tous les habitants du pays. Auparavant, 
il y avait une assemblée [þing] à Kjalarnes qui appartenait à Þorsteinn, fils du 
colonisateur Ingólfur et père du diseur de la loi [lögsögumaður] Þorkell Máni, 
ainsi qu’aux chefs qui habitaient les environs 17. » L’alþingi, situé aux Þingvellir, 

16	 Les sources narratives mentionnent l’ancienneté des assemblées de Kjallarnes (Íslendingabók, 
éd. cit., chap. 3, p. 8), de Þórsnes (voir Eyrbyggja saga, éd. Einar Ól. Sveinsson, Reykjavik, Hið 
íslenzka fornritafélag, Íslenzk fornrit, 4, 1935, chap. 10, p. 17-18 ; Landnámabók, éd. cit., S 79, 
p. 114, S 86, p. 129 et S 89, p. 131) et d’Hegranes (voir Grettis saga Ásmundarsonar, éd. Guðni 
Jónsson, Reykjavik, Hið íslenzka fornritafélag, Íslenzk fornrit, 7, 1936, chap. 72, p. 229 et ibid., 
chap. 51, p. 232 ; Laxdœla saga, éd. Einar Ól. Sveinsson, Reykjavik, Hið íslenzka fornritafélag, 
Íslenzk fornrit, 5, 1934, chap. 81, p. 234-235). La localisation de l’assemblée de Kjallarnes, 
vraisemblablement au lieu-dit « Péninsule de l’assemblée » (« Þingnes »), en bordure du 
lac Elliðar, a donné du grain à moudre aux archéologues, de la fin du xixe siècle jusqu’à ces 
dernières années, en raison de l’existence du toponyme « Plaine de l’assemblée d’automne » 
(« Leiðvöllur ») dans le même voisinage (Sigurður Vigfússon, « Rannsókn í Kjalarnesþingi 
1889 », Árbók hins íslenzka fornleifafélags 1893, Reykjavik, 1894, p. 24-27) ; Sverrir Scheving 
Thorsteinsson, Þingnes við Elliðavatn. Ljósrit heimilda, Reykjavik, Rannsóknastofnun 
byggingariðnaðarins, 1979 ; Guðrún Sveinbjarnardóttir, Rannsókn á Kópavogsþingstað, með 
viðaukum eftir Guðrúnu Larsen, Elisabeth Crowfoot og Adrian Oswald, Kópavogskaupstaður, 
[Kópavogur], 1986 ; Bjarni F. Einarsson, Þingnes: greinargerð varðandi ástand fornleifa á 
Þingnesi við Elliðavatn og fyrirhugaðar stígaframkvæmdir þar, Reykjavik, Árbæjarsafn, 1993 ; 
Guðmundur Ólafsson, Þingnes við Elliðavatn og Kjalarnesþing: rannsóknasaga 1841-2003, 
Reykjavik, Þjóðminjasafn Íslands, 2004. L’assemblée de Þórsnes se situait originellement à 
proximité de la propriété d’Hofsstaðir, puis fut déplacée aux Þingvellir, à ne pas confondre avec 
le lieu de l’alþingi (Sigurður Vigfússon, « Rannsókn í Breiðafjarðardölum og í Þórsnesþingi og 
um hina nyrðri strönd 1881 », Árbók Hins íslenska fornleifafélags, 1882, en particulier p. 104-
105 ; Brynjúlfur Jónsson, « Rannsóknir í Mýra- Hnappadals- og Snæfellsnessyslum sumarið 
1896. Þórsness þingstaður », Árbók Hins íslenzka fornleifafélags, 1897, p. 13 ; id., « Rannsóknir í 
Snæfellsnessýslu sumarið 1899. Þórsness-dómhringurinn », Árbók Hins íslenska fornleifafélags, 
1900, p. 11 ; Ólafur Lárusson, Byggð og saga, Reykjavik, Ísafoldarprentsmiðja, 1944, p. 199-229). 
Enfin le site de l’assemblée d’Hegranes a fait l’objet de fouilles archéologiques récentes par 
l’Institut archéologique d’Islande (Fornleifastofnun Íslands) qui a déterminé sa localisation de 
manière précise (Adolf Friðriksson [dir.], Þinghald að fornu-Fornleifarannsóknir 2003, Reykjavik, 
FS233-02142, 2004 et notamment l’article d’Adolf Friðriksson et Garðar Guðmundsson, 
« Hegranesþing », art. cit., p. 39-44). Pour une présentation générale des questions concernant 
l’étude des assemblées en Islande soulevées par l’archéologie, voir l’article d’Adólf Friðriksson, 
« Þingstaðir », dans Birna Lárusdóttir (dir.), Mannvist. Sýnisbók Íslenskra Fornleifa, Reykjavik, 
Bókaútgáfan Opna, 2011, p. 344-357.

17	 Íslendingabók, éd. cit., chap. 3, p. 8 : « Alþingi var sett at ráði Úlfljóts ok allra landsmanna, 
þar er nú er, en áðr var þing á Kjalarnesi, þat er Þorsteinn Ingólfssonr landnámamanns, faðir 
Þorkels mána lögsögumanns, hafði þar ok höfðingjar þeir, er at því hurfu. ».



257

grégory cattaneo   La com
m

unauté sans royaum
e dans l’Islande m

édiévale

dans le Sud‑Ouest de l’Islande, fut ainsi fondé en 930 pour accueillir tous 
les représentants des assemblées locales et servir d’Assemblée générale ou de 
Parlement pour l’île, répondant ainsi au besoin d’un corps central de prise de 
décisions 18. Composée en Norvège entre 925 et probablement 929 par Ulfljótur 
et le conseil de son oncle Þorleifur le sage, la Loi d’Ulfljótur est modelée sur la 
Loi de l’assemblée de Gula (région d’origine de beaucoup de colons islandais) et 
des réalités islandaises. Si elle s’inspire en grande partie de la loi de ce district 
(« fylki ») de Norvège, plusieurs éléments sont proprement islandais, comme 
l’alþingi et ses institutions, les structures locales que sont les « þinglag » et les 
« goðorð », la séparation de l’autorité législative et du pouvoir.

Selon le témoignage du Livre des procédures d’assemblée, le rythme annuel des 
« assemblées régulières » (« skapþing ») est ternaire. Le « vorþing » (« assemblée 
de printemps », qui dure une semaine entre le 7/13 mai et le 21/27 mai) est 
suivi de l’« alþingi » (« Assemblée générale », qui se tient un jeudi entre le 18 
et le 24 juin et s’achève un mercredi entre le 2 et le 8 juillet) et du « leið » 
(« assemblée d’automne », un jour et deux nuits entre le 16/22 juillet et le 
17/23 août). Les lois indiquent donc que le moment de l’année consacré aux 
assemblées commence au plus tôt le 7 mai et s’achève au plus tard le 23 août 19. 
Si l’alþingi est l’Assemblée de tous les Islandais (il s’agit en fait de l’abréviation 
d’« almannaþingi », « assemblée de tous les hommes »), chaque région possède 
un vorþing et un leið, situés au même endroit, toujours selon l’enseignement 
de la Grágás. Au  sujet  de  l’assemblée d’Hegranes, et du déroulement 
d’une assemblée de printemps, la Grettis saga a conservé un témoignage 
assez complet : 

Le temps passa jusqu’à ce que vienne pour les hommes le moment de se rendre 
à l’assemblée d’Hegranes au printemps. Il y vint beaucoup de gens de toutes 
les régions que l’assemblée rassemblait [de ceux à qui il revenait d’y aller]. Les 
hommes y passèrent une grande partie du printemps, engagés à la fois dans les 

18	 La première session de l’Assemblée générale semble avoir eu lieu en l’an 930. Sur la date 
de fondation de l’alþingi, on se reportera à Einar Arnórsson, « Árið 930 », Skírnir, 1930, 104, 
p. 6-48. Ari le Savant laisse entendre que les Islandais s’étaient déjà mis d’accord pour la 
création d’une Assemblée générale avant le départ d’Ulfljótur pour la Norvège. En effet, il est 
dit que pendant qu’Ulfljótur était à l’étranger, son frère adoptif Grimur geitskór parcourait 
l’Islande pour trouver le lieu où se tiendrait l’alþingi (Íslendingabók, éd. cit., chap. 2, p. 7). 

19	 Les dates respectives de tenue des assemblées de l’alþingi, du vorþing et du leið apparaissent 
dans le Þingskapaþáttr, dans Grágás, Ia, éd. cit., § 23, p. 43-44 ; § 56, p. 98 ; § 61, p. 111. 
Voir au sujet du calendrier islandais, le Livre des lois chrétiennes (Kristinna laga þáttr) dans 
Grágás, Ia, éd. cit., § 19, p. 37. On consultera également la note de Sam Owen Jansson, 
« Tideräkning », dans Kulturhistorisk Leksikon för nordisk middelalder, op. cit., t. XVIII, 
col. 271-273 ainsi que la présentation très complète de Gunnar Karlsson, dans Ingangur 
að miðöldum. Handbók í íslenskri miðaldasögu, Reykjavik, Háskólaútgáfan, 2007, t. I, 
p. 298‑309. 



258

affaires juridiques et dans les festivités, car à cette époque, il y avait beaucoup 
d’hommes dans les régions qui aimaient les célébrations 20.

Les sources juridiques contiennent un document intéressant qui nous éclaire 
sur le lien existant entre l’Assemblée générale et les assemblées locales pour 
les affaires législatives. On y apprend le déroulement et le fonctionnement 
des assemblées de printemps d’Árnes et des gens de la Rangá, situées dans le 
« Quartier des terres des gens du sud » et des motions concernant la création 
d’un acte sur les unités de valeur en usage dans les deux territoires soumis à 
l’influence de ces assemblées de printemps. Cette coutume locale concerne 
les zones dépendentes des assemblées d’Árnes et des gens de la Rangá et le 
texte qui nous est parvenu daterait des environs de 1200, selon l’expertise de 
Jón Sigurðsson qui en a reproduit une partie dans le premier volume de son 
édition des sources diplomatiques islandaises 21. Cet article de loi décrit dans 
le détail les unités de valeur en usage sur le territoire dépendant de l’assemblée 
d’Árnes : « Il est l’unité de valeur dans la zone d’assemblée d’Árnes que trois 
cent soixante aunes de laine de bure équivaut à une centaine [=120] d’onces 
réglementées par l’assemblée 22… » La législation de cette assemblée locale fait 
ainsi écho à un second texte, concernant cette fois-ci la réglementation des 
unités de valeur de tout le pays, lors d’un décret voté à l’Assemblée générale 
vers 1150 23. Le deuxième article de loi concerne de manière générale les unités 
de valeurs imposées lors des échanges entre les hommes. Seulement, au sein 
de ce texte, une clause met en avant une coutume locale, inhérente aux zones 

20	 Grettis saga, dans Íslenzk fornrit, VII, éd. cit., p. 229 : « Líðr nú þar til, er menn fara til 
Hegranessþings um várit. Kom fjölmenni mikit ór öllum heruðum, þeim sem menn áttu þangat 
at sœkja. Sátu menn þar lengi á várit bæði yfir málum ok gleði, því at þá var mart gleðimanna 
í heruðum. »

21	 On consultera la présentation du document AM 347 fol. établie par Jón Sigurðsson, 
Diplomatarium Islandicum, Kjøbenhavn, Möller, 1857-1876, t. I, n° 84, p. 315-316 et également 
les commentaires d’Helgi Þorláksson dans Vaðmál og verlag. Vaðmál í utanlansviðskiptum 
og búskap Íslendinga á 13. og 14. öld, Reykjavik, thèse de doctorat de l’université d’Islande, 
édité par l’auteur et la Sögufélag, 1991 [1992], p. 98-101.

22	 AM 347 fol., dans Grágás, Ib, éd. cit., § 62, p. 246 : « Þat er fearlag j arness þingsokn at 
þriu hundrat alna vaðmala. scolo ganga fyrir hundrat þinglags aura... ». Voir aussi le texte 
édité dans le Diplomatarium Islandicum, éd. cit., t. I, n° 84, p. 315-317. Voir AM 347 fol., dans 
Grágás, Ib, éd. cit., § 66, p. 251 : « vm tvær þingsóknir arness þing sokn ok rangæinga þing 
sokn skal eigi kaupa ok eigi selia dyrra hundrat skarpra fiska. at .v. aurum. »

23	 Ce décret a été préservé dans deux titres de la rédaction de la Konungsbók : le Décret de 
l’Assemblée générale sur les unités de valeur (Alþingis samþykkt um fjárlag, dans Grágás, 
Ib, éd. cit., p. 192-195 et Diplomatarium Islandicum, t. I, éd. cit., Kjøbenhavn, 1857-1876, 
n° 23, p. 162-167) et Des unités de valeur (Um fjárlag manna, dans Grágás, Ib, éd. cit, p. 251 
et Diplomatarium Islandicum, t. I, éd. cit., n° 81-82, p. 306-314). Pour une courte présentation 
de ce document et des différentes équivalences entres les unités de valeur en usage à 
l’assemblée d’Árnes, à l’alþingi, selon la Grágás, la Jónsbók ou la Búalög, on se reportera à 
Helgi Þorláksson, Vaðmál og verlag, op. cit., 1991, p. 117, 525.



259

grégory cattaneo   La com
m

unauté sans royaum
e dans l’Islande m

édiévale

d’assemblées voisines dépendantes d’Árnes et de la Rangá : « Dans deux zones 
d’assemblées, la zone d’assemblée d’Árnes et la zone d’assemblée des gens de la 
Rangá, on ne pourra acheter ni vendre du poisson séché à moins de cinq onces 
la centaine [=120 24.] » Cette coutume locale est présentée devant l’Assemblée 
générale et ne s’applique qu’aux territoires de l’Árnesþing et de la Rangárþing. 
Nous pouvons avancer, sans trop de risque, l’hypothèse que cette régulation a 
été formulée et établie lors de la tenue d’une assemblée de printemps de ces deux 
assemblées, puisque le reste du pays ne semble pas soumis à cette régulation. 

Comme institution publique, l’Assemblée générale permettait d’unifier l’Islande 
en une seule et même communauté. Au cours de cette réunion annuelle, tous les 
chefs (« goðar », « goðorðsmenn ») accompagnés de leurs suivants nommés « hommes 
d’assemblée » (« þingmenn ») se réunissaient pour débattre des affaires du pays. 
Quand les goðar se rencontraient au comité législatif, ils siégeaient chacun avec 
deux conseillers qui n’avaient pas de droit de vote. Ils étaient sélectionnés parmi les 
hommes d’assemblées accompagnant le goði en raison de leurs connaissances des 
lois et étaient sollicités par ce dernier pour donner leur avis. Au-delà de ces aspects 
législatifs et juridiques et à l’instar des assemblées régionales, toute la vie islandaise 
était représentée à l’Assemblée générale puisque de nombreux gens originaires de 
toute l’île, colporteurs, brasseurs de bières, commerçants, jeunes adultes en quête 
d’épouses voyageaient souvent avec les chefs. La tenue de l’Assemblée générale 
était l’occasion d’une foire. On transmettait les nouvelles des fjords les plus reculés 
du pays, on s’adonnait à divers sports (comme les combats de chevaux), on 
renforçait, renouait ou brisait ses alliances, qu’elles soient politiques ou amicales. 
Et, enfin, on racontait des sagas.

Mais l’élément essentiel de l’Assemblée générale consistait en une réunion du 
comité législatif (« lögrétta »). Là, les chefs amendaient les anciennes lois et en 
créaient des nouvelles. Ils avaient droit de vote au sein du comité législatif et chacun 
d’entre eux avait avec lui deux conseillers, choisis parmi ses hommes d’assemblée. 
Quand il se trouvait que deux hommes partageaient la même chefferie (« goðorð »), 
alors seulement un des deux occupait la chaire. Ce comité législatif pouvait agir 
au nom de l’Islande pour les affaires étrangères en établissant des traités, comme 
par exemple celui signé avec le roi de Norvège Ólafur Haraldsson (1015-1030) 
définissant les droits légaux des Islandais en Norvège 25.

24	 AM 347 fol., dans Grágás, éd. cit, Ib, § 66, p. 251 : « vm tvær þingsóknir arness þing sokn ok 
rangæinga þing sokn skal eigi kaupa ok eigi selia dyrra hundrat skarpra fiska. at .v. aurum. » 
Le poisson séché est une denrée hautement prisée lors des échanges commerciaux en 
raison de sa durée de conservation et de sa consommation annuelle, même les jours de fêtes 
religieuses. Il n’est donc pas surprenant de constater qu’il fasse l’objet de réglementations 
spéciales dans le pays.

25	 Ce traité, qui est édité sous le titre Du droit des Islandais en Norvège (Um rétt Íslendinga í 
Noregi), a été conservé dans deux rédactions manuscrites de la Grágás (Konungsbók, dans 



260

Pendant toute la période, le magistrat principal du pays était le diseur de la 
loi (« lögsögumaðr ») qui était élu comme président du comité législatif pour 
un mandat de trois ans 26. Chaque année, au « rocher de la loi » (« lögberg »), 
il devait réciter un tiers des lois de mémoire. Assister à cette cérémonie était 
obligatoire pour chaque chef. Le diseur de la loi devait également annoncer 
publiquement les émendations et les nouvelles lois votées par le comité 
législatif. Face à un problème légal difficile à résoudre, le diseur de la loi pouvait 
consulter cinq juristes (« lögmenn »), bien souvent d’anciens magistrats, ou plus 
si nécessaire. Bien que la position de diseur de la loi fût prestigieuse, elle ne 
rapportait que peu de pouvoir officiel à son possesseur. S’il prenait par exemple 
position dans le cadre d’une faide, il n’avait pas plus de pouvoir que n’importe 
quel autre individu/participant. Nous sommes peu informés sur les sélections 
de lois que le diseur de la loi récitait. Les noms des diseurs de la loi et les 
événements marquant des divers mandats ont été préservés par Ari le Savant 
jusqu’au début du xiie siècle, puis dans les sources narratives ou documentaires 
pour le reste de la période.

Fondé en 930, l’alþingi n’était pas une institution figée. Il s’agissait d’un 
centre gouvernemental dont l’évolution au cours du xe siècle servit à canaliser 
la politique et le gouvernement dans un système stable et viable. Au milieu 
des années 960, d’importantes réformes constitutionnelles furent adoptées 
et changèrent la structure de la communauté islandaise. Les réformes de la 
législation d’Úlfljótur, en usage depuis une trentaine d’années, furent misent 
à mal par une faide opposant deux puissants chefs de l’ouest de l’île : Þórður 

Grágás, Ib, éd. cit, p. 195-197 et Skinnastaðabók, dans Grágás, III, éd. cit, p. 463-466), qui 
sont également éditées par Jón Sigurðsson dans son Diplomatarium Islandicum (éd. cit., t. I, 
p. 54, 65-67), de même que dans le recueil des anciennes lois de norvège (Norges gamle 
Love indtil 1387, éd. Rudolf Keyser et P.A. Munch, Christiana, Gröndahl, 1846-1849, 3 vol., t. I, 
Norges Love ældre end Kong Magnus Haakonssöns Regjeringstiltdrædelse i 1263, p. 437-
438). Plus récemment, l’historienne et juriste Patricia Pires Boulhosa a également proposé 
une édition diplomatique de ce traité dans son ouvrage Icelanders and the Kings of Norway: 
Medieval Sagas and Legal Texts, Leiden/Boston, Brill, 2005, p. 214-215, tandis que divers 
philologues islandais, sous la conduite d’Örnolfur Thorsson, ont réédité ce traité sous une 
forme normalisée et moderne, en appendice à leur réédition de la Sturlunga saga (Sturlunga 
saga, Skýringar og fræði, éd. Örnolfur Thorsson et al., Reykjavik, Mál og menning, 2010, 
3 vol., t. III, p. 66-67).

26	 Ses prérogatives sont décrites dans le détail dans le Livre du diseur de la loi (Lögsögumannþáttr, 
dans Grágás, Ia, éd. cit, p. 208-210). Nous devons au savant Jón Sigurðsson une étude très 
complète sur les diseurs de la loi et les juristes d’Islande : « Lögsögumannatal og lögmanna 
á Íslandi [með skýringargreinum og fylgiskjölum] », dans Safn til sögu Íslands og íslenzkra 
bókmenta að fornu og nýju, Kjøbenhavn, Hið íslenzka bókmenntafjelag, 1856-1939, 6 vol., 
t. II/1, p. 1-250. Plus récemment, sur le rapport entre la tradition orale et la récitation de la 
loi, on consultera l’article innovant d’Helgi Skúli Kjartansson, « Law recital according to Old 
Icelandic law: written evidence of oral transmission? », dans Agneta Ney, Henrik Williams et 
Fredrik Charpentier Ljungqvist (dir.), Á austrvega: Saga and East Scandinavia, Gävle, Gävle 
University Press, coll. « Gävle University. Papers from the Department of Humanities and 
Social Sciences », 2009, p. 373-378. 



261

grégory cattaneo   La com
m

unauté sans royaum
e dans l’Islande m

édiévale

gellir Ólafsson, détenteur du Hvammverjagoðorð de 938 à 965, et Tungu-Oddur 
Önundarson, détenteur du Reykhyltingagoðorð de 930 à 972. Selon Ari, le 
conflit entre les chefs du Breiðafjörður et du Borgarfjörður trouve son origine 
dans un incendie qui coûta la vie à un certain Þorkell, fils de Blund-Ketill. La 
victime est parent par alliance de Þórður Gellir tandis que l’un des incendiaires 
n’est autre que le fils de Tungu-Oddur 27. Le mécanisme du conflit décrit par 
Ari le Savant fait écho aux nombreuses faides qui illustreront par la suite les 
sagas des Islandais :

Une grave contestation s’éleva à l’assemblée entre Þórður gellir, fils d’Óláfur 
feilan du Breiðafjörður et Oddur, appelé aussi Tungu-Oddur, qui était du 
Borgarfjörður […]. Les incendiaires furent d’abord traduits devant l’assemblée 
qui se tenait dans le Borgarfjörður, à l’endroit qui reçut ensuite le nom de 
Þingnes. Il était alors de coutume que les affaires de meurtre fussent jugées 
par l’assemblée la plus proche du lieu du crime. Mais là, ils s’affrontèrent et 
la séance ne put être tenue en accord avec les lois. Dans le camp de Þórður 
gellir, Þórólfur refur, frère d’Álfur des Dalir succomba. Alors l’affaire fut portée 
devant l’Assemblée générale et là, ils s’affrontèrent de nouveau jusqu’à ce que des 
hommes d’Oddur périssent. Hœnsa-Þórir, avec plusieurs de ceux qui avaient 
participé à l’incendie, furent mis hors-la-loi et tués plus tard. Ensuite, Þórður 
gellir prononça un discours au rocher de la loi [lögberg], afin de faire ressortir les 
inconvénients qu’il y avait à recourir à une assemblée étrangère pour les crimes et 
les injustices subies. Il exposa les difficultés qu’il avait rencontrées avant d’avoir 

27	 Si l’événement de l’incendie est corroboré par d’autres sources, quelques-unes divergent 
sur l’identité de la victime. En effet, en accord avec l’Íslendingabók, une version moderne de 
la Landnámabók, la Þórðarbók, mentionne que Þorkell fils de Blund-Ketill aurait été brûlé 
(Skarðsárbók. Landnámabók Björns Jónssonar á Skarðsá, éd. Jakob Benediktsson, Reykjavik, 
coll. « Rit Handritastofnunar Íslands », 1958, p. 28). Une seconde tradition identifie la victime 
comme étant Blund-Ketill lui-même. Voir par exemple la Hænsa-Þóris saga (Borgfirðinga 
sögur. Hænsa-Þóris saga […], éd. Sigurður Nordal et Guðni Jónsson, Reykjavik, Hið íslenzka 
fornritafélag, Íslenzk fornrit, 3, 1938, chap. 9-15, p. 24-42) mais également deux rédactions 
médiévales de la Landnámabók, comme données dans les leçons de la Sturlubók et de la 
Hauksbók (Landnámabók, éd. cit, S 37, p. 75, S 46/H 34, p. 85). Les spécialistes tendent à 
interpréter les divers témoignages corroborés par les sources narratives et annalistiques, 
comme une illustration de traditions divergentes de ce même événement, qui auraient 
été préservées au cours des siècles indépendamment les unes des autres. Voir, à ce sujet, 
l’introduction de la Hænsa-Þóris saga, rédigée par les soins de Sigurður Nordal et Guðni 
Jónsson (éd. cit., p. XVI-XVIII) et l’étude de Jónas Kristjánsson, « Annálar og Íslendingasögur », 
Gripla, 4, 1980, p. 299-300). À l’exception des Oddverjaannáll, toutes les annales islandaises 
traitant de la période mentionnent l’événement qu’elles nomment, en accord avec la seconde 
tradition, « incendie de Blund-Ketill » et datent de 962 (Islandske Annaler indtil 1578, 
éd. Gustav Storm, Christiana, Kjeldeskriftfondet, 1888, Annales Reseniani, p. 15 : « Brenna 
Blund keitils » ; Annales vetustissimi, p. 47 : « Brenna BIvnd ketils » ; Annales regii, p. 104 : 
« Blvnndketils brenna » ; Skálholts annáll, p. 177 : « Brenna Blvndketils » ; Lögmans annáll, 
p. 248 : « Blunkels brenna » ; Gottskálks annáll, p. 315 : « Blund ketils brenna aa Islandi ».) 



262

pu obtenir justice et déclara que, si l’on ne remédiait point à la situation, il en 
résulterait pour les uns comme pour les autres les plus graves conséquences 28.

L’affaire laisse supposer que l’alþingi ancien ne possédait pas de tribunaux de 
justice. Ces derniers étaient établis de manière locale et tenus par les premiers 
colons et leurs descendants qui les ont à partir de 930 incorporés au sein des 
assemblées locales, qui continuaient pour la plupart les anciennes assemblées. Il 
est admis par les historiens que douze assemblées régionales existaient au milieu du 
xe siècle, même si l’archéologie laisse entendre que d’autres pouvaient se tenir, mais 
de manière temporaire 29. Toutefois, les tribunaux locaux se montraient parfois 
incapables de contenir la violence entre les membres d’une même assemblée de 
printemps ou d’une assemblée voisine. En réponse à la contestation qui opposa les 
deux chefs de l’ouest, l’alþingi décida de réorganiser le système juridique islandais 
en établissant un système de tribunaux à l’Assemblée générale qui permettrait 
de réguler les faides. Cette réforme témoigne d’une réelle cohésion à l’échelle 
du pays. L’ancienne loi voulait en effet qu’un cas de meurtre soit traduit devant 
l’assemblée la plus proche du lieu du crime. Si cette situation pouvait fonctionner 

28	 Íslendingabók, éd. cit, chap. 5, p. 12. Sur les tribunaux de quartiers, qui reprendraient la 
fonction juridique des assemblées de quartier, on consultera l’étude, quelque peu oubliée 
aujourd’hui, d’Ólafur Lárusson, « Nokkrar athugasemdir um fjórðungaþingin », Árbók Hins 
íslenzka fornleifafélags 1925-1926, 1926, p. 4-17 ainsi que celle de Guðmundur Ólafsson, 
« Rannsóknir á hinum fornu héraðsþingum », dans Erindi og greinar VI, Reykjavik, Félag 
áhugamanna um réttarsögu, 1984, p. 1-48. Le fonctionnement de ces tribunaux de quartiers 
est développé à quatre reprises dans la rédaction de la Kónungsbók, essentiellement dans le 
Þingskapaþáttr (cf. Grágás, Ia, éd. cit, § 20-22, p. 38-42 ; § 41, p. 72-73 ; § 58, p. 101) et dans 
Du traitement du crime (Vigslóði), troisième livre de cette rédaction de la Grágás (voir éd. cit, 
§ 99, p. 175). 

29	 En combinant les informations disponibles, à la fois dans les sources écrites, les rapports 
d’antiquaires et les récentes recherches archéologiques, nous aboutissons à cette 
liste (qui se veut exhaustive) des assemblées locales, avec dans l’Est : Sunnudalsþing, 
Krakalækjarþing, Þingmúli, Hrjótavatn, Lambanesþing, Freysnes, Skaftafell, Skaftafellsþing, 
Flaga, Leiðvöllur ; au Sud : Þingholt, Þingskálaþing, Árnesþing, Hvítanes, Laugatorfa, 
Þingvöllur, Þingnes, Kjalarnesþing ; dans l’Ouest : Þverárþing, Þingnes, Þinghóll, Búðahamar, 
Þórsnesþing, Þorskafjarðarþing, Valseyri, Þingeyri ; au Nord : Húnavatnsþing, Hegranesþing, 
Vaðlaþing, Leiðarnes, Fjósatunguþing, Þingeyjarþing, Leiðarhóll et enfin Skuldaþingsey. 
Voir pour les travaux des antiquaires les études de Sveinbjörn Rafnsson, Frásögur um 
Fornaldarleifar 1817-1823, Reykjavik, Stofnun Árna Magnússonar, 1983 t. I-II et d’Adolf 
Friðriksson, Sagas and Popular Antiquarianism in Icelandic Archaeology, Avebury, Aldershot, 
1994. Au sujet des avancées de l’archéologie islandaise et des dernières découvertes, on 
consultera l’imposante stand der Forschung à usage des historiens d’Adolf Friðriksson 
et Orri Vésteinsson, « Dómhringa saga. Grein um fornleifaskýringar », Saga, 30, 1992, 
p. 7-79 ; mais aussi le rapport de fouilles dirigé par Adolf Friðriksson (dir.), Þinghald til forna. 
Framvinduskýrsla 2002, Reykjavik, Fornleifastofnun Íslands, FS183-02142, 2002 et enfin 
l’article portant sur une découverte relativement récente d’Orri Vésteinn, Árni Einarsson 
et Magnús Á. Sigurgeirsson, « A new assembly site in Skuldaþingsey, NE-Iceland », dans 
Garðar Guðmundsson (dir.), Current Issues in Nordic Archaeology. Proceedings of the 
21st Conference of Nordic Archaeologists, September 6th-9th 2001, Akureyri, Society of 
Icelandic Archaeologists, 2004, p. 171-179. 



263

grégory cattaneo   La com
m

unauté sans royaum
e dans l’Islande m

édiévale

avec des individus résidant dans une même zone d’assemblée, elle s’avérait partiale 
lorsqu’un prévenu étranger à la région voulait faire valoir ses droits à l’assemblée 
de sa victime. Ainsi, l’alþingi reprend dans le cadre de son propre tribunal la 
fonction judiciaire et fait voter aux membres du comité législatif la création de 
quatre tribunaux de quartier (sing. fjórðungsdómr ; pl. fjórðungsdómar, substantif 
construit à partir de dómr : le tribunal) distincts et indépendants les uns des 
autres 30. Chacun de ces tribunaux avait pour tâche de traiter des affaires relevant 
de chaque quartier. Le tribunal se composait de trente-six membres élus par les 
goðar lors des diverses assemblées de printemps du pays. Ils étaient répartis en 
groupes de neuf dans les quatre nouvelles cours de justice. Il est même précisé 
que six juges devaient être présents lors des procès pour qu’un verdict puisse 
être rendu. Ces tribunaux se composaient chaque année et correspondaient à 
des tribunaux de première instance. Cela signifie que des individus de chaque 
quartier pouvaient intenter des actions légales à l’Assemblée générale au lieu de 
se limiter aux assemblées de printemps, sous la condition que cette affaire ait un 
enjeu important, dépassant les querelles de voisinage. Les tribunaux de quartier 
servaient également de cours d’appel : une affaire qui avait abouti à une impasse à 
l’issue de l’assemblée de printemps pouvait être déférée au tribunal de ce quartier 
qui se tenait à l’Assemblée générale. Si le pouvoir législatif était ainsi aux mains 
des goðorðsmenn siégeant au comité législatif, le pouvoir judiciaire était aux mains 
des juges siégeant aux tribunaux de l’Assemblée générale. L’alþingi diffère ainsi 
de l’assemblée de Gula qui ne possède qu’une seule institution aux pouvoirs 
judiciaires et législatifs où siègent trente-six membres 31. 

La division de l’Islande en quartiers entraîna la création de trois goðorð 
supplémentaires, montant leur chiffre à trente-neuf. Les quartiers de l’Ouest, du 
Sud et de l’Est tenaient trois assemblées de printemps, chacune sous le contrôle de 
trois chefs, pour un total de neuf chefferies représentées aux assemblées de chaque 
quartier. Dans le quartier nord, une quatrième assemblée de printemps fut créée 
afin de satisfaire aux conditions géographiques aux besoins des habitants de cette 
région, la plus peuplée de l’île. Ari nous apprend au sujet de ce développement :

30	 Soulignons que le Livre des procédures d’assemblée commence ainsi : « Il est prescrit dans nos 
lois que nous devons avoir quatre tribunaux de quartiers » (Þingskapaþáttr dans Grágás, Ia, éd. 
cit, § 20, p. 38 et suiv. : « Þat er mællt i logvm vorvm. at ver scolom .iiij. eiga fiorþvngs doma. »)

31	 Pour Konrad Maurer, l’absence de d’informations sur le tribunal de l’Assemblée générale 
avant 965, date à laquelle il fut remplacé par des tribunaux de quartiers suggérerait l’absence 
d’une telle institution dans la Loi d’Ulfljótur (Die Entstehung des isländischen Staats und 
seiner Verfassung, München, Christian Kaiser, 1852, p. 150). Ainsi, pour lui, l’Islande de la 
Loi d’Ulfljótur serait plus proche de l’organisation proposée par la Loi de l’assemblé de Gula, 
où le comité législatif possédait également un pouvoir judiciaire. Cette théorie a été mise à 
mal par Vilhjálmur Finsen qui, s’appuyant sur le texte juridique, a démontré que l’existence 
du tribunal de l’Assemblée générale existait dès sa fondation en 930 (Om den oprindelige 
Ordning af nogle af den islandske Fristats Institutioner, op. cit., p. 92-96). 



264

Alors le pays fut divisé en quartiers, afin que dans chaque quartier il y eut trois 
assemblées devant lesquels les participants à l’assemblée devaient traiter leurs 
affaires judiciaires, à l’exception du Quartier du nord où il y en eut quatre car 
les gens du nord ne parvenaient pas à se mettre d’accord. Ceux qui vivaient dans 
le nord de l’Eyjafjörður ne désiraient pas assister à l’assemblée là-bas et ceux 
qui vivaient dans l’ouest du Skagafjörður ne voulaient pas se déplacer là-bas 32.

Le quartier du Nord comportait ainsi douze goðar, qui toutefois n’étaient 
pas en mesure de nommer des juges dans les tribunaux de quartier. Afin de 
maintenir l’équilibre du pouvoir entre les quartiers à l’Assemblée générale, 
le titre de goði fut conféré à trois nouveaux chefs de chacun des trois autres 
quartiers, amenant le nombre total de goðar à quarante-huit. Ces neuf nouveaux 
goðar siégeaient à l’assemblée législative, mais ne pouvaient pas nommer des 
juges aux tribunaux de quartier ou encore prendre part aux assemblées locales 
en tant que chefs. Par ces mesures, les Islandais, après une période d’essai de 
trois décennies, remédièrent aux insuffisances les plus sérieuses de ce système 
de gouvernement original. La présence d’un système législatif si extensif ne 
signifiait pas que toutes les disputes étaient résolues au tribunal. La plupart, 
voire la majorité, échappaient au système des tribunaux et passaient dans la 
sphère privée où les chefs occupaient la place principale. Dans une dispute, si 
une solution privée et négociée ne pouvait être atteinte entre deux parties, alors 
une des parties pouvait se tourner vers les tribunaux de justice. Dans ce cas-là, 
une troisième partie se mêlait de l’affaire afin de trouver des conciliations. Les 
sagas nous offrent souvent des cas issus de disputes difficiles à résoudre ou de 
faides escaladant, mais la plupart des réconciliations étaient d’ordre routinier 
et d’intérêt moindre pour la narration d’une saga.

GOÐAR, ÞINGMENN ET GOÐORÐ : UNE COMMUNAUTÉ DES ÉLITES

Le système de l’Assemblée générale qui émergea au xe siècle transforma 
l’Islande en une communauté légale. Un groupe représentatif avait pour 
obligation de mettre fin aux faides et autres conflits de société de manière 
pacifique et selon des solutions en accord avec les codes juridiques. Les goðar 
et leur noyaux de partisans formait le groupe principal au sein de ce monde 
définit politiquement et légalement. Du xe au milieu du xiie siècle, les goðar 
n’étaient pas des seigneurs territoriaux, mais plus des chefs à la tête de groupes 

32	 Íslendingabók, éd. cit, chap. 5, p. 12. La fin du passage omet de nommer les assemblées 
du Nord présentes avant la loi de Gellir. Nous savons qu’après 962 et l’établissement des 
quartiers, le Nord comptera comme assemblées locales l’Húnavatnsþing, l’Hegranesþing, le 
Vaðlaþing et le [Þing-] Eyjarþing. 



265

grégory cattaneo   La com
m

unauté sans royaum
e dans l’Islande m

édiévale

de paysans propriétaires libres (« bændur »). Une clause de la Grágás stipule 
même que ces derniers avaient le droit de choisir le chef et le groupe d’assemblée 
à qui faire allégeance. En illustration de ce concept d’autorité non-territoriale, le 
Livre des procédures d’assemblée écrit : « Un homme doit se déclarer en assemblée 
avec le goði qu’il souhaite. Le goði et lui doivent alors nommer des témoins 
pour confirmer qu’il dit bien qu’il rejoint son groupe d’assemblée, avec sa 
famille, sa maisonnée et son bien, et que les autres l’acceptent 33. » La demande 
d’alliance doit être présentée devant une assemblée, laissée au choix du futur 
homme d’assemblée : « Un homme doit se déclarer en assemblée avec le goði 
qu’il souhaite soit à l’Assemblée générale, soit à l’assemblée de printemps 34. » 
Ainsi, les paysans propriétaires choisissaient leurs chefs parmi les divers goðar 
qui étaient en compétition dans un même quartier. La frontière existante 
entre les goðar et les gros propriétaires fonciers n’était pas, jusqu’au tournant 
du xiie siècle, si grande. En utilisant la terminologie de l’anthropologie, on 
pourrait parler pour cette élite rurale de « grands hommes » ou big men. Les 
goðar entretenait leur clientèle par le biais de cadeaux et autres marques de 
munificence comme les banquets. Ces échanges témoignent du second aspect 
de cette relation : le paysan-propriétaire n’était pas lié ad vitam æternam à son 
goði et pouvait, en théorie, changer d’allégeance s’il le souhaitait :

Si un homme souhaite se déclarer hors de son groupe d’assemblée, alors il 
est prescrit par la loi qu’il le déclare lui-même à l’assemblée de printemps, s’il 
décide d’entrer en assemblée avec un autre goði, qui est un goði de cette même 
assemblée, de même s’il décide d’entrer en assemblée avec un autre goði qui 
possède un groupe d’assemblée au sein de la même zone d’assemblée. Il est 
prescrit par la loi qu’il déclare du haut tribunal du rocher de la loi de l’Assemblée 
générale, après les sessions des tribunaux, qu’il quitte le tiers de l’assemblée d’un 
chef, si le goði l’entend. Si le goði ne l’entend pas, alors il doit lui dire en personne 
et il est obligé par la loi de se déclarer hors de son groupe d’assemblée en présence 
de témoins qui agissent pour lui. Et le même jour, il doit déclarer qu’il rejoint 
le groupe d’assemblée d’un autre goði 35.

33	 L’expression « iþing með goða », que nous traduisons ici « en assemblée avec [un] chef », 
signifie que l’individu fait partie du groupe d’assemblée du chef (Þingskapaþáttr, dans 
Grágás, Ia, éd. cit, § 81, p. 137 : « Maðr scal segiaz iþing með Goða þeim er hann vill. scolo 
þeir nefna ser vatta baþir hann oc Goðinn. At þvi vætte. at hann segz þar iþing oc hiu hans oc 
bu. oc fe. en hinn tecr við. »)

34	 Ibid., p. 136-137 : « Maðr scal segia sic iþing a alþingi eða a varþingi ef hann vill. við þaN Goða 
er hann vill. »

35	 Ibid., § 83, p. 140 : « Ef maðr vill segiaz or þíngi. oc er rétt at hann segiz or avarþingi ef hann 
feR til þess Goða þing er samþingis goðe er við hiN. sva oc ef hann feR við þaN Goða iþing 
er þing á ieno sama þingmarke. Rett er hann segizc or þriþiungi Goða a alþingi at háðom 
domum at lögbergi ef Goði heyrir. Ef Goði heyrir eigi oc scal hann segia honom til enda er rétt 
at hann segizc brott með vatta fyrir honom siálfom. en iN sama dag scal hann segia sic iþing 



266

De manière réciproque, le chef pouvait mettre fin à la relation qu’il entretenait 
avec son homme d’assemblée : « Si un goði souhaite déclarer qu’un de ses 
hommes d’assemblée n’appartient plus à son groupe d’assemblée, alors il doit 
lui faire savoir durant la quinzaine précédant l’assemblée de printemps ou plus 
tôt. Et alors, il est prescrit par la loi qu’il répète cela durant l’assemblée de 
printemps 36. » Quand un chef souhaite exclure un homme d’assemblée, alors 
la session de printemps de son assemblée locale suffit. En revanche si l’homme 
d’assemblée souhaite changer de chef et rejoindre un autre groupe d’assemblée, 
alors il doit d’abord présenter son cas devant l’assemblée locale, puis l’été venu, 
annoncer cela à l’Assemblée générale, mettant un point d’honneur à ce que le 
chef l’entende devant témoins. Les clauses du Livre des procédures d’assemblée 
font en sorte que ces changements d’associations entre goði et þingmenn se 
réalisent dans la sphère légale et publique. 

L’étude minutieuse des codes juridiques islandais et des sagas nous laisse 
encore aujourd’hui dans l’incertitude quant à la nature du goðorð 37. Il s’agissait 
de quelque chose qui pouvait être possédé, vendu, offert ou hérité. Allons 

við aNan Goða. » Le tiers d’une assemblée, ou « þriðjungur », rend compte de la complexité 
des assemblées de printemps qui se déroulaient sous le contrôle de trois « goðorðsmenn ». 
Avant la réforme de 962 et la création des quartiers, trois goðorð étaient représentés dans 
chaque zone d’assemblée et dans chaque assemblée les partisans (sing. þriðjungsmaður ; 
pl. þriðjungsmenn) étaient attachés à un goðorðsmaður, formant ainsi trois groupes 
distincts. Dans cette phrase, il est donc question du « tiers d’assemblée d’un chef », c’est-à-
dire des partisans du goðorðsmaður lors d’une assemblée locale. Le tiers d’une assemblée 
(þriðjungur). Chaque assemblée de printemps se déroulait. Pour plus d’informations sur cette 
pratique, voir le Þingskapaþáttr, dans ibid., § 22, p. 40-41 ; § 23, p. 45 ; § 25, p. 50 ; § 81-84, 
p. 136-141. 

36	 Ibid., § 83, p. 141 : « Ef Goði vill segia þing maN siN abrott or þingi við sic. oc scal hann segia 
honom xiiii. nóttom fyri varþing eða meira meli. enda er rett at hann segi honom avarþingi. »

37	 Beaucoup d’études savantes ont été conduites sur le goðorð, tant par des historiens que des 
historiens du droit. Au sujet des développements institutionnels du goðorð, on consultera 
Guðmundur Hannesson, « Goðastjórn: nýtt stjórnskipulag », Eimreiðin, 35, 1929, p. 201-213 ; 
Barði Guðmundsson, « Goðorðaskipun og löggoðaættir », Skírnir, 110, 1936, p. 49-58 ; id., 
« Goðorð forn og ný », Skírnir, 111, 1937, p. 56-83 et enfin Björn Sigfússon, « Full goðorð og 
forn og heimildir frá 12. öld », Saga, 3, 1960, p. 48-75. Au sujet des goðorðsmenn, les études 
principales restent celles de Lúðvík Ingvarsson, Goðorð og goðorðsmenn, I-III, Egilsstöðum, 
[chez l’auteur], 1986-1987, de Jón Viðar Sigurðsson, Chieftains and Power in the Icelandic 
Commonwealth, trad. anglaise Jean Lundskær-Nielsen, Odense, Odense University Press, 
1999 et de Gunnar Karlsson, Goðamenning. Staða og árhif goðorðsmanna í þjóðveldi 
Íslendinga, Reykjavik, Heimskringla, Háskólaforlag Máls og menningar, 2004. En français, 
nous disposons de deux thèses en histoire du droit : celle d’Aage Gregersen, L’Islande, son 
statut à travers les âges, Paris, Librairie du Recueil Sirey, 1937 et celle de Jean-Régis Mirbeau-
Gauvin, Les Potentiores dans l’Islande médiévale, thèse de doctorat d’État en droit, présentée 
et soutenue publiquement le 6 février 1978 à l’Université de Dijon, version dactylographiée, 
publiée par le service de reproduction des thèses de l’Université des Sciences Sociales 
de Grenoble, 1978, dont une synthèse traitant du goðorð existe sous le titre « Le godord 
islandais », Revue historique du droit français et étranger, 60, 1982, p. 45-66. Ces études en 
français ne sont pas sans intérêt, mais doivent s’appréhender comme des travaux parallèles 
sur le goðorð qui ne recoupent que (trop) rarement la recherche islandaise, principalement 
à cause de la barrière linguistique. Pour une étude approfondie du goðorð et un bilan 



267

grégory cattaneo   La com
m

unauté sans royaum
e dans l’Islande m

édiévale

plus loin en affirmant que posséder un goðorð n’était pas lié à un territoire, un 
centre de pouvoir ou même une richesse. Dans une étude malheureusement 
peu reprise, l’historien Helgi Skúli Kjartansson propose une réinterprétation 
de la nature du goðorð qui ne serait pas à l’origine une unité de pouvoir, mais 
simplement le droit de siéger au comité législatif de l’Assemblée générale 38. 
Aux Þingvellir, lieu de l’alþingi, les séances des tribunaux et du comité législatif 
étaient tenus en plein air et le Livre du comité législatif explique que les membres 
de la lögrétta étaient assis sur trois bancs : « Il doit y avoir trois bancs autour du 
comité législatif, assez grands pour que quatre douzaines d’hommes s’y asseyent 
confortablement 39. » Ce passage, en apparence anodin, éclaire en réalité sur le 
fonctionnement des quarante-huit goðorð siégeant au comité législatif. Comme 
il a été vu plus haut, la réforme demandée par le chef Þórður gellir en 962 
entraîne la création de neuf nouveaux goðorð, en addition aux trente-neuf goðorð 
dits « anciens ». La suite du Livre du comité législatif explique la réalité de la 
charge de goðorðsmaður :

C’est-à-dire que les douze hommes, issus de chaque quartier, possèdent chacun 
un siège au comité législatif afin de décider des lois et des autorisations. […] Les 
douze hommes du Quartier des terres du nord, qui possèdent un siège au comité 
législatif, ont la charge des douze goðorð [de ce quartier], qui comportait quatre 
assemblées et trois goðar pour chaque assemblée. […] Mais dans tous les autres 
quartiers, les neuf hommes de chaque quartier qui possèdent un siège au comité 
législatif, ont la charge des goðorð pleiniers et anciens, qui étaient au nombre 
de trois pour chaque assemblée de printemps et qui étaient également trois 
dans chaque quartier. […] Et quoi qu’il en soit, ils doivent tous avoir avec eux 
un homme de chaque ancienne assemblée afin que douze hommes de chaque 
quartier aient un siège au comité législatif [...] Aux nominations à l’Assemblée 
générale, les pouvoirs des anciens goðorð du Quartier des terres du Nord se 
voient tous réduits d’un quart par rapport à tous les goðorð pléniers de ce pays 40.

historiographique de la question, nous renvoyons le lecteur à notre thèse : Des chefferies aux 
seigneuries : pouvoir et société dans l’Islande médiévale (930-1264).

38	 Helgi Skúli Kjartansson, Fjöldi goðorða samkvæmt Grágás: eirindi flutt á málstefnu Stofnunar 
Sigurðar Nordals 24.-26. Júlí 1988, Reykjavik, Félag áhugamanna um réttarsögu, coll. « Eirindi 
og greinar », 1989.

39	 Lögréttuþáttr, dans Grágás, Ia, éd. cit, § 117, p. 211 : « Þar scolo pallar iii. vera vmb huerfis 
lögréttona sva viðir at rumlega megi sitia ahueriom þeirra fernar tylptir manna. »

40	 Ibid., p. 211-217 : « Það eru tólf menn úr fjórðungi hverjum, er lögréttusetu eigu [...] svo að þar 
skulu ráða lögum og lofum. […] Þeir menn tólf eigu lögréttusetu úr Norðlendingafjörðungi, 
er fara með goðorð þau tólf er þar voru þar höfð, er þeir áttu þing fjögur, en goðar þrír í 
hverju þingi. […] En í öllum fjörðugum öðrum, þá eigu menn þeir níu lögréttusetu úr fjórðungi 
hverjum, er fara með goðorð full og forn, þau er þá voru þrjú í vorþingi hverju, er þing voru þrjú 
í fjórðungi hverjum þeirra þriggja. […] enda skulu þeir allir hafa með sér mann einn úr þingi 
hverju hinu forna, svo að þó eignist tólf menn lögréttusetu úr fjórðungi hverjum. […] En forn 



268

Le goðorð permet donc à des représentants des assemblées locales de siéger 
et de faire voter les lois au comité législatif. L’équilibre parfait offert par la Loi 
d’Ulfjlótur entre trois goðorð pour chaque assemblée locale, trois assemblées 
locales par quartier, neuf goðorð par quartier pour un total de trente-six goðorð 
à l’échelle du pays, semble bien éloigné de la répartition du pouvoir à l’échelle 
locale. Si le goðorð, comme les historiens veulent traditionnellement nous le faire 
croire, correspondait à une unité de pouvoir, on peut se demander comment 
il fonctionnait concrètement dans cette communauté sans royaume qu’était 
l’Islande. Comment alors croire que les Islandais furent capables de se mettre 
d’accord dans les années 920-930 sur un nombre fixe d’hommes qui détiendraient 
le pouvoir alors qu’il n’existait aucun pouvoir exécutif et coercitif dans l’île pour 
appuyer une telle décision ? L’exemple du Livre du comité législatif et le témoignage 
des sagas rendent encore plus difficile de croire que le goðorð correspondait à un 
pouvoir réel. Les sagas montrent à de nombreuses reprises que bien des chefs 
puissants ne possédaient pas de goðorð tandis que certains goðar semblaient 
n’avoir qu’une autorité restreinte dans la politique locale. Le siège au comité 
législatif, conféré par la possession d’un goðorð, n’était pas forcément une garantie 
d’influence pour le goði, du moins dans les premiers temps. Nous constatons 
toutefois que posséder un goðorð devint petit à petit un élément nécessaire dans la 
panoplie d’un chef qui espérait être pris au sérieux par ses pairs. Le goðorð relève 
donc plus du prestige et de l’autorité que du pouvoir réél.

Observons par exemple le colonisateur Þorsteinn le Blanc qui, venant de 
Norvège, s’installe dans le Vopnafjörður. La ferme de Hof appartient alors à 
Steinbjörn körtur fils de Refur « le roux », un colon de la première vague, qui 
commence à s’endetter auprès du nouvel arrivant qui fait fructifier sa propriété et 
acquiert du bien. Au final l’ancien homme important du fjord se trouve contraint 
de vendre sa propriété de Hof à son créditeur : « Þorsteinn déménagea sa propriété 
à Hof, s’acheta un goðorð et devint un très grand chef local 41. » Le Hofverjagoðorð 
acquit par Þorsteinn correspond à l’un des neufs anciens goðorð de l’est.

Ceux qui souhaitaient gagner en influence et avoir plus de visibilité à l’échelle 
régionale ou à celle du pays pouvaient considérer que posséder un goðorð était 
indispensable. Les sagas offrent des exemples où un chef sans envergure et peinant 
à s’imposer à l’échelle locale pouvait changer l’équilibre du pouvoir en obtenant 

goðorð Norðlendinga öll eru fjórðungi skerð að Alþingisnefnu við full goðorð önnur öll á landi 
hér. »

41	 Þorsteins saga hvíta, dans Íslenzk fornrit, XI, éd. cit., chap. 1, pp. 4-5 : « [...] ok fór Þorsteinn 
byggðum til Hofs ok kaupir sér goðorð ok gerisk inn mesti sveitarhöfðingi » ; voir également 
la n. 1, p. 5, dans laquelle Jón Jóhannesson explique les origines du goðorð des Hoferjar. Les 
diverses versions du récit de fondation de ce lignage issu de Þorsteinn ont été consignées 
dans les rédactions médiévales de la Landnámabók (éd. cit, p. 289, 290, 291, 336, 396 
et 397).



269

grégory cattaneo   La com
m

unauté sans royaum
e dans l’Islande m

édiévale

un goðorð, par achat ou héritage. Les sagas insistent cependant sur le fait que 
le chef devait posséder au préalable des qualités s’il voulait réussir à progresser 
dans sa quête du pouvoir en acquérant un goðorð. Quelques chefs illustrent la 
tendance inverse en s’imposant sans posséder de goðorð. La Droplaugarsonar saga 
fournit un bon exemple de la dualité du gouvernement local de part et d’autre 
de l’an mil, avec et sans goðorð. Þiðrandi Ketilsson, détenteur du goðorð de 930 
à 970, partage son bien entre ses deux fils :

Ils héritèrent du bien de leur père, mais ne parvenaient pas à s’entendre sur 
sa possession. Þorvaldur était un homme grand et fort, réservé et avare mais 
puissant dans sa région à lui. Ketill était un homme enjoué et un grand avocat. 
Ils divisèrent le bien entre eux : Þorvaldur reçut Arneiðarstaðir [= « demeure 
paternelle »] tandis que Ketill reçut le goðorð, habita à Njarðvík et fut un 
grand chef 42.

Le premier a des qualités louables pour la gestion de l’exploitation paternelle 
en économisant et cela lui permet de conserver l’assise et l’influence territoriale 
que possédait son père sur le terroir local (« í heraði heima »). Le second présente 
quant à lui deux qualités nécessaires à la charge de goðorðsmaður : il est avenant 
et doué dans les affaires juridiques. Ces qualités lui permettent tout d’abord 
de s’assurer une clientèle d’hommes d’assemblée liés à sa personne grâce aux 
marques de sympathie et de générosité dont il fait preuve, puis de défendre 
en retour leurs intérêts lors des assemblées. Ainsi, la saga insiste bien sur le fait 
qu’en plus d’être un détenteur de goðorð, ses qualités font de lui un grand chef 
(« mikill höfðingi »). Remarquons l’importance des mots du texte, qui n’utilise 
pas les termes goðorðsmaður ou goðorð, mais höfðingi pour décrire le pouvoir que 
Ketill exerce à localement. Nous comprenons malgré tout que le goðorð qu’il 
hérite de son père, associé à ses qualités personnelles, est à l’origine de son succès. 
La relation entre le goði et ses þingmenn reposait sur la réalité de la politique 
locale. En effet on mesurait le pouvoir d’un chef au nombre des suivants qu’il 
pouvait acquérir et entretenir. Sans partisans, un chef ne pouvait gagner le 
respect des autres chefs et des habitants de sa région. Nous comprenons mieux la 
complexité du Livre des procédures d’assemblée qui décrit dans le détail les droits 

42	 Droplaugarsonar saga, dans Austfirðinga sögur [...], éd. Jón Jóhannesson, Reykjavik, Hið 
íslenzka fornritafélag, Íslenzk fornrit, 11, 1950, chap. 2, p. 141 : « Þeir tóku fé eptir föður sinn 
ok máttu enga stund saman eiga. Þorvaldr var mikill maðr ok sterkr, fálátr ok fastnæmr ok 
ríkr í heraði heima. Ketill var glaðr maðr ok málamaðr mikill. Þeir skiptu fé með sér, ok hafði 
Þorvaldr Arneiðarstaði, en Ketill hafði goðorð ok bjó í Njarðvík ok var mikill höfðingi. » Inédite 
en français, cette saga a la particularité de présenter l’est de l’Islande, région pour laquelle 
nous ne disposons que de quelques sources, éditées pour l’essentiel dans ce volume de la 
collection Íslenzk fornrit, consacré aux sagas se déroulant dans les fjords de l’Est. Le goðorð 
en question dans l’extrait est celui « des descendants de Þrymur » ou Þrymlingagoðorð, qui 
deviendra à partir de Ketill le « goðorð des gens de Njarðvík » ou Njarðvíkingagoðorð.



270

d’un homme d’assemblée à choisir son chef de même que les efforts que fait ce 
dernier pour s’attacher un grand nombre de suivants.

L’assemblée de printemps et l’Assemblée générale deviennent les lieux où ces 
alliances privées sont présentées devant la communauté des hommes libres. 
La pratique, ainsi qu’elle est illustrée dans les sagas des Islandais, montre 
toutefois que l’apparente liberté qu’avait un paysan propriétaire à changer de 
chef était limitée par les traditions de loyautés personnelles ou familiales, de 
même que par des considérations d’ordre pratique, comme le lieu de résidence 
d’un paysan-propriétaire et celui d’un chef, qui appartenaient bien souvent 
au même voisinage. Les exemples dont nous disposons confirment que seuls 
les propriétaires les plus éminents et riches pouvaient se permettre de changer 
d’allégeance s’ils n’étaient pas satisfaits de leur chef. À l’époque des seigneuries 
régionales, aux xiie-xiiie siècles, la chronique de la Sturlunga saga fait état de 
cas extrêmes où des paysans-propriétaires révoltés quittent leurs anciennes 
allégeances en déménageant dans d’autres régions.

En observant les institutions des þing et des goðorð fondées par les Islandais au 
cours du xe siècle, nous constatons que ce système était loin d’être un modèle 
de démocratie. Le « peuple » de la communauté prenant véritablement part aux 
assemblées ne représentait pas la majorité de la population. Les participants, 
assez aisés pour quitter leurs demeures chaque année, pour voyager dans un 
pays peu praticable, pour assister aux sessions estivales de l’Assemblée générale 
appartiennent bien à l’élite islandaise. Du xe au xiie siècle, les tribunaux islandais 
qui fonctionnaient au sein de l’Assemblée générale révélaient que cette société 
désirait que les parties plaignantes trouvent des solutions aux conflits. Ces solutions 
devaient être acceptées et approuvées publiquement par le système de l’Assemblée 
générale. Les tribunaux locaux et ceux de l’Assemblée générale offraient aux chefs 
islandais un frein à leurs ambitions. Ils se tenaient au centre de la vie politique et 
gouvernementale de l’Islande et certains chefs locaux y trouvaient un moyen de 
prouver leur valeur et leur réputation à l’échelle du pays. De manière générale, les 
événements qui eurent lieu lors des sessions de l’alþingi reflètent le climat politique 
du pays et parce que les solutions reposaient sur un accord, elles apportaient une 
résolution viable à des problèmes qui auraient pu autrement troubler l’ordre de 
cette société. Les paysans propriétaires et les chefs s’y rencontraient pour régler 
leurs différends, pour entretenir leurs réseaux d’influences, et pour protéger les 
intérêts des individus qu’ils défendaient et représentaient. 

La communauté islandaise fonctionna sans roi de la fondation des premières 
institutions vers 930 jusqu’au milieu du xiiie siècle. Le 29 juillet 1247, 
Guillaume  de Modène, légat du pape Innocent IV pour les régions 
septentrionales de la Chrétienté et cardinal évêque de Sabine, sacre le roi de 



271

grégory cattaneo   La com
m

unauté sans royaum
e dans l’Islande m

édiévale

Norvège Hákon Hákonarsson dit le Vieux, à Bergen. En observant la diffusion 
de la chrétienté en terres nordiques, le légat aura cette réaction au sujet de 
l’Islande, rapportée par l’historien islandais Sturla Þórðarson dans son Histoire 
du roi Hakon (Hákonar saga Hakonarsson) : « Ensuite il fut décidé à propos de 
l’Islande, selon l’avis du cardinal, que le peuple qui y habite devienne sujet du 
roi de Norvège Hákon, puisqu’il [= le cardinal] estimait inapproprié qu’un pays 
ne soit pas sous la tutelle d’un roi, quel qu’il soit, comme tous les autres dans 
le monde 43. » Cette directive ne laissa pas le roi Hákon de marbre puisqu’elle 
offrait le soutien de l’Église à la politique extérieure expansionniste qu’il 
conduisait depuis les années 1220. Ainsi, en 1264, les Islandais se soumettent 
à la couronne norvégienne et deviennent un pays tributaire (skattland) du 
royaume de Norvège.

ANNEXES

Annexe 1 : Calendrier des procédures conduites à l’Assemblée générale (xe-xiie siècle)

Calendrier des procédures conduites à l’Assemblée générale (alþingi)
jeudi 18-24 juin L’assemblée se rassemble au milieu de l’été, le jour de Þórr. Arrivée des chefs avant 

20h30. L’allsherjargoði sanctifie l’alþingi. 
vendredi 19-25 juin Arrivée du diseur de la loi qui annonce les procédures de l’alþingi. On nomme les 

juges des tribunaux de quartier. Les chefs placent les juges qu’ils ont choisis sur 
l’Hamraskarð.

samedi 20-26 juin Les juges sont disponibles pour les procès jusqu’au lever du soleil le dimanche (vers 
2 h). Présentation au rocher de la loi de tous les procès devant être transférés aux 
tribunaux de quartier. On sonne la cloche, une procession descend du rocher de 
la loi et déménage les tribunaux pour que les juges puissent y officier au plus tard 
à 13 h 30 (= « quand le soleil arrive à un point précis sur la berge occidentale de 
la [rivière] Almannagjá »). Le diseur de la loi décide de l’emplacement de chaque 
tribunal.

dimanche 21-27 juin Les procès se poursuivent. Première séance du comité législatif.
lundi 22-28 juin Les tribunaux continuent à entendre des affaires (jusqu’à 13 h 30). Procession 

au rocher de la loi du diseur de la loi, des chefs, des juges et des hommes qui 
conduisent les affaires.

mercredi 24-30 juin Paiements des dettes officielles ou personnelles. Dans le cimetière de l’église du 
paysan-propriétaire local. Une partie de ces amendes servaient à financer le diseur 
de la loi.

dimanche 28 juin / 
4 juillet

Deuxième séance du comité législatif.

mercredi 2-8 juillet Dernière séance du comité législatif. Prorogation de l’assemblée par l’allsherjargoði. 
Annonce des acquittements. Époque chrétienne : changements dans le calendrier.

43	 Hákonar saga II [...], éd. Þorleifur Hauksson, Sverrir Jakobsson et Tor Ulset, Reykjavik, Hið 
íslenzka fornritafélag, Íslenzk fornrit, 31-32, 2013, p. 136 : « Þá var ok sú skipan ger til Íslands 
með ráði kardinála at sú þjóð er þar byggði þjónaði til Hákonar konungs, því at hann kallaði þat 
ósannligt at land þat þjónaði eigi undir einhvern konung sem öll önnur í veröldinni. » L’épithète 
norrois ósannligt correspond aux termes óhæfilegt, ótilhlýdilegt en islandais moderne, qui 
renvoient tous deux à la notion d’inapproprié, d’inconvenant, d’indécent et d’impropre.



272

Annexe 2 : Þing et goðorð (xe-xiie siècle)

Les chefferies et les assemblées locales (xe-xiie siècle)



com
m

unitas regni  •   sup  •   2020

273

LA CRÉATION D’UNE COMMUNITAS REGNI EN SUÈDE 
(XIIIe‑XIVe SIÈCLES)

Corinne Péneau 
Université Paris-Est, CRHEC (ÉA 4392)

L’expression latine communitas regni est rarement utilisée en Suède, mais elle 
n’en est pas moins connue : elle apparaît sous cette forme lors de la révolte contre 
le roi Birger, en particulier dans un document du 8 juillet 1319, lorsque les 
révoltés triomphants choisissent un nouveau roi, le très jeune Magnus Eriksson, 
et se déclarent responsables de la destinée du royaume jusqu’à sa majorité. Le 
document, traditionnellement appelé dans l’historiographie suédoise « Charte 
des libertés », souligne en particulier l’interdiction de lever de nouveaux 
impôts sans le consentement de la « communauté du royaume » 1. Le substantif 
communitas est généralement traduit en suédois par le terme almänninger. Ce 
mot sert alors principalement à désigner tous les habitants d’un lieu précis. 
Ainsi, dans une charte du roi Magnus Ladulås qui confirme, le 28 avril 1280, 
le don d’une partie des dîmes locales en faveur de l’hôpital de Skänninge, il 
est précisé que « a singulis communitatis incolis, que almenning dicitur, præfato 
hospitali tertia pars decimi pauperum integraliter reddatur » [« que de chaque 
communauté d’habitants, que l’on appelle almenning, soit rendu en totalité 
un tiers des dîmes au dit hôpital »] 2. Mais on voit apparaître un autre mot, 
almoghe, qui a le même sens à l’origine, mais qui traduit de façon plus claire 
la notion de communitas regni en particulier dans la loi 3. Son emploi révèle la 
même ambiguïté que l’expression latine, puisqu’il peut désigner l’ensemble des 
habitants ou seulement les groupes non-privilégiés. Le terme, inconnu dans les 
lois des provinces, fait son apparition en 1335 dans un texte législatif, qui met 

1	 Voir une traduction complète du document à la fin de l’article. Le texte original a été publié 
dans Diplomatarium suecanum, Stockholm, Norstedt, 1829-, t. III, n° 2199, p. 411-412.

2	 La charte est connue grâce au vidimus de 1354 : voir ibid., t. VI/3, n° 4990, p. 471-472.
3	 Voir les articles « almänninger » et « almoghe » dans Knut Fredrik Söderwall, Ordbok öfver 

svenska medeltids-språket, Lund, Gleerup, 1884-1918, 3 vol., et Carl Johan Schlyter, Corpus 
iuris sueo-gotorum antiqui Samling af Sweriges gamla lagar, Stockholm, Z. Haeggström, 
1827-1877, 13 vol., t. XIII, Ordbok till Samlingen af Sweriges Gamla Lagar (disponibles à 
l’adresse http://spraakbanken.gu.se/fsvldb/, consulté le 19 septembre 2015). 



274

au point de façon précise l’élection du roi et qui s’inscrit explicitement dans la 
continuité de la « Charte des libertés » 4. 

Pour saisir l’émergence de la notion et comprendre ce qu’elle révèle, il faut 
rappeler le contexte particulier du royaume électif suédois : l’élection du roi, qui 
relève selon la loi de tous les Suédois, rassemble en un seul lieu des délégations 
grâce auxquelles la communauté devient une réalité qui se donne à voir. Cette 
unité du royaume, visible de manière irrégulière, permet au pouvoir d’être 
transmis, non pas de roi en roi, mais de la communauté, détentrice de tout 
pouvoir en tant que source de la loi, au nouveau roi. Donner aux habitants 
du royaume le sentiment de faire partie d’une communauté exige des fictions, 
fiction de la représentation d’une totalité, mais aussi fiction d’une unité 
sociale qui expose de manière ordonnée des divisions, et donc les conforte. Si 
la notion de communitas regni apparaît en Angleterre liée à l’émergence d’un 
Parlement 5, l’exemple suédois permet de montrer que ce n’est pas le processus 
d’institutionnalisation d’un Parlement qui permet l’essor d’une fiction 
communautaire, mais qu’un dialogue semblable, parfois une même forme de 
confrontation avec le pouvoir royal en est la source 6. 

Le tournant des xiiie et xive siècles apparaît comme le moment de formation, 
en parallèle avec la rédaction de la loi élective, de la notion de communauté 
dans son sens politique et abstrait : l’ensemble des habitants – ou du moins les 
propriétaires du royaume, privilégiés ou non – se font entendre à travers la fiction 
de leur représentation en un même lieu pour l’élection du roi. L’événement est 
rare et le lieu, Mora Sten, ne fait l’objet d’aucun aménagement spécifique, sans 
doute pour entretenir le mythe d’une grande ancienneté de la pratique élective 
dans cette prairie située au sud d’Uppsala 7. Mais c’est à partir de ce lieu, de 
l’attachement à la pratique élective, que se déploie un discours politique sur 
le choix fait par les Suédois et le serment prêté par le roi à l’occasion de son 

4	 Ce texte est souvent appelé « Ordonnance sur l’élection » dans l’historiographie suédoise : 
Södermannalagen efter cod. Havn. Ny Kgl. Saml.4:o. N:o 2237, éd. Karl Henrik Karlsson, 
Stockholm, Norstedt, 1904, p. 26-33.

5	 Voir la mise au point récente de Michel Hébert, Parlementer au Moyen Âge. Assemblées 
représentatives et échanges politiques en Europe occidentale à la fin du Moyen Âge, Paris, 
De Boccard, 2014, p. 74-75 et 257-259.

6	 Sur l’institutionnalisation du Parlement suédois, comprenant quatre états, au début 
du xvie siècle, voir Herman Schück, « Riksdagen framväxt: tiden intill 1611 », dans 
Herman Schück (dir.), Riksdagen genom tiderna, Stockholm, Sveriges Riksdag, 1985, p. 7-58 
(traduction anglaise : « Sweden’s early parliamentary institutions from the thirteenth century 
to 1611 », dans Michael F. Metcalf [dir.], The Riksda: A History of the Swedish Parliament, New 
York, St. Martin’s Press, 1987, p. 5-60).

7	 Plusieurs textes des xive et xve siècles soulignent que Mora est le lieu d’élection des rois 
depuis des temps immémoriaux : sur l’élaboration de ce mythe, voir Elsa Sjöholm, Sveriges 
Medeltidslagar: europeisk rättstradition i politisk omvandling, Stockholm/Lund, Institutet 
för rättshistorisk forskning, 1988, p. 296-298.



275

corinne péneau   La création d’une com
m

unitas regni en S
uède

élection. Afin d’en saisir les étapes et d’en montrer les enjeux, il convient tout 
d’abord de présenter rapidement la manière de désigner les acteurs politiques 
du royaume dans le plus vieux recueil de lois conservé en Suède, l’Ancienne 
Loi du Västergötland. Si les lois des provinces et la rédaction de la loi élective 
en 1335 fournissent des jalons importants, il faut aussi prendre en compte les 
documents qui évoquent, entre la prise de pouvoir des rois Folkungar en 1250 
et l’élection de Magnus Eriksson en 1319, les forces politiques du royaume de 
Suède, en insistant particulièrement sur le début du xive siècle, moment où 
apparaît l’expression de communitas regni dans son sens restreint. Enfin, on 
verra la manière dont la loi élective de 1335 articule les deux sens possibles du 
mot allmoghe et construit la communauté politique. 

LE RÔLE DE L’ÉLECTION ROYALE

La plus ancienne des lois suédoises, l’Ancienne Loi du Västergötland, ne désigne 
pas par un mot particulier le royaume et la communauté de ses habitants : ses 
rédacteurs ont exclusivement mis l’accent sur le Västergötland, province située 
au sud du royaume et limitrophe de la Norvège et du Danemark, et sur ses 
habitants. Comme l’a montré Thomas Lindkvist, il s’agit de la seule des lois 
suédoises à faire usage d’un nous, qui oppose les habitants du Vastergötland aussi 
bien aux étrangers qu’aux autres habitants de la Suède, ce qui est particulièrement 
visible dans le système des amendes, qui fait clairement la différence entre un 
habitant du royaume extérieur à la province et un habitant du Västergötland 8. 

La loi commence par ces mots : 

Krister ær fyrst i laghum warum þa ær cristna var oc allir cristnir konongær. böndær 
oc allir bocarlær biscupær oc allir boclærðir mæn 9.

Le Christ est premier dans notre loi, puis viennent notre foi chrétienne et tous 
les chrétiens, le roi, les propriétaires et tous les tenanciers, l’évêque et tous les 
hommes possédant la science des livres.

Un seul évêque est nommé : il s’agit de l’évêque du diocèse de Skara. On 
comprend ainsi que, si l’on excepte le roi, ne sont désignés dans ces premiers 
mots que les habitants de la province. La principale division sociale est liée à 
la terre, entre ceux qui la possèdent – les bönder – et ceux qui la louent. Au 
moment de la mise par écrit de la loi du Västergötland, il n’existe pas encore 

8	 Thomas Lindkvist, « Droit et genèse de l’État dans la Suède médiévale : royauté et 
communautés », dans Antonio Padoa-Schioppa (dir.), Justice et législation, Paris, PUF, 2000, 
p. 251-270.

9	 Corpus iuris sueo-gotorum antiqui…, éd. cit., t. I, Westgötha lagar, p. 3.



276

de privilèges pour les bönder servant le roi avec un cheval de guerre et donc pas 
de séparation entre les propriétaires qui sont soumis à l’impôt et les élites qui 
ne le sont pas. Quel que soit leur statut social, tous les propriétaires sont donc 
désignés comme bönder. La loi distingue une élite intellectuelle, celle des clercs, 
dans cette province qui fut la première à être christianisée en Suède, mais il est 
probable que l’expression « tous les hommes qui possèdent la science des livres » 
puisse plus largement désigner l’élite politique locale : une liste des lagmän, 
contenue dans l’unique manuscrit conservé de cette loi, souligne que ces laïcs, 
qui président l’assemblée du Västergötland et jouent à la fois un rôle de juges et 
de récitants, voire de rédacteurs de la loi, étaient aussi des lettrés 10. 

Ce sont tous ces hommes qui sont censés se réunir pour élire le roi ou, plus 
exactement, pour confirmer l’élection, décidée par les habitants du centre de la 
Suède (les Svear). Lorsque l’Ancienne Loi du Västergötland fut rédigée, l’élection 
du roi se trouvait, en effet, divisée en plusieurs étapes au cours d’un voyage du 
roi dans son royaume. Cette fragmentation du rituel électif, liée à la nécessité 
pour le roi de voir reconnaître son pouvoir dans l’ensemble des provinces 
de son royaume, est à l’origine de ce que les sources plus tardives nomment 
l’eriksgata (étymologiquement, « le chemin de celui qui détient le pouvoir ») 
et qui devient la deuxième (voire, dans les faits, parfois la troisième) étape de 
l’accession au pouvoir d’un nouveau roi, avant le sacre et le couronnement. 
Selon l’Ancienne Loi du Västergötland, qui est la première description connue de 
l’élection royale en Suède, le roi doit recevoir des otages, qui jouent également 
un rôle de témoins lors du passage des frontières de la province, pour certifier 
aux habitants accueillant le roi que la cérémonie s’est déroulée selon les normes 
et que l’homme qui se présente devant l’assemblée est bien le roi 11. La cérémonie 
proprement dite est décrite comme suit : 

þa skal alþragötæ þing i gen hanum næmnæ þa han til þings kombær þa skal han sic 
allum götom trolekæn sværiæ at han skal eigh ræt lægh a landi varu brytæ. þa skal 
lagmaþær. han fyrst til konungs dömæ ok siþen aþrir þer. ær han biþar 12.

L’assemblée de tous les Götar doit alors se réunir pour l’accueillir. Lorsqu’il 
arrive devant l’assemblée, il doit jurer fidélité à tous les Götar en promettant 

10	 Ivar Lindqvist, « De tre krönikorna om lagmän, kungar och biskopar. VgL IV. 14, 15 och 16 », 
dans Västgötalagen litterära bilagor – Medeltida svensk småberättelsekonst på poesi och 
prosa, Lund, Gleerup, 1941, p. 14-17. Voir Thomas Lindkvist, « The lagmän (law-speakers) 
as regional elite in medieval Västergötland », dans Tuomas M. S. Lehtonen et Élisabeth 
Mornet (dir.), Les Élites nordiques et l’Europe occidentale (xiie-xve siècle), Paris, Publications 
de la Sorbonne, 2007, p. 67-78.

11	 Gösta Hasselberg, « Eriksgata », dans Jan Granlund et Ingvar Andersson (dir.), Kulturhistoriskt 
lexikon för nordisk medeltid, Malmö, Allhem, 1956-1978, 22 vol., t. IV, col. 22-27, ici col. 24. 

12	 Corpus iuris sueo-gotorum antiqui…, éd. cit., t. I, Westgötha lagar, p. 36-37.



277

corinne péneau   La création d’une com
m

unitas regni en S
uède

qu’il n’enfreindra pas la loi propre à notre province. Alors, le lagman doit, en 
premier, le nommer roi puis inviter les autres à le faire. 

L’organe politique ayant pouvoir de faire le roi dans la province est une 
assemblée dont la première fonction est ici de défendre la loi face au roi. Le roi 
doit jurer de respecter la loi de la province : ce n’est qu’après la prestation de son 
serment qu’il est nommé roi par le lagman et par les autres participants, c’est-
à-dire qu’il est reconnu officiellement comme roi dans le Västergötland. Le roi, 
déjà désigné (ou « pris », comme le dit la loi) par les habitants du centre de la 
Suède, les Svear, ne devient donc le roi des habitants du Västergötland qu’après 
s’être soumis à leur loi par un serment. L’assemblée (ou landsting) réunit « tous 
les Götar » : il s’agit de tous les Götar de l’Ouest, ce qu’il faut comprendre, en 
théorie, comme tous les adultes mâles jouissant de leur liberté 13. Elle s’identifie 
donc au Västergötland (« notre province »), sans qu’entre en jeux une délégation 
des assemblées locales. L’idée d’une représentation n’était toutefois pas absente 
puisque les quatre otages fournis au roi étaient choisis par chacune des quatre 
subdivisions de la province 14. Nul besoin, au-delà de la fiction d’une présence de 
tous les habitants, de forger l’image d’une communauté abstraite là où s’impose 
avant tout l’idée d’une totalité. Par ailleurs, aucune trace n’est visible d’une 
communauté englobant le royaume puisque tout est fait pour proclamer la 
spécificité de la loi locale et pour rappeler que le choix fait par les habitants des 
autres provinces n’impliquait pas celui des habitants du Västergötland.

Le seul manuscrit connu de cette loi ajoute une notice historique, rédigée 
dans la première moitié du xiiie siècle et inspirée par Saxo Grammaticus, qui 
rapporte une application particulière de cet article. Il est ainsi dit à propos du 
roi Ragnvald : 

Reð a Karllæpitt at vgisllædhu; oc fore þa sæwirðningh, han giorðhe allum wæstgøtom, 
þa fek han skiæmðær døðhe. Styrðhi þa goðhær laghmaðþær Wæstrægøtllanði oc lanz 
høffdhengiær; oc waru þa allir tryggir landi sinu 15. 

Il chevaucha jusqu’à Karleby sans otage et, en raison du manque de respect qu’il 
manifesta envers tous les Västgötar, il reçut une mort honteuse. Gouvernèrent 
alors un bon lagman du Västergötland ainsi que les grands de la province et ils 
furent tous fidèles à leur province.

13	 Per Sveaas Andersen, « Ting », dans Kulturhistoriskt lexikon för nordisk medeltid, op. cit., 
t. XVIII, col. 346-359.

14	 Åke Holmbäck et Elias Wessén, Svenska Landskapslagar, Stockholm, Hugo Gebers Förlag, 
1933-1946, 5 vol., t. V, Äldre Västgötalagen, p. 119, n. 5.

15	 Ivar Lindqvist, « De tre krönikorna om lagmän, kungar och biskopar », art. cit., p. 42. 



278

Le manque de respect pour la loi est vu comme une atteinte à tous les hommes 
de la province, ce qui correspond au fait que tous les hommes libres de la 
province peuvent participer à l’assemblée (ou thing). La loi est le bien commun 
de la province, placé au-dessus des rois eux-mêmes, et c’est donc elle qui soude 
la communauté au niveau local. Notons que le lagman du Västergötland, tout 
comme l’évêque de Skara avant 1250, est élu par l’assemblée et en est donc 
l’émanation.

L’idée d’une communitas regni n’existe pas dans le recueil que nous intitulons 
l’Ancienne Loi du Västergötland. La loi décrit des assemblées provinciales, 
chargées d’élire le roi, non pas en commun, mais les unes après les autres, 
formant ainsi autant de communautés liées à la défense de leurs propres lois. 
Ces assemblées ne représentent pas les habitants de chaque province, mais 
elles sont la réunion, du moins en théorie, de tous leurs habitants. Cela ne 
signifie pas qu’il n’ait pas existé de conscience d’appartenir à un seul et même 
royaume, liée au choix d’un roi unique et commun à toutes ces provinces, mais 
cette communauté politique n’apparaît pas en tant que telle dans les sources, 
sans doute car il n’existe pas encore d’autres actes politiques véritablement 
communs 16.

La même impression de juxtaposition ressort de l’article sur l’élection du roi 
dans la Loi d’Uppland de 1296 : 

Nu þorwæ land kunung wæliæ. þa skulu þry folkland fyrstu kunung takæ. þæ ær 
tyundæ land ok attundæ land ok fiæþrundræ land. upplandæ laghman a han wiþ 
upsalir fyrst til kununx dömæ þær næst hwar laghmaþær æptir aþrum Suþærmannæ. 
östgiötæ. tyu hæræpæ. Wæstgiötæ. Nærikiæ. ok wæstmannæ. þer aghu han til krunu. 
ok kununx dömis skiliæ. landum raþæ ok riki styræ. lag at styrkiæ. ok friþ haldæ. þa 
ær han dömbdær til upsælæ öþæ 17.

Si le pays a besoin d’élire un roi, trois provinces doivent désigner le roi en premier. 
Il s’agit du Tiundaland, de l’Attundaland et du Fjädrundaland. Le lagman des 
Upplandais doit, près d’Uppsala, le premier, le nommer roi, puis, l’un après 
l’autre, chacun des lagmän des habitants du Södermanland, de l’Östergötland, 
des Tio Härad 18, du Västergötland, de Närke et du Västmanland. Ils doivent 
lui attribuer la Couronne et la royauté pour qu’il gouverne le pays, règne sur 

16	 Voir, sur ce point, les réflexions de Susan Reynolds, Kingdoms and Communities in Western 
Europe 900-1300, Oxford, Clarendon Press, 1984, p. 253-254.

17	 Corpus iuris sueo-gotorum antiqui…, éd. cit., t. III, Uplandslagen, p. 87-88.
18	 Cette province correspond à l’actuel Småland en dehors de sa frange nord qui, au Moyen Âge, 

était rattachée à l’Östergötland. Ödmården est la marche forestière qui sépare l’Uppland du 
Gästrikland et du Hälsingland. 



279

corinne péneau   La création d’une com
m

unitas regni en S
uède

le royaume, maintienne la loi et conserve la paix. Il est alors désigné pour 
l’Uppsala Öd 19.

Faut-il comprendre que les habitants des trois provinces formant l’Uppland 
se réunissent pour choisir le roi en premier, près d’Uppsala, et que le roi 
part ensuite pour les autres assemblées afin d’y être nommé par les lagmän ? 
Ou faut-il supposer une présence dans un même lieu, en Uppland, de tous 
les lagmän chargés d’agir au nom de leur province 20 ? Notons que les lagmän 
sont nommés selon l’ordre géographique de l’eriksgata, décrit immédiatement 
après cet article. L’article reste très ambigu et cette ambiguïté fut probablement 
recherchée par le pouvoir qui promulgua la loi. En effet, en 1284 et en 1304, 
les rois Magnus Ladulås et Birger Magnusson firent élire leur fils de leur vivant 
au cours de cérémonies mal connues, mais qui durent rassembler en un seul 
lieu, pour des raisons pratiques, tous les lagmän des différentes provinces. La 
loi restait donc fidèle à la tradition d’une série de nominations successives par 
les lagmän, telle qu’elle apparaît décrite dans l’Ancienne Loi du Västergötland, 
tout en rendant possible le rassemblement de ces hommes en un même lieu si 
le besoin s’en faisait sentir, en particulier si le roi que l’on souhaitait faire élire 
était encore mineur.

Un autre élément montre toutefois que les choses étaient en train de changer. 
L’essor d’une juridiction spécifiquement royale, nommée konungs räfst dans la 
Loi d’Östergötland et ræfsinga þing dans la Nouvelle loi du Västergötland, apporte 
une transformation importante quant à la valeur d’un jugement 21. Désormais, 
comme il est spécifié dans la Loi d’Uppland en cas de violation de la paix, si un 
homme est proscrit, il est expulsé d’Uppland. Mais sa proscription est valable 
dans tout le royaume et il n’est plus protégé par aucune loi 22. Le pouvoir royal 
est donc fortement unificateur pour des provinces aux lois diverses. Il est ainsi 

19	 L’expression upsala øða désigne les biens inaliénables les plus anciennement possédés par 
la Couronne. 

20	 Plusieurs interprétations contradictoires ont été depuis longtemps données de cet article 
laconique. Voir, pour la première hypothèse, qui est la plus ancienne, les synthèses proposées 
par Gunnar Bomgren, « Om konungavalet enligt medeltidslagarna », Statsvetenskap 
Tidskrift, 1926, p. 324-392, en particulier p. 368-369, et Åke Holmbäck et Elias Wessén, 
Svenska Landskapslagar, op. cit., p. 52, n. 3. La seconde hypothèse fut formulée pour la 
première fois par Emil Hildebrand, Svenska statsförfattningens historiska utveckling från 
äldsta tid till våra dagar, Stockholm, Norstedt, 1896, p. 67.

21	 Gösta Åqvist, Kungen och rätten. Studier till uppkomsten och den tidigare utvecklingen av 
kungens lagstiftningsmakt och domsrätt under medeltiden, Lund, 1989 et Mia Korpiola, 
« “The People of Sweden shall have peace”: peace legislation and royal power in later 
medieval Sweden », dans Anthony Musson (dir.), Expectations of the Law in the Middle Ages, 
Woodbridge, The Boydell Press, 2001, p. 35-51.

22	 C’est ce que précise explicitement l’article 9 du Code du roi de la Loi d’Uppland : Corpus iuris 
sueo-gotorum antique…, éd. cit., t. III, Uplandslagen, p. 93.



280

possible d’introduire une troisième interprétation : le texte n’a pas pour objet de 
fixer les modalités précises de l’élection, mais d’en donner une interprétation. 
L’élection royale crée un espace politique virtuel qui unit à travers le choix d’une 
personne des provinces aux traditions politiques et judiciaires séparées. La Loi 
d’Uppland est le premier texte connu insistant sur la signification politique de la 
cérémonie : plus que sur la délégation et sur son organisation concrète, le texte 
montre la valeur unificatrice de l’élection pour les provinces.

LES MELIORES REGNI : UNE INTÉGRATION PAR LES ÉLITES

Une institution capable d’unir des habitants venant de différentes régions 
existait bel et bien au xiiie siècle, mais elle ne concernait que les grands aristocrates 
laïcs et ecclésiastiques qui s’assemblaient à l’appel du roi. Contrairement à ce 
qui se passait à la même époque au Danemark avec l’institution du Danehov 23, 
ces rencontres n’avaient aucun lieu précis de réunion et aucune régularité. 
Le vocabulaire même utilisé pour désigner ces rencontres et les différents 
participants varie beaucoup, signe qu’aucune institution stable n’en émerge 
encore, même si, à la faveur d’un essor de la législation royale que ces assemblées 
encore informelles contribuent à renforcer, elles reçoivent un cadre plus précis, 
en particulier dans les années 1280.

En 1284, Magnus rassemble les élites du royaume pour faire élire roi son fils 
Birger 24. Autour d’un Conseil du roi composé essentiellement des évêques et 
des lagmän, émerge à cette occasion l’idée d’une cour en parlement, c’est-à‑dire 
d’un groupe de personnes spécifiquement convoquées par le roi, désignées 
comme chevaliers ou écuyers, pour discuter des affaires importantes du 
royaume 25. En 1284, sont également définis un temps de paix qui doit précéder 
et suivre la rencontre et le nombre maximal de chevaux que chaque participant 
est autorisé à prendre avec lui 26. Les historiens ont donné des noms différents 
à ces rencontres en voie d’institutionnalisation : consilium, hovdag, riksmöte. 
Herman Schück, qui s’est intéressé en 2005 à l’émergence du Conseil du roi, 

23	 Thomas Riis, Les Institutions politiques centrales du Danemark 1100-1332, Odense, Odense 
University Press, 1977.

24	 Jerker Rosén, Striden mellan Birger Magnusson och hans bröder. Studier i nordisk politisk 
historia 1302-1319, Lund, A.‑B. Gleerupska Univ.-Bokhandeln, 1939, p. 43.

25	 Hans Jägerstad, Hovdag och råd under äldre Medeltid. Den statsrättsliga utvecklingar i 
Sverige från Karl Svekerssons regering till Magnus Erikssons regeringstillträde (1160-1331), 
Stockholm, Nordiska bokhandeln, 1948, p. 95. La rencontre est désignée par le substantif 
samtalu, qui signifie « discussion ».

26	 Gabriela Bjarne Larsson, Stadgeladstiftning i senmedeltidens Sverige, Stockholm, 
Nerenius & Santérus Förlag AB, 1994, p. 29-31 et Herman Schück, Rikets råd och män: 
herredag och råd i Sverige 1280-1480, Stockholm, Kungliga Vitterhets Historie och Antikvitets 
Akademien, 2005, p. 22-27



281

corinne péneau   La création d’une com
m

unitas regni en S
uède

souligne que ce Conseil n’apparaît en tant qu’institution fermement établie 
qu’à partir des années 1280, mais qu’il existe plusieurs rencontres entre le roi 
et l’aristocratie, laïcs comme évêques. Ainsi, en 1254 sont rassemblés les « regni 
swecie sapientes », en 1257 « quamplurimi regni suethie » ou encore, en 1261, les 
« nobiles regni nostri ». Les expressions varient mais ont toutes en commun une 
limitation de la part politiquement active des habitants du royaume 27. 

L’Erikskrönika, chronique en vers rédigée au début du règne de Magnus 
Eriksson, évoque ces rencontres par le mot hov (cour), qui désigne aussi bien 
un des temps forts de la vie courtoise qu’une rencontre à forte teneur politique. 
Elle contient également des formules qui soulignent le caractère représentatif 
des élites rassemblées autour du roi, comme « rikisins men sampde allum aa » 
[« les hommes du royaume se réunirent tous »] 28. Tous ces hommes liés au roi, 
fréquentant sa cour pour des temps forts de la convivialité aristocratique comme 
les mariages ou les couronnements et répondant à son appel en cas d’affaire 
importante à traiter, forment, à en croire les documents, « le royaume ». Le roi 
et ses frères, qui possèdent le monopole de l’adoubement, créent une hiérarchie 
d’hommes qui leur sont directement liés. La mise en place de cette hiérarchie et 
de cette culture neuve s’accompagne, depuis l’arrivée au pouvoir des Folkungar 
en 1250, de la création des län, des forteresses royales servant aussi de centre de 
collecte de l’impôt sur les terres alentours et pouvant être données en fiefs non-
héréditaires à des hommes choisis par le roi. Cette pseudo-féodalité participe 
pleinement de la construction de l’appareil administratif suédois 29.

Depuis 1280 au moins, ces élites qui administrent un län pour le roi reçoivent 
d’importants privilèges : elles sont exemptées d’impôts, tout comme le sont 
ceux qui servent le roi ou ses hommes avec un cheval de guerre. Le groupe des 
propriétaires terriens se fractionne selon des critères qui font émerger une société 
divisée en états. Seule l’aristocratie, c’est-à-dire les élites liées au roi, représente le 
royaume, non pas au sens où elle aurait reçu une délégation spécifique, mais au 
sens où elle s’identifie au royaume du fait de l’influence personnelle qu’y exerce 
chacun de ses membres. Pour une part, ces hommes profitent pleinement du 
système administratif mis en place par les rois Folkungar. 

L’élite seule joue un rôle politique au niveau national. Toutefois, les lagmän 
ont pour spécificité la présidence des assemblées locales et la participation aux 

27	 Herman Schück, Rikets råd och män, op. cit., p. 20.
28	 Erikskrönikan, enligt Cod. Holm. D2 jämte avvikande läsarter ur andra handskrifter, éd. Rolf 

Pipping, Uppsala, 1963, v. 779. Pour une traduction du texte, voir Erikskrönika, Chronique 
d’Erik, première chronique rimée suédoise, trad. Corinne Péneau, Paris, Publications de la 
Sorbonne, 2005. 

29	 Birgitta Fritz, Hus, land och län. Förvaltningen i Sverige 1250-1434, 2e éd., Stockholm, 
Almqvist & Wiksell, 1992, 2 vol., t. I, p. 34-36.



282

réunions avec le roi, voire une place dans son Conseil. Mais, à partir de 1304, 
la révolte des frères du roi, les ducs Erik et Valdemar, vient changer la donne : le 
système pseudo-féodal créé pour administrer le royaume et donner une culture 
commune, chevaleresque, à l’aristocratie suédoise connaît une rupture majeure. 
Un pan entier de la structure n’est plus contrôlé par le roi et, quand ce n’est 
pas tout le royaume, des provinces entières échappent à son emprise à partir 
de 1310. Dès la révolte de ses frères, le roi tente toutefois de fortifier son pouvoir 
en demandant aux Grands du royaume de reconnaître son fils Magnus comme 
roi. Les sources qui permettent de reconstituer les événements sont ténues. Il 
semble qu’en 1303, à Uppsala, le roi ait fait reconnaître son fils Magnus, ou 
l’aîné de ses fils vivants, comme futur roi « par les ducs, les évêques, tous les 
membres du Conseil et par presque tous les plus nobles hommes du royaume ». 
Un serment fut également prêté par « omnes meliores regni » pour sceller la future 
élection. En 1304, les ducs se révoltèrent. Ils s’exilèrent au Danemark, mais le 
roi Birger obtint l’aide du roi danois, Erik Menved. Ils se rencontrèrent à la 
frontière des deux royaumes. Ce fut dans ce contexte troublé que le roi Birger 
organisa l’élection de son fils Magnus, à Fagradal dans le Småland. L’endroit était 
pour le moins étonnant, mais il s’explique sans doute par les circonstances 30. 
L’événement n’est connu que par la confirmation de l’élection, obtenue au 
moment de la réconciliation avec les ducs Erik et Valdemar, dans une charte du 
14 septembre 1305 :

Cum magnificus Princeps ac dominis noster Byrgerus Dei gratia Sveorum 
Gothorumque Rex illustris, Frater noster carissimus, nec non et Prælati ac Barones 
ceterique nobiles et Regni Sveciæ communitas universa Domicellum Magnum 
dicti Domini Regis Filium primogenitum in Regem Sveciæ concorditer elegerunt, 
nomenque ei Regium tribuerunt [...] notum facimus universis, quod Nos dictas 
electionem et nominis Regii dationem concorditer factas sponte et libere approbamus, 
et in ipsas consentimus ipsumque Domicellum Magnum in Regem Sveciæ ex nunc 
eligimus et nomen Regium sibi damus 31.

Comme le prince magnifique et notre seigneur, Birger, par la grâce de Dieu, 
illustre roi des Svear et des Götar, notre frère très aimé, les prélats, les barons et 
les autres nobles ainsi que toute la communauté du royaume de Suède élurent, 
unanimement, roi de Suède, sire Magnus, fils aîné dudit seigneur roi, et lui 
donnèrent le nom de roi, nous faisons savoir à tous, que nous reconnaissons 

30	 Jerker Rosén, Striden mellan Birger Magnusson och hans bröder, op. cit., p. 35-39 et 52. 
31	 Diplomatarium suecanum, éd. cit., n° 1480. Ce texte est également cité par Einar Carlsson, 

« Konungavalet år 1319 och dess författningshistoriska förutsättningar », Historisk Tidskrift, 
57, 1937, p. 247.



283

corinne péneau   La création d’une com
m

unitas regni en S
uède

librement et de notre plein gré lesdites élection et remise du nom de roi, faites 
dans la concorde, que nous les approuvons et que nous élisons dès aujourd’hui 
le même sire Magnus comme roi de Suède et lui donnons le nom de roi.

« Regni Sveciæ communitas universa » : il s’agit de la première apparition dans 
les sources suédoises de cette expression, mais il faut noter que la charte fut 
probablement rédigée par un secrétaire qui n’était pas suédois, car le substantif 
baron n’est pas utilisé en Suède alors qu’il est extrêmement courant en Norvège, 
d’où la supposition faite par Jerker Rosén qu’il était norvégien 32. L’expression 
communitas regni serait-elle aussi un emprunt norvégien ? Le terme y était 
connu grâce aux relations étroites que la Norvège entretenait avec l’Angleterre 
et l’Écosse 33. Quelle que soit la nouveauté de ces mots dans le contexte suédois, 
la volonté du roi est facile à percevoir : Birger ne s’est pas contenté d’un rite 
électif accompli par les seules élites. Il a cherché à élargir la base de ses soutiens 
en conviant le peuple à travers ses représentants. Peut-être a-t-il cherché à 
interpréter une loi sur l’élection encore assez vague en faisant venir à lui les 
lagmän accompagnés de quelques délégués. Ce qui ressort de la description est 
une tripartition très continentale : les clercs, les nobles, le commun peuple… 
Peut-on y lire une tentative de créer une sorte de parlement où la représentation 
de tous les groupes sociaux aurait donné une large assise à l’élection de Magnus 
Birgersson et au projet de renforcement du pouvoir royal ? L’Erikskrönika n’est 
d’aucun secours pour résoudre l’énigme : le chroniqueur ne dit pas un mot 
sur l’élection de Magnus et il se contente de dire, peut-être ironiquement, que 
la cour ne faisait que réunir la fine fleur de la noblesse et qu’y résonnaient 
tambours et trompettes… De manière assez subtile, toutefois, l’auteur souligne 
que le but de cette entrevue était d’empêcher Erik d’accéder au pouvoir 34.

La « Charte des libertés » rédigée en latin le jour même de l’élection de 
Magnus Eriksson, le 8 juillet 1319, n’est donc pas la première à évoquer la 
communitas regni dans le contexte d’une élection royale suédoise. Le document 
contient une liste de témoins qui participèrent à l’élection. Parmi les Grands 
se trouvent les lagmän, dont les noms apparaissent dans l’ordre suivant : Birger 

32	 Jerker Rosén, Striden mellan Birger Magnusson och hans bröder, op. cit., p. 53.
33	 Voir, par exemple, un document de 1290 émanant « du reaume de Escoce, e tote la commune 

de meyme cel´ reaume » (Diplomatarium norvegicum: Oldbreve til kundskab om Norges indre 
og ydre forhold, sprog, slægter, sæder, lovgivning og rettergang i middelalderen, Kristiana, 
P.T. Mallings Forlagshandel, 1849-, vol. 19, Aktstykker vedrørende Norges forbindelse med 
de brittiske øer, éd. Alexander Bugge, 1910-1914, t. I, p. 250).

34	 Erikskrönika, éd. cit., v. 2209-2212 : « hertogh Erik wille ekke tiit / for thy at konungane willo 
bade eth / Ok haffdo bade jamgerna seet / at annar skulle radha som han. » (« Le duc Erik ne 
voulut pas s’y rendre / car les rois voulaient s’entendre / et avaient tous les deux décidé / 
qu’un autre que le duc devait gouverner. »)



284

Persson, lagman d’Uppland, Lars Ulfsson, lagman du Södermanland, Bo 
Nilsson, lagman d’Östergötland, Tyke Jonsson, lagman des Tio Härad, Knut 
Magnusson, lagman du Västergötland, Nils Björnsson, lagman de Närke, et 
Magnus Niclisson, lagman du Västmanland 35. On reconnaît l’ordre officiel dans 
lequel les lagmän doivent élire le roi, tel qu’il est donné par la Loi d’Uppland. 
Le rédacteur de cette loi, Birger Persson, occupe la première place. Il faisait 
partie, comme le lagman Lars Ulfsson, rédacteur de la Loi du Södermanland, 
des partisans des ducs Erik et Valdemar 36.

Ce texte, rédigé en latin, permet de saisir l’usage de l’expression communitas 
regni. Ici, très clairement, la communitas désigne ceux qui payent l’impôt royal. 
Il s’agit d’un texte qui semble parfaitement à l’unisson des développements 
européens, où le terme de communauté hésite entre désignation large du corps 
politique et désignation de son groupe inférieur 37. On y trouve un appel à 
l’impôt au nom de l’utilitas regni, une communauté définie du point de vue de 
l’Église à travers ses diocèses ou à travers tout le royaume : le texte est une sorte 
de pacte entre l’aristocratie qui a suscrit le texte et le peuple qui a soutenu la 
révolte contre le roi Birger et approuvé l’élection de Magnus. 

L’Erikskrönika construit aussi une communauté du royaume, mais selon des 
modalités très différentes, en défendant une élection qui ne soit pas contrôlée 
par le roi, mais par l’aristocratie qui est l’alliée des simples proprétaires du 
royaume. La chronique joue sur les deux manières de définir une communauté, 
par l’exclusion et par l’inclusion. 

LA CRÉATION D’UNE COMMUNAUTÉ

Parmi les éléments qui permettent de définir la communauté se trouve le fait 
d’habiter le royaume de Suède. Mais les véritables membres de la communauté 
sont ceux qui partagent une forme d’action politique, grâce à leur présence 
réelle ou à leur représentation (à travers les délégués choisis par les assemblées 
locales), lors de l’élection du roi. Dans un second cas, il s’agit de définir une 
communauté à part, dans laquelle tous n’entrent pas. La communitas, dans son 

35	 Diplomatarium suecanum, éd. cit., t. III, n° 2199, p. 411-412.
36	 Jerker Rosén, Striden mellan Birger Magnusson och hans bröder, op. cit., p. 308 et Birgitta 

Fritz, « En folkungatida storman och hans olika roller. Kring ämbetsbrev och andra akter 
ur lagmannen Lars Ulfssons arkiv », dans Robert Sandberg (dir.), Studier I äldre historia 
tillägnade Herman Schück (4/5 1985), Stockholm, Stockholms universitet, Historiska 
institutionen, 1985, p. 85-114. 

37	 John Watts, « “Les communes”. Le sens changeant d’un mot au cours du xve siècle », dans 
Vincent Challet et al. (dir.), La sociedad política a fines del siglo xv en los reinos ibéricos y 
en Europa: ¿élites, pueblos, súbditos? / La Société politique à la fin du xve siècle dans les 
royaumes ibériques et en Europe : élites, peuples, sujets ?, Paris/Valladolid, Publications de 
la Sorbonne/Universidad de Valladolid, 2007, p. 197-216.



285

corinne péneau   La création d’une com
m

unitas regni en S
uède

sens restreint de réunion des bönder des différentes provinces, est un groupe qui 
doit s’acquitter de l’impôt royal. La majorité de la population en est exclue, car 
seuls les propriétaires payent. Exclue des privilèges, cette communitas n’en est 
pas moins dotée du droit de participer, à travers le système de la représentation, 
à l’élection du roi.

Or, la communauté se construit justement à partir de la conscience d’une 
action commune d’hommes aux situations voire aux droits dissemblables. Bâtir 
la communauté repose sur la nécessité d’assembler des groupes dispersés. Il s’agit, 
dans un premier temps, de faire tenir ensemble les provinces, d’où l’élection 
commune par les lagmän, tout en conservant l’eriksgata, probablement pour 
ménager la possibilité d’élire un roi mineur, comme ce fut le cas en 1319, le roi 
pouvant ainsi prononcer les serments qu’il n’avait pu prêter lors de son élection. 
Tout comme la Loi nationale n’effaça pas totalement les lois provinciales, les 
assemblées locales ne pouvaient ainsi pas être entièrement confondues dans 
l’assemblée élective où la communitas regni se donnait à voir.

Dans un second temps, il s’agissait de rendre moins violentes les différences 
sociales : le fort contraste entre libres et non-libres s’estompait alors en raison 
de la quasi-disparition de ces derniers (l’esclavage fut officiellement aboli par 
Magnus Eriksson en 1335). La véritable différence apparaissait, au moins 
depuis la loi d’Alsnö en 1280, liée aux privilèges que pouvaient obtenir les riches 
propriétaires, entre ceux qui avaient les moyens de servir avec un cheval de 
guerre et de prendre place aux côtés de l’aristocratie et ceux qui ne le pouvaient 
pas et restaient soumis à l’impôt 38. Magnus Ladulås souhaitait probablement 
créer un vaste groupe sur lequel appuyer son pouvoir, mais le réseau des fidélités 
fut mis à mal par les ducs Erik et Valdemar qui ont rapidement montré les 
limites d’un tel système lorsqu’il venait à se détacher du roi.

Rappelons que la loi d’Alsnö ne crée pas une véritable noblesse, puisque les 
privilèges qu’elle confirme ne sont pas héréditaires et sont accessibles à tout 
homme, comprenons tout gros propriétaire terrien, qui en aurait directement les 
moyens. À l’inverse, il pouvait arriver que même dans une famille aristocratique 
les fils cadets ne puissent pas obtenir la franchise. La frontière entre les deux 
groupes est ainsi particulièrement poreuse. L’alliance entre Grands et bönder 
n’est pas l’équivalent d’une alliance entre seigneurs et paysans, même si elle unit 
des groupes considérés comme socialement éloignés dans le reste de l’Occident.

L’Erikskrönika met bien en scène ces clivages et leur dépassement dans la 
scène finale de l’élection du roi. Le chroniqueur s’est efforcé de creuser les 
différences tout au long des événements décrits entre, d’un côté, les Grands et 

38	 Erland Hjärne, Fornsvenska lagstadganden. Tolkningar och samanställningar, Kungliga 
humanistiska vetenskaps-samfundet i Uppsala, Årsbok 1949-1950, Uppsala, 1951, p. 33.



286

leurs hommes, plongés dans une fiction continentale, un roman de chevalerie 
où ils balancent entre hauts faits d’armes et fêtes courtoises, et, de l’autre, 
les paysans, mal armés et sans gloire. Mais il s’attache aussi à montrer leur 
union contre le roi Birger. L’Erikskrönika met l’accent sur le moment où, 
définitivement détachés du roi, les partisans des ducs se tournent vers les 
habitants des provinces :

Tha hertugans men the thz fragho
at hertugane fangne lagho
herra karl aff kalmara
han loth budh vm landin fara
Ok sampnade smalänningia
ok härra Birger 39 wplenningia
Ok herra matius vesgöta	ok haffdo hugt konungenom at möta
Ok komo vm sidhe alle saman
tha gik konungenom aff gaman

Quand les hommes du duc apprirent
que les ducs étaient prisonniers,
sire Karl de Kalmar
envoya un message dans les provinces
et rassembla les Smålandais,
sire Birger Persson, les Upplandais,
sire Mats, les Västgötar.
Ils pensaient aller à la rencontre du roi
Ils s’unirent tous ensemble.
La joie quitta alors le roi 40.

L’union des Grands et des bönder fait donc vaciller le pouvoir royal. 
L’Erikskrönika, peut-être en écho des discours contemporains, construit la 
fiction d’une union de tous les habitants du royaume et d’une universalité de la 
révolte contre le roi Birger. L’élection, qui est la dernière scène de la chronique, 
célèbre cette union à la fois géographique et sociale : 

mangin stoltz hälade froom
war tha sedher i wpland	ok marge bönder mz i bland
[…]

39	 Je choisis cette lecture des manuscrits D, E et I, plus cohérente que celle de l’édition critique, 
« Karl Birgersson », inconnu par ailleurs. Voir Rolf Pipping, Kommentar till Erikskrönikan, 
Helsingfors, Skrifter utgivna av Svenska Litteratursällskapet i Finland, 1926, p. 685.

40	 Erikskrönika, éd. cit., v. 3982-3991. 



287

corinne péneau   La création d’une com
m

unitas regni en S
uède

Hoffmen ok bönder alle saman
öpto ok sagdho alle Amen

De nombreux guerriers fiers et courageux
étaient présents en Uppland,
et de nombreux paysans, parmi eux.
[…]
Les hommes de cour et les paysans, tous ensemble,
crièrent et dirent tous : « Amen ! » 41.

Le chroniqueur insiste sur la valeur représentative des bönder présents : 

Fyre bönder skullo redho wara
j hwart herat ok skullo fara
Ok möttos alle wid morating

Quatre paysans durent se préparer
dans chaque härad à partir
et tous s’assemblèrent au thing de Mora 42.

Cette solution ne fut pas celle retenue plus tard dans la loi. Fut-elle effectivement 
utilisée en 1319 ou s’agit-il d’une proposition pour une loi écrite à venir ? 
L’Erikskrönika, probablement rédigée avant, voire bien avant 1335, a pu jouer 
un rôle dans la refondation du pouvoir après la destitution de Birger Magnusson. 
La documentation est trop lacunaire pour que l’on puisse repérer de véritables 
débats sur le sujet. Dans la chronique, le mot almoghe n’apparaît pas, mais c’est 
bien l’idée d’une communauté qui est soulignée à travers l’usage des pronoms, 
en particulier celui du nous inclusif dans le discours rapporté au style direct et 
attribué à Mats Kettilmundson, qui joue alors le rôle de régent du royaume :

J ärin gudi welkompne här
bönder ok hoffmen hwo här er
Wy haffwm hukt oss konung välia
ok vilium her mz ey lenger dwälia
Jak hauer thz hört sakt allan myn aller
warder konunger a morasten walder
med alla landa vilia ok lagha
han skal varda goder i sina dagha
Ok faar med folke godha häll

41	 Ibid., v. 4441-4443 et 4497-4501.
42	 Ibid., v. 4444-4446. Härad désigne une subdivision de la province. 



288

ok warder miller ok är säll
Ok giffuer bondom godhan frid
then konung torfftom wi wel wid
Gud giffue oss then sagdo the
at rikeno matte gläde aff ske

« Pour Dieu, vous êtes tous ici les bienvenus,
paysans et nobles hommes qui êtes ici.
Nous avons prévu de nous choisir un roi
et ne voulons pas tarder plus longtemps.
Je l’ai entendu dire toute ma vie : 
si le roi est élu à la pierre de Mora,
avec l’accord et l’approbation de toutes les provinces,
il sera en son temps un bon roi.
Il aura de bonnes relations avec le peuple,
il sera clément et garant de bonnes récoltes, 
il donnera aux paysans une paix favorable.
Nous avons bien besoin d’un tel roi. »
« Que Dieu nous le donne !, dirent-ils,
afin que le royaume puisse connaître la joie 43 ! »

La chronique n’ignore pas prééminence des aristocrates qui se partagent les län :

Herrane gingo honom alle A hand
ok lotho honom wp bade borger oc land
ok wordo alle ther hans men
ok tiänto honom som the göra oc än

Tous les seigneurs lui prêtèrent serment,
lui remirent à la fois les châteaux et les terres
et devinrent tous ses hommes.
Ils le servirent comme ils le font encore aujourd’hui 44.

L’auteur souligne, dans les deux derniers vers de sa chronique, qu’ils jouèrent 
un rôle majeur dans l’arrivée au pouvoir du roi Magnus : 

Then ära han fik ok hauer än
thz wlte honom gud ok vplenzske men

43	 Ibid., v. 4452-4465.
44	 Ibid., v. 4508-4511.



289

corinne péneau   La création d’une com
m

unitas regni en S
uède

La gloire qu’il eut et qu’il a encore
lui fut donnée par Dieu et les Upplandais 45.

Le terme Upplandais désigne les chevaliers suédois, principaux soutiens de la 
loi élective et partisans des ducs Erik et Valdemar, quelle que soit leur réelle 
origine géographique 46. L’auteur prend toutefois soin de souligner, quelques 
vers avant la fin :

thz gik alt som war herra wille
Ok swerikis men the holpo til

Tout se passa selon la volonté de Notre Seigneur
et les Suédois s’y associèrent 47.

Utilisée pour la première fois dans la chronique, l’expression « swerikis men » 
évoque un élargissement de la société politique à l’ensemble des habitants du 
royaume, scellant ainsi dans un même terme une alliance politique nouvelle à 
l’échelle de tout le royaume. Cette nouveauté trouva également sa traduction 
dans la loi, à travers « l’Ordonnance sur l’élection » de 1335 : allmoghe est un 
mot qui revient souvent dans cette loi, dans un sens double, celui de peuple 
suédois et celui de part de ce peuple soumise à l’impôt. Ce mot n’apparaît que 
deux fois dans l’Erikskrönika. Au début du texte, pour caractériser le règne du 
roi Erik Eriksson, il est dit que : 

huat han giorde ok huat han loot
thz war almoganom enkte amot

Ce qu’il faisait et ce qu’il faisait faire, 
ne lésait pas la communauté 48.

Dans un autre contexte, il est fait mention d’une rencontre entre le roi Birger 
et ses frères dans la forteresse d’Aranäs :

hwat man talade openbart
thz kunne almogen wel forsta

Ce que l’on dit ouvertement
pouvait être bien compris par la communauté (tout le monde) 49.

45	 Ibid., v. 4542-4543. 
46	 Corinne Péneau, Erikskrönika, trad. cit., p. 69-76.
47	 Erikskrönika, éd. cit., v. 4535-4536.
48	 Ibid., v. 171-172.
49	 Ibid., v. 2033-2034.



290

En revanche, ce qui est dit entre Birger et ses frères doit rester secret… Le 
mot communauté a ici un sens très général et ne désigne probablement pas 
seulement les non-privilégiés, mais l’ensemble des Suédois, à l’exclusion de 
l’entourage très proche du roi. Le vocabulaire utilisé n’est toutefois pas neutre 
et révèle déjà en Birger un mauvais roi, opposé à la communauté dans son sens 
pleinement politique. 

L’article sur l’élection du roi dans la Loi du Södermanland, qui fut 
promulguée en 1327, reprend celui de la Loi d’Uppland, avec quelques détails 
supplémentaires, qui sont ici soulignés : 

Lanð þorwa kunung wiþer. Þry folklanð meþ alt swearikis raþ sculu a morum 
fyrstum kunung taka. þet æru tiunda attunda ok fieþrunda. uplanda laghman 
scal han wiþ upsala fyrst til kununx dömæ. þær næst suþermanna laghman ok 
swa östgötæ laghman. siþan hwar laghman eptir annæn. tihærræþa westgötæ 
wærma Nærkiu ok westmanna þe aghu allir han til cronu ok til konunx döme 
skiliæ landum raþa riki styræ lagh styrkiæ ok friþ halda þa ær han dömder til 
upsala öþæ 50.

Si le pays a besoin d’un roi, les trois provinces, avec le conseil de toute la Suède, 
doivent, à Mora, désigner le roi en premier. Ces provinces sont le Tiundaland, 
l’Attundaland et le Fjädrundaland. En premier, le lagman des Upplandais doit, 
près d’Uppsala, le nommer roi, puis, le lagman des habitants du Södermanland 
et aussi le lagman de ceux de l’Östergötland ; puis, l’un après l’autre, chaque 
lagman des habitants des Tio Härad, du Västergötland, du Värmland, de Närke, 
du Västmanland. Ils doivent tous lui attribuer la couronne et la royauté pour 
qu’il gouverne le pays, règne sur le royaume, maintienne la loi et conserve la 
paix. Il est alors désigné pour l’Uppsala Öd.

Un nouveau lagman, celui du Värmland, défini comme une nouvelle lagsaga, 
c’est-à-dire un territoire juridiquement autonome, a obtenu le droit de 
participer à l’élection. L’autre nouveauté est la mention de Mora, qui renvoie 
directement à l’élection de Magnus Eriksson en 1319 et, selon l’Erikskrönika, 
qui cherche peut-être à inventer une tradition, à celle de Magnus Ladulås. Mais 
le changement le plus important est l’ajout de l’expression « meþ alt swearikis 
raþ ». Cette expression pose un problème d’interprétation : faut-il, en effet, 

50	 Corpus iuris sueo-gotorum antiqui…, éd. cit., t.  IV, Codex iuris Sudermannici. 
Södermannalagen, p. 47. 



291

corinne péneau   La création d’une com
m

unitas regni en S
uède

comprendre « raþ » dans son sens courant de conseil, voire d’accord 51, ce qui 
serait une référence à l’élection et à la présence de délégations des provinces 52 ? 
ou faut-il comprendre raþ dans son sens institutionnel, celui du « Conseil », 
c’est-à-dire l’ensemble des évêques et des élites laïques de tout le royaume qui, 
de fait, jouent un rôle fondamental dans le choix du roi ? Herman Schück, 
dans son ouvrage paru en 2005 sur le Conseil suédois, propose une troisième 
solution : il s’agirait de la traduction suédoise de l’expression latine « in consilio 
generali Suecie », qui désigne, dans un vidimus de 1324, la rencontre entre grands 
aristocrates suédois qui eut lieu à Stockholm en 1320 53. La loi souhaiterait ainsi 
prendre en compte la manière dont Magnus est arrivé au pouvoir, à la suite 
d’un choix exprimé par les Grands qui soutenaient les ducs Erik et Valdemar. 
Or, les lagmän font partie de ce « Conseil général du royaume ». Mieux vaut 
considérer la première phrase de l’article comme une description de la première 
phase du rite électif (taka, verbe qui décrit le premier moment de l’élection, le 
choix proprement dit), avec, comme le précisaient les lois plus anciennes, le rôle 
prépondérant de l’Uppland, mais, avec une important nouveauté, la réunion 
de tous les lagmän des autres provinces à Mora, au sud d’Uppsala. Il est possible 
que l’expression, comme le suppose Herman Schück, évoque une présence 
beaucoup plus large de groupes aristocratiques, qui devaient selon la loi d’edsöre, 
prêter serment de respecter la paix du roi le jour de son élection, mais aussi 
d’évêques, c’est-à-dire de tout un ensemble de personnes qui composèrent en 
effet, après 1319, ce consilium generale. La suite de l’article décrit le deuxième 
temps de l’élection (döma, « donner le nom de roi »), sans qu’il soit possible de 
savoir si cette phase est censée avoir lieu lors de l’eriksgata ou immédiatement 
après la première (dans ce cas « a morum » et « wiþ upsala » désigneraient le 
même lieu). 

Mais si l’on s’en tient à l’interprétation d’Herman Schück, la loi crée une 
institution, dont le cadre n’est jamais défini et qui disparaît des lois suivantes, 
même si la présence et l’influence des groupes aristocratiques qu’elle décrit 
sont bien attestées par la suite. Formulons alors une quatrième hypothèse : 
l’expression « meþ alt swearikis raþ » serait une tentative de traduction suédoise 
de la notion de communitas regni évoquée dans la charte de 1319, mais aussi 
dans celle d’Erik en 1305. Cette tentative de donner un équivalent suédois à la 
notion de communitas regni ne fut pas retenue dans les lois suivantes, puisqu’on 

51	 Carl Johan Schlyter propose de traduire le mot par consilium, consensus ou en encore 
senatus. Dans son dictionnaire, il souligne que l’usage de ce terme indique un changement 
dans le déroulement de l’élection (Glossarium au Corpus iuris Sueo-Gotorum antiqui, éd. cit., 
t. XIII, 1877, p. 506).

52	 Sur ce point, les avis des historiens sont partagés : voir Gunnar Bomgren, « Om konungavalet 
enligt medeltidslagarna », art. cit., p. 367-368. 

53	 Herman Schück, Rikets råd och män, op.cit., p. 58-59.



292

lui préféra celle d’almoghe », le terme de raþ étant, dans la loi, réservé au cercle 
plus étroit des proches conseillers du roi. Un argument en faveur de cette 
interprétation est que Lars Ulfsson, un des suscripteurs de la charte des libertés, 
était aussi le rédacteur de la loi élective en 1335. 

Avant d’en venir à l’élection proprement dite, la loi élective mise au point en 
1335 propose une description sommaire du royaume : « Un royaume qui se 
nomme la Suède est composé de sept diocèses et de neuf provinces dirigées par 
des lagmän ». Suit une liste des évêchés et des provinces. Sur ce royaume, il ne 
doit y avoir qu’une couronne et qu’un seul roi. On trouve ensuite une évocation 
rapide des principaux devoirs du roi, puis il est dit que « tous ceux qui habitent 
dans son royaume » doivent lui obéir.

Il est également affirmé que le roi doit être élu et, de manière sans doute 
polémique, que le royaume ne s’obtient pas par droit héréditaire. Il est dit que 
ce sont douze hommes de chaque province, choisis avec « l’accord de tous ceux 
qui habitent la province », qui doivent se rassembler à Mora pour élire le roi. 
Le caractère représentatif des hommes présents est souligné au moment de 
l’échange des serments entre le roi et la communauté. Ainsi, il est souligné que 
le roi doit 

loua. eð sin at halda uið allan almogha sin. uiðir ungan sum gamblan. uið oføddan 
sum føddan. uið okæran sum kæran. uið frauærande sum uið the nær uaro. ok 
konughs eð hørdo. ok i ængu bryta. utan hælder øchia með allu goðo. ok særlica með 
konunglicum kærlæk sinum 54.

promettre à son peuple de tenir son serment envers tout son peuple, envers le 
jeune comme le vieux, envers celui qui est né comme celui qui naîtra, envers ses 
amis comme ses ennemis, envers les absents comme envers ceux qui, présents, 
ont entendu le serment du roi, et de ne le rompre en rien, mais plutôt de le 
renforcer par tous les moyens et surtout par son amour royal.

Et les serments des lagmän et de la communauté qui répondent au serment du 
roi doivent de même « lier les absents comme les présents ». La grosse centaine 
d’hommes présents au moment de l’élection suffit donc pour engager tout le 
peuple suédois. 

La charte du 15 février 1362, dans laquelle le roi Håkan rappelle qu’il a 
autorisé le lagman d’Österland (Finlande) à participer à son élection et qu’il 
autorise, pour la suite, les lagmän de cette province à participer aux élections 
s’ils arrivent à temps, confirme ce principe représentatif : 

54	 Södermannalagen efter cod. Havn. Ny Kgl. Saml.4, éd. cit., p. 29-30. 



293

corinne péneau   La création d’une com
m

unitas regni en S
uède

Tokom wi herra niclis thureson som lagman i østerlande ær. j thæt kor oc wal. som 
lagmen j swerike. aff alder hafft hawa. swa som thessa / Lagmennen aff vplande. 
aff sudermannalande. østergøtlande. tiihærædh. westergøtlande. nærike. oc aff 
westmannalande. at the scula konung wælia. oc til rike döma. [...] aff allum biscops 
døme j swerike. agha tolff men medh therra lagmanne. til mora stens at koma. oc 
thær konung / at wælia vpa aldz almoghens wægna 55.

Nous donnons à Nils Turesson, qui est lagman d’Österland, le droit d’élection 
que les lagmän ont obtenu il y a longtemps, comme les lagmän d’Uppland, du 
Södermanland, d’Östergötland, du Tio Härad, du Västergötland, de Närke et 
du Västmanland, pour élire le roi et lui attribuer le royaume. [...] De tous les 
diocèses de Suède, douze hommes doivent, avec leur lagman, venir à la Pierre 
de Mora et, là, élire le roi au nom de tout le peuple.

Le serment du roi est la dernière étape de l’élection, une des plus importantes, 
puisqu’elle lui permet d’obtenir le pouvoir royal 56. Il doit être prêté « allum 
innan richis boandum » (« à tous ceux qui habitent le royaume »).

Fyrste articulus at han scal ælschia guð ok the hælghiu kirkiu. ok ræt hænna styrkia. 
oskadum allum konunglicum ræt. kronnuna ok alz suerikis almogha 57.

Le premier article est qu’il doit aimer Dieu et la sainte Église et maintenir 
son droit, sans toutefois léser le droit du roi, de la Couronne et de toute la 
communauté de Suède. 

Trois entités se trouvent ainsi articulées : le roi (sa personne), la Couronne (les 
frontières du royaumes et les terres inaliénables formées à partir des anciens 
domaines royaux) et tout le peuple de Suède (la communauté). Ces trois entités 
prennent place dans l’Église, mais le droit canon est mis à distance, comme le 
sont les autres droits qualifiés d’étrangers dans le sixième article :

at ængin utlendzskær ræter dræghis iuir ok in i richit oos til lagh ok ræt. ængin ok ny 
lagh giuis almoghanum utan ia ok goðuilia thera fangnum 58.

55	 Diplomatarium suecanum, éd. cit., t. VIII/1, n° 6584, p. 161.
56	 Pour une démonstration complète, je me permets de renvoyer à Corinne Péneau, « Le roi 

lié. Le serment royal en Suède d’après les lois du xive siècle », dans Marie-France Auzepy et 
Guillaume Saint-Guillain (dir.), Oralité et lien social au Moyen Âge (Occident, Byzance, Islam) : 
parole donnée, foi jurée, serment, Paris ACHCByz, 2009, p. 187-208.

57	 Södermannalagen efter cod. Havn. Ny Kgl. Saml. 4, éd. cit., p. 27.
58	 Ibid., p. 29.



294

qu’aucun droit étranger ne soit introduit dans le royaume pour constituer notre 
loi et notre droit, ni qu’aucune nouvelle loi ne soit donnée à la communauté 
sans qu’il ait obtenu son [en suédois : leur] accord et son [en suédois : leur] 
consentement.

Herman Schück a voulu voir dans le nous exprimé dans ce passage la marque 
d’une voix aristocratique qui s’opposerait à la communauté, au sens restreint 
des non-privilégiés. Il est vrai que l’article commence par un engagement du roi 
à préserver les privilèges des clercs, des chevaliers et des écuyers. Or, la version 
de cet article dans la Loi nationale, qui reprit au milieu du xive siècle la loi 
élective de 1335 au début de son Code du roi, transforme le passage en faisant 
disparaître tout contraste : « qu’aucun droit étranger ne soit introduit dans le 
royaume pour constituer la loi et le droit de la communauté [almoghanum], 
ni qu’aucune loi de ce genre ne soit donnée à la communauté [almoghanum] 
sans qu’il ait obtenu son [leur] accord et son [leur] consentement [ia ok goþ 
uilia þera] 59. »

En revanche, l’usage de la première personne du pluriel est intéressant pour 
comprendre l’écriture du serment : le même nous résonnait dans la l’Erikskrönika 
lorsque Mats Kettilmundsson disait « Nous avons prévu de nous choisir un 
roi ». Il s’agit ici d’un nous exclusif, qui n’englobe pas le roi. L’alliance entre les 
Grands et les paysans a pour but de protéger la loi face aux transformations que 
pourrait lui faire subir le roi, de les protéger tous face aux abus de pouvoir. La 
garantie exprimée dans l’article 5 au sujet de l’interdiction de lever de nouvelles 
charges a pour pendant la conservation des privilèges d’une élite. On retrouve 
ici l’alliance scellée dans la Charte des libertés de 1319. Mais, sur une question 
moins épineuse que les finances du royaume, les privilèges aristocratiques furent 
étendus à toute la communauté, ce qui est présenté dans le troisième article 
du serment : 

Le troisième article est qu’il doit être pour son peuple un roi fidèle et loyal de 
telle sorte qu’il ne doit emprisonner ou faire emprisonner sur son ordre ou 
encore, d’une façon ou d’une autre, maltraiter personne, riche ou pauvre, avant 
que sa culpabilité n’ait été légalement établie, comme le dit la loi de la province 
où le préjudice a été commis. Il ne doit pas non plus, d’une façon ou d’une autre, 
leur prendre leurs biens, si ce n’est selon la loi et après un jugement légal 60.

59	 Corpus iuris sueo-gotorum antiqui…, éd. cit., t. X, Codex iuris communis Sueciae Magnæanus. 
Konung Magnus Erikssons Landslag, p. 12.

60	 Ibid., p. 10.



295

corinne péneau   La création d’une com
m

unitas regni en S
uède

L’origine de cet article est un serment prêté par le roi Birger en 1308 61. Après 
avoir été retenu prisonnier quelque temps par ses frères, le roi dut prêter ce 
serment au moment de sa libération :

Astringimus etiam in vi eiusdem nostri sacramenti, quod milites, armigeros et 
notabiles personnas regni capere vel captivare, seu bona ipsorum occupare non 
debemus, nisi prius legittime sint convicti, nec exactiones indebites in ipsos exercere 62.

Nous jurons, en outre, par la force de notre serment, que nous ne devrons ni 
capturer ni emprisonner les chevaliers, les écuyers et les personnes notables, ni 
confisquer leurs biens s’ils n’ont pas été auparavant condamnés par la loi, ni leur 
imposer des taxes indues.

Si on compare ce serment avec l’article 39 de la Magna Carta, Nullus liber 
homo capiatur, ce type de pensée n’a, en effet, rien de vraiment neuf 63. Le 
Danemark avait adopté une législation identique en 1282. En revanche, il 
est beaucoup plus rare de voir inscrits ces principes dans un serment royal. 
Les événements qui ont marqué le début du xive siècle, en Suède, peuvent 
expliquer une telle mesure. En 1308, la garantie concernait seulement les élites 
impliquées dans la guerre entre le roi et ses frères. Selon Erland Hjärne, l’article 
serait une référence à des événements qui avaient dû paraître comme des abus 
de pouvoir, en particulier les confiscations de biens des partisans des ducs et 
l’exécution, en 1306, de l’ancien régent Torgils Knutsson 64. Cette mesure qui, 
à l’origine, visait sans doute à éviter les vengeances du roi sur les chevaliers 
et écuyers qui avaient aidé les ducs à se révolter contre leur frère, fut donc 
étendue en 1335 à l’ensemble de la population. L’emprisonnement et la mort 
des ducs Erik et Valdemar, décrite comme un authentique martyre par l’auteur 
de l’Erikskrönika, pouvaient convaincre de la nécéssité d’une telle garantie face 
à l’arbitraire royal. Des mesures qui étaient destinées aux élites se trouvaient 
ainsi étendues à l’ensemble des habitants du royaume, scellant une alliance entre 
aristocrates et bönder dirigée contre le roi. 

Les serments de la communauté reprennent cette division entre privilégiés et 
reste de la population. Le premier article concerne « tout le peuple [almoghe] qui 
habite la Suède » : il s’agit de reconnaître le nouvel élu comme roi. Le deuxième 

61	 J. Rosén, Striden mellan Birger Magnusson och hans bröder, op. cit., p. 142-159.
62	 Sverges traktater med främmande magter : jemte andra dit hörande handlingar, Stockholm, 

Norstedt, 1877-1934, 15 vol., t. I, 822-1335, éd. Olof Simon Rydberg, p. 334. 
63	 Jean-Pierre Baud, L’Affaire de la main volée. Une histoire juridique du corps, Paris, Le Seuil, 

1993, p. 111 et 119. 
64	 Erland Hjärne, « Fornsvenska lagstadganden. Tolkningar och samanställningar », dans 

Kungliga humanistiska vetenskaps-samfundet i Uppsala, Årsbok 1949-1950, Lund, 
C.W.K. Gleerup, 1951, p. 159-160. 



296

et le troisième sont rédigés à la première personne du pluriel. Herman Schück 
y lit une fois de plus la voix des Grands et il a sans doute raison sur ce point, car 
ce nous (« nous devons lui obéir » et « nous devons être ses serviteurs fidèles ») 
se maintient dans la Loi nationale : dans la mesure où la levée armée (ledung) est 
tombé en désuétude, les obligations militaires qui y sont évoquées apparaissent 
désormais comme une marque spécifique des chevaliers, écuyers et hommes 
d’armes dotés de privilèges 65. Le quatrième article ne concerne que les paysans-
propriétaires soumis à l’impôt « la communauté qui a depuis longtemps été 
soumise à l’impôt » doit promettre de s’acquitter de ses devoirs. Ce qui se lit à 
travers les deux serments est un pacte scellé non seulement entre le roi et son 
peuple, mais aussi, comme le montre l’Erikskrönika, de manière encore plus 
solide et plus signifiante encore, entre les deux principales composantes de ce 
peuple, les élites dotées de privilèges et les propriétaires soumis à l’impôt. La clef 
qui fait fonctionner le système et qui donne à la communauté sa cohésion, en 
dehors même de sa relation avec un roi spécifique, est ce contingent fluctuant 
capable de passer d’un groupe à l’autre au gré des ascensions sociales ou 
des déclassements.

Soudés par des intérêts communs, les groupes qui forment la communitas 
regni en Suède s’unissent autour de l’élection du roi, garantie, par le biais du 
serment, d’une protection face à l’impôt ou à la levée armée. Il s’agit de la 
principale originalité de la formation de la communauté du royaume en Suède. 
L’expression désigne l’entité politique qui permet aux habitants de l’ensemble 
du royaume de poser, à travers l’élection et le serment, les conditions d’un futur 
dialogue, qu’il s’agisse de l’impôt ou de la levée armée. Il s’agit d’un emprunt qui 
permit d’exprimer toute la force d’une double union. La première fut celle des 
différentes provinces : leurs habitants étaient capables depuis longtemps de se 
rassembler, dans des assemblées dont la vocation était principalement judiciaire, 
mais qui pouvaient aussi prendre des décisions générales, mais ce que souligne 
l’expression communitas regni est désormais leur capacité à agir de concert, en 
particulier par le biais de la représentation. La seconde naquit du pacte entre 
tous les propriétaires du royaume, qui restèrent, privilégiés ou non, la principale 
force politique suédoise jusqu’à la fin du Moyen Âge. Suscitée par le roi Birger, 
la création de la communauté politique suédoise ne tarda pas à devenir une force 
de contrôle du roi, voire de révolte contre lui, qui ne déboucha toutefois pas 
avant la fin du Moyen Âge sur la création d’un véritable Parlement. Le rappel de 
l’élection commune et du serment du roi suffit pendant longtemps à raviver ou 

65	 Herman Schück, Rikets råd och män, op. cit., p. 59-60.



297

corinne péneau   La création d’une com
m

unitas regni en S
uède

à briser le dialogue avec le roi, jusqu’à donner une interprétation contractuelle 
du serment royal 66. 

L’expression « communauté du royaume », propre à la loi et aux textes qui 
en dérivent, resta rare après 1335, mais l’alliance scellée en 1319 et les lois 
rédigées par la suite restèrent valables jusqu’à la fin du Moyen Âge et furent 
à plusieurs reprises réactualisées au cours de révoltes contre le pouvoir royal. 
Notons toutefois, dès 1442, un infléchissement progressif du vocabulaire. Le 
roi Christophe de Bavière évoquait, dans la confirmation qu’il donne de la loi, 
ses « sujets » 67 ; bien que le substantif n’apparaisse pas dans le texte même de la 
loi, il révèle, en son seuil, une manière radicalement différente de concevoir le 
peuple soumis au roi.

ANNEXE : LA « CHARTE DES LIBERTÉS » DU 8 JUILLET 1319

À tous ceux qui ces présentes lettres verront, Olav, par la grâce de Dieu, 
archevêque d’Uppsala, Karl de Linköping, Bengt de Skara, Styrbjörn de 
Strängnäs, frère Israel de Västerås et [Magnus] de Växjö, également évêques 
par la grâce de Dieu, Mats Kättilmundsson, drots de l’illustre roi de Suède 
Magnus fils du feu duc Erik, Birger Persson, lagman d’Uppland, Finvid Nilsson, 
Magnus Bengtsson, Lars Ulfsson, lagman du Södermanland, Stefan Röriksson, 
Bo Nilsson, lagman d’Östergötland, Knut Jonsson, Filip Ulsson, Erik Turesson, 
Sune Jonsson d’Öland, Tyke Jonsson, lagman des Tiohärad, Tore Kettilsson, 
Knut Magnusson, lagman du Västergötland, Johan Tolvsson, Gustav Tunesson, 
Eringisle Näskonungsson, Nils Björnsson, lagman de Närke, Håkan Jonsson, 
appelé Läma, et Magnus Nilsson, lagman du Västmanland, salut dans le 
Seigneur Jésus Christ.

Certains de nos précédents rois et princes ont mal respecté les droits, les 
privilèges et les bonnes coutumes observées depuis longtemps par les habitants 
et les églises de Suède, en établissant illégalement des impôts et autres charges, 
de leur propre chef, contre Dieu, la justice et les coutumes de la patrie 
observées depuis longtemps : c’est pourquoi, voulant, lors de l’élection de 
notre roi déjà nommé, en réponse à la plainte et aux sérieux griefs exprimés 
par la communauté de tout le royaume de Suède [communitatis tocius regni 

66	 Corinne Péneau, « Separare regem a regimine regni : “Coups d’État” et expression de la 
loi dans la Suède des xive et xve siècles », dans François Foronda, Jean-Philippe Genet et 
José Manuel Nieto Soria (dir.), Coups d’État à la fin du Moyen Âge ? Aux fondements du 
pouvoir politique en Europe occidentale / ¿Golpes de Estado a fines de la Edad Media? 
Fundamentos del poder político en la Europea occidental, Madrid, Casa de Velázquez, 2005, 
p. 51-71.

67	 Corpus iuris sueo-gotorum antiqui…, éd. cit., t. XII, Codex iuris communis Sueciae 
Christophorianus / Konung Christoffers landslag, p. 1.



298

swecie], empêcher à l’avenir de telles charges illégales, nous tous et chacun des 
susnommés nous engageons sur notre foi au nom de notre roi déjà nommé, qui 
n’a pas encore atteint l’âge légal, envers tous et chacun des hommes et des églises 
dudit royaume de Suède à respecter scrupuleusement et défendre de tout notre 
pouvoir les droits, les libertés, les privilèges et les coutumes anciennes.

Mais s’il devient nécessaire pour la défense et intérêt commun de tout le 
royaume [communi vtilitate tocius regni], au cas où un malheur inattendu 
surviendrait – que Dieu nous en protège ! – de demander et exiger une aide 
de tout le royaume, alors cela doit être d’abord notifié et annoncé à nous 
tous et à chacun d’entre nous. Puis, par nous, cela sera notifié et annoncé aux 
communautés de chacune des régions du royaume [communitatibus singularum 
parcium regni]. Et cela fait, après délibération et examen attentif, qu’il soit fait, 
selon le conseil et l’accord commun pris par nous et la communauté de tout le 
royaume [de communi consilio et consensu nostro et communitatis tocius regni], 
ce qui semble utile. Mais, en aucun cas, de nouvelles taxes ne devront être 
obtenues à l’avenir d’une manière différente de celle qui est ici présentée : si une 
taxe devait être perçue selon une telle décision et un tel accord, elle ne doit être 
reçue et levée que par une personne spécialement choisie par nous pour cette 
mission et par deux paysans, originaires de la communauté de chaque diocèse 
[duos rusticos de communitate cuiuslibet episcopatus], envoyés dans ce but par les 
paysans eux-mêmes. En outre, l’impôt ne doit pas être affecté à d’autres usages 
que ceux pour lesquels il avait été exigé et levé.

De plus, comme ces libertés si généreuses ont été données à la communauté 
de tout le royaume [communitati tocius regni] et comme il a été promis qu’elles 
seraient scrupuleusement respectées, nous tous et chacun de ceux qui sommes 
nommés ci-dessus, nous promettons d’aider par des conseils et des actions 
appropriés sire Mats Kettilmundsson, homme vénérable, drots de notre roi et 
celui qui l’aurait remplacé à cette même charge pour exercer la justice et le droit 
de notre royaume, jusqu’à ce que notre roi susdit ait atteint l’âge de sa majorité, 
si Dieu veut. 

En témoignage de toutes et chacune de ces décisions, nos sceaux ont été 
suspendus à la présente lettre.

Fait et donné à Uppsala, l’année du seigneur 1319, le 8 juillet, à savoir le jour 
de l’élection de notre illustre roi.



com
m

unitas regni  •   sup  •   2020

299

LA COMMUNAUTÉ AVANT LA COMMUNITAS :  
LES ÉLITES ET LE GOUVERNEMENT ROYAL EN ÉCOSSE 

AU XIIIe SIÈCLE

Alice Taylor 
King’s College London

Le concept abstrait de la communitas regni s’est développé très rapidement en 
Écosse en réponse à un événement majeur : la mort accidentelle d’Alexandre III 
en mars 1286 1. Les faits sont bien connus : une association de quatre nobles 
laïques et deux évêques s’engagea à préserver le royaume d’Écosse jusqu’à 
ce que son héritière, Marguerite, la petite-fille d’Alexandre III, ait atteint sa 
majorité. Presque immédiatement après la mort du roi en 1286, les Gardiens 
commencèrent à faire usage du langage de la communitas 2. Ils se proclamèrent 
Gardiens du royaume (« custodes regni Scotie »), mais aussi Gardiens « de la 
communauté du même royaume », et ils firent usage, en commun, d’un sceau 
décrit comme « le sceau commun du royaume ». Ce sceau porte l’image des 
armes héraldiques du roi d’Écosse et, au revers, une représentation de saint André 
crucifié, avec la légende « André, sois le chef de nos compatriotes écossais [Scotis 
compatriotis] ». Ainsi, les Gardiens préservaient la forme politique du royaume 
(le regnum) non seulement pour son roi ou sa reine à venir, mais aussi pour le 
peuple (les Scoti), représenté par la notion de communitas (au nom de laquelle 
ils apposaient leur sceau commun aux documents) et dirigé par saint André, le 
chef spirituel de tous les habitants du royaume 3. Les Gardiens se présentaient 

1	 Je remercie vivement Alice Rio et Frédérique Lachaud d’avoir corrigé le français de cette 
communication. Je souhaite aussi remercier le Arts and Humanities Research Council 
pour le financement du projet « AH/L008041/1: Models of Authority: Scottish Charters 
and the Emergence of Government, 1100‑1250 » dont cette publication est le fruit.  Alison 
A.B. McQueen, « Parliament, the Guardians and John Balliol, 1284‑1296 », dans Keith Brown, 
A.J. Mann, Alan R. MacDonald et Ronald Tanner (dir.), The History of the Scottish Parliament: 
Parliament and Politics in Scotland, 1235‑1560, Edinburgh, Edinburgh University Press, 2004, 
p. 29-49.

2	 The Records of the Parliaments of Scotland to 1707 [désormais RPS], éd. K.M. Brown et al., 
St Andrews, 2007-2015, 1290/7/1, http://www.rps.ac.uk/mss/1290/7/1, mis en ligne en 
mars 2008, consulté le 31 mai 2015.

3	 En 1302, John de Soules, Gardien du royaume, décrivit ce sceau comme la représentation de 
la communauté entière (RPS, A1302/1 [http://www.rps.ac.uk/mss/A1302/1]).



300

donc clairement comme « établis [constituti] par la communauté du royaume 
d’Écosse » 4.

Si le gouvernement des Gardiens ne fut que de courte durée, il n’en fut pas de 
même pour le concept de communitas regni. Celui-ci conserva son importance 
dans le langage politique pendant le règne de John Balliol (1292-1296), la 
restauration des Gardiens en 1296, et le règne difficile de Robert de Brus 
(1306-1329). William Wallace, alors qu’il était Gardien du royaume, parlait 
du don qu’il avait fait « avec le consentement de la communitas du même 
royaume 5 ». John Balliol évoque en 1296 « l’affection spéciale » qui existait 
entre ses prédécesseurs « et la communauté de notre royaume », et le roi de 
France, Philippe le Bel 6. Le langage de la communauté est omniprésent. Il 
est particulièrement présent dans la déclaration d’Arbroath envoyée au pape 
en 1320 par « la communauté d’Écosse », mais il s’infiltre aussi dans toutes 
les formes de documents relatifs au règne et au gouvernement du royaume de 
1286 à 1320 7. La loi écrite, qui auparavant n’avait jamais utilisé le discours de 
la communitas, commença à se présenter comme ayant été promulguée non 
seulement par le roi, mais aussi « par la communauté du royaume » 8. En 1318, 
Robert Ier promulgua des lois importantes « par le conseil et consentement 
direct des évêques, abbés, prieurs, comtes, barons et toute la communauté de 
notre royaume 9 ». 

Les travaux récents des spécialistes de la période ont souligné que l’accent 
mis, dans les documents produits par les rois et Gardiens écossais, sur une 
communauté unifiée, avait pour origine la précarité politique davantage que la 
solidarité, que ce soit la précarité des Gardiens après la mort d’Alexandre III, 
la précarité du règne de John Balliol – non seulement en raison des ambitions 

4	 Le langage de la communitas avait déjà été utilisé pour décrire des corporations urbaines. 
Par exemple, le rouleau de « Ragman » note que les « communitates civitatum et villarum » 
furent présentes à Berwick en août 1296. La communitas burgi d’Aberdeen fut mentionnée 
en 1264 : voir Registrum episcopatus Aberdonensis: ecclesie cathedralis Aberdonensis 
regesta que extant in unum collecta, éd. C.N. Innes, Edinburgh, Spalding Club, 1845, 2 vol., 
t. I, p. 35-36. Pour la création du rouleau de « Ragman », voir John Reuben Davies, « The 
making of the Ragman Roll: the work of the notary », http://www.breakingofbritain.ac.uk/
blogs/feature-of-the-month/november-2011-the-making-of-the-ragman-roll/, mis en ligne 
en novembre 2011, consulté le 31 mai 2015.

5	 The Acts of the Parliaments of Scotland, 1124-1423[-1707], éd. T. Thomson, Edinburgh, Record 
Commission, 1814-1875, 12 vol., t. I, 1124-1423, p. 454.

6	 RPS, A1296/2/1 (http://www.rps.ac.uk/mss/A1296/2/1, mis en ligne en mars 2008, 
consulté le 31 mai 2015).

7	 Ibid., 1320/4/1 (http://www.rps.ac.uk/mss/1320/4/1, mis en ligne en mars 2008, consulté 
le 31 mai 2015).

8	 Capitula et assisarum et statutorum domini regis David Scotie [CD], chap. XXX, XXXII : pour 
une description de cette source, voir Alice Taylor, « The assizes of David I, king of Scots, 1124-
53 », Scottish Historical Review, 91, 2012, p. 197-238, ici p. 228-230.

9	 RPS, 1318/1 (http://www.rps.ac.uk/mss/1318/1, mis en ligne en mars 2008, consulté le 
31 mai 2015).

http://www.breakingofbritain.ac.uk/blogs/feature-of-the-month/november-2011-the-making-of-the-ragman-roll/
http://www.breakingofbritain.ac.uk/blogs/feature-of-the-month/november-2011-the-making-of-the-ragman-roll/


301

alice taylor   La com
m

unauté avant la com
m

unitas

d’Édouard Ier, mais aussi des autres « Prétendants », ou la précarité de Robert de 
Brus après le meurtre sauvage de John Comyn, comme face au soutien dont 
disposait son rival, Edward Balliol, le fils de John Balliol 10. De ce point de vue, 
la représentation d’une communauté unifiée avait pour effet de dissimuler aux 
yeux de l’arène diplomatique européenne le factionnalisme et la violence de 
l’arène politique nationale.

Les pages qui suivent ne traiteront pas de ce sujet spécifique ; je n’offrirai pas 
non plus de solution à la question de savoir dans quelle mesure on peut parler 
d’une communauté en Écosse de 1286 à 1320. En revanche, il s’agira ici de 
comprendre pourquoi et comment le langage de la communitas fut adopté – et 
de manière aussi rapide – après la mort d’Alexandre III. Il s’agit d’une question 
majeure, dans la mesure où cette période marque la transition entre une situation 
où les élites ne prétendaient ni gouverner, ni incarner la « communauté du 
royaume », et une situation où elles eurent pour ambition de faire l’un comme 
l’autre. On n’examinera donc pas ici les circonstances politiques immédiates 
qui expliquent la décision de former l’association des Gardiens : on peut penser 
qu’il y avait déjà une communauté naissante en Écosse, disposée à fournir une 
base indépendante de pouvoir à même de remplacer la figure du roi et du 
pouvoir royal en son absence 11. On s’intéressera en revanche à la forme et aux 
institutions du gouvernement royal développées au cours du xiiie siècle et à la 
fonction que le pouvoir seigneurial put y jouer.

On n’a pas jusqu’ici abordé la question de la nature de la communauté du 
royaume d’Écosse sous l’angle du gouvernement royal. À cela, il faut sans doute 
invoquer deux raisons principales. En premier lieu, les historiens ne font pas 
du xiiie siècle la période fondamentale de développement du gouvernement 
administratif, bureaucratique et institutionnel : c’est plutôt le xiie siècle qui est 
perçu sous cet angle 12. On considère généralement que les rois des Écossais 

10	 Roland Tanner, « Cowing the community? Coercion and falsification in Robert Bruce’s 
parliaments, 1306-1318 », dans Keith Brown, A.J. Mann, Alan R. MacDonald et Ronald 
Tanner (dir.), Parliament and Politics in Scotland, op. cit., p. 50-73 ; Michael Penman, 
« A fell coniuracioun agayn Robert the douchty king: the Soules conspiracy of 1318-1320 », 
Innes Review, 50, 1999, p. 25-57 ; pour une interprétation différente, voir Michael Brown, 
« Aristocratic politics and the crisis of Scottish kingship, 1286-1296 », Scottish Historical 
Review, 90, 2011, p. 1-26.

11	 Les recherches de Dauvit Broun ont démontré comment la communitas regni 
exploita différentes légendes d’origine des Écossais à des fins politiques : par exemple, Dauvit 
Broun, « The Declaration of Arbroath: pedigree of a nation », dans Geoffrey Barrow (dir.), 
The Declaration of Arbroath: History, Significance, Setting, Edinburgh, Society of Antiquaries 
of Scotland, 2003, p. 1-12.

12	 The Acts of Malcolm IV (1153-1165), éd. G.W.S. Barrow, Edinburgh, Edinburgh University 
Press, coll. « Regesta regum Scottorum », 1960, p. 27-56 ; The Acts of William I (1165-1214), éd. 
G.W.S. Barrow, Edinburgh, Edinburgh University Press, coll. « Regesta regum Scottorum », 
1971, p. 28-67.



302

commencèrent à mettre en place de véritables offices administratifs de 
gouvernement pendant le règne de David Ier (1124-1153), particulièrement le 
sheriffdom, modelé sur le shire ou bailliage anglais 13. Les petits-fils et successeurs 
de David – Malcolm IV et Guillaume – continuèrent sa politique et lorsque 
Guillaume mourut en 1214, le royaume d’Écosse fut régi par l’institution du 
sheriffdom à Berwick dans le Sud, à Inverness dans le Nord et à Dumfries à 
l’Ouest 14. Des offices judiciaires furent également introduits en Écosse pendant 
le règne de David. À la mort de Guillaume, il y avait trois justiciers (iusticiarii) : 
le justicier responsable de « Scotia » (c’est-à-dire l’Écosse au nord du Firth de 
Forth), le justicier responsable du Lothian (l’Écosse au sud du Firth de Forth), 
et le dernier justicier, chargé du Galloway (au sud-ouest) 15. La tradition 
historiographique fait aussi du règne de Guillaume le moment où l’Échiquier, 
l’institution chargée de la fiscalité, se développa, les comptes produits par 
les clercs de l’Échiquier étant archivés dans le trésor royal 16. C’est Geoffrey 
Barrow qui mit véritablement au point cette vision des choses : pour lui, le 
développement du gouvernement bureaucratique et administratif était bien un 
phénomène du xiie siècle, ses structures et institutions étant bien en place lors 
de l’accession d’Alexandre II en 1214. Pour lui, tous les autres développements 
(comme l’introduction de procédures du droit commun) étaient inscrits au sein 
de cette structure, et n’eurent pas à la remplacer.

En revanche, le xiiie siècle est perçu non seulement comme une période 
d’expansion politique en Argyll et dans les Hébrides extérieures à l’ouest et dans 
le Caithness au nord, mais aussi comme la période de forte présence du pouvoir 
seigneurial dans le royaume 17. C’est donc l’histoire des factions seigneuriales 
qui a été retracée : l’essor de certaines familles puissantes (les Comyn, Durward, 
Stewart, Bruce, et Balliol) et les retombées de leur pouvoir sur la capacité 
d’action des rois 18. On peut penser que les césures majeures dans le pouvoir 

13	 G.W.S. Barrow, « David I: the balance of new and old », dans Scotland and its Neighbours in 
the Middle Ages, London, Hambledon Press, 1992, p. 45-65.

14	 The Acts of Malcolm IV (1153-1165), éd. cit., p. 36-49 ; The Acts of William I (1165-1214), éd. cit., 
t. II, p. 39-42.

15	 G.W.S. Barrow, « The justiciar », dans The Kingdom of the Scots: Government, Church and 
Society from the Eleventh to the Fourteenth Century, Edinburgh, Edinburgh University Press, 
2003, p. 68-111.

16	 The Acts of William I (1165-1214), éd. cit. t. II, p. 58-59 ; A.A.M. Duncan, Scotland: The Making 
of the Kingdom, Edinburgh, Edinburgh University Press, 1975, p. 596-600, 606-607.

17	 Il n’y a aucun chapitre sur le gouvernement royal dans la biographie récente d’Alexander 
II par Richard Oram, Alexander II, King of Scots, 1214-1249, Edinburgh, Birlinn, 2012. On 
peut faire la même remarque pour les ouvrages collectifs : Richard Oram (dir.), The Reign of 
Alexander II (1214‑49), Leiden/Boston, Brill, 2005 ; Norman Reid (dir.), Scotland in the Reign 
of Alexander III, Edinburgh, John Donald, 1990.

18	 Alan Young, « The political role of Walter Comyn, earl of Menteith, during the minority of 
Alexander III of Scotland », dans Keith Stringer (dir.), Essays on the Nobility of Medieval 
Scotland, Edinburgh, John Donald, 1985, p. 131-149. L’histoire du droit écossais fait 



303

alice taylor   La com
m

unauté avant la com
m

unitas

seigneurial furent créées au moment de la mort d’Alexandre III, puis de sa seule 
héritière, Marguerite, en 1290 ; le pouvoir seigneurial se divisa alors en factions 
familiales centrées sur quelques personnalités majeures, comme John Comyn, 
Robert Bruce et John Balliol. Ce factionnalisme se traduisit de manière violente 
dans une série de meurtres (ceux de Duncan, comte de Fife, en 1289 et, surtout, 
celui de John Comyn, en 1306) comme dans une competition pour le trône, où 
l’on vit les Prétendants des trois familles les plus puissantes se disputer le trône 
lui-même 19. Il semble donc difficile de voir le factionnalisme et les inimitiés au 
sein de la seigneurie écossaise au cours du xiiie siècle – par exemple, le meurtre 
de Patrick d’Atholl en 1242 – comme préfigurant la politique et la violence 
de la fin du xiiie siècle et du début du xive siècle, la période pour laquelle les 
historiens considèrent que le langage de la communauté masquait la discorde 
au sein du royaume.

L’existence de ces différentes approches historiographiques contribue 
à expliquer pourquoi la communauté du royaume n’a jamais été étudiée 
sous l’angle du gouvernement royal. D’une part, le développement du 
gouvernement est considéré comme un phénomène du xiie siècle ; d’autre 
part, le factionnalisme seigneurial du xiiie siècle est souvent invoqué comme 
une explication du bouleversement qui suivit la mort d’Alexandre III et qui 
marqua toute la période des « guerres d’indépendance » 20. Or la chronologie du 
développement institutionnel telle qu’elle avait été établie par Geoffrey Barrow 
a été récemment remise en question : il faut à présent modifier les explications 
dominantes et reconsidérer la question. 

Ce qui suit résume les conclusions majeures de mon livre, intitulé The Shape 
of the State in Medieval Scotland 21. Les modalités de l’exercice du pouvoir royal 
furent transformées de manière radicale au cours des xiie et xiiie siècles. À 
l’avènement de David Ier, il n’y avait aucun système administratif ni officiers 
d’État en Écosse : pas de sheriff, pas de justiciers, pas de chambellans non plus 

exception. Voir Hector MacQueen, Common Law and Feudal Society in Medieval Scotland, 
Edinburgh, Edinburgh University Press, 1993 ; id., « Canon Law, custom and legislation in the 
reign of Alexander II » dans Richard Oram (dir.), The Reign of Alexander II, op. cit., p. 221-
251 ; id., « Scots Law under Alexander III », dans Norman Reid (dir.), Scotland in the Reign of 
Alexander III, op. cit., p. 74-102.

19	 Michael Brown, « Aristocratic politics and the crisis of Scottish kingship », art. cit., p. 5-9 ; 
Michael Penman, Robert the Bruce, King of the Scots, New Haven, Yale University Press, 2014, 
p. 86-91.

20	 Pour des critiques similaires : Keith Stringer, « The Scottish “political community” in the reign 
of Alexander II (1214-49) », dans Matthew Hammond (dir.), New Perspectives on Medieval 
Scotland, 1093-1286, Woodbridge, Boydell and Brewer, 2013, p. 53-84 ; Alan Young, « Noble 
families and political factions in the reign of Alexander III », dans Scotland in the Reign of 
Alexander III, op. cit., p. 1-30, ici p. 1-3.

21	 Alice Taylor, The Shape of the State in Medieval Scotland 1124-1290, Oxford, Oxford University 
Press, 2016, p. 438‑448.



304

ni de chanceliers, pas de brefs de droit commun, pas d’archives d’État enfin. En 
1290, la lignée royale remontant à Malcolm III (1058-1093) avait pris fin et la 
seigneurie était en plein bouleversement. Entre ces deux dates, un vrai système 
administratif et judiciaire s’était développé, comprenant tous les éléments que 
je viens d’énumérer. En 1290, la chapelle du roi (comme la Chancellerie en 
Angleterre et en France) communiquait avec les sheriffdoms (les bailliages) de 
Wigtown dans le Sud-Ouest, de Cromarty dans le Nord et de Berwick au Sud-
Est. De plus, les justiciers de Scotia, Lothian et Galloway présidaient, en tant 
que juges, les tribunaux des sheriffdoms de leurs juridictions. Les comptes de ces 
officiers étaient soumis à un audit itinérant, tenu dans des endroits divers, par 
exemple à Arbroath, à Édimbourg, à Newbattle, et à Scone. Les jugements et 
accords issus par les tribunaux royaux et seigneuriaux se disaient confirmer « les 
lois du pays » et « les assisae du royaume ». Les brefs (les mandements) juridiques 
pouvaient être présentés soit dans une cour seigneuriale pour assurer l’exécution 
d’un verdict, soit à la cour royale pour obtenir un appel. Tout cela aurait été 
inimaginable pour David Ier lors de son accession en 1124.

Comment expliquer cette transformation ? Elle ne s’était pas faite 
rapidement, et n’était pas encore achevée à la mort de Guillaume en 1214. 
Pendant la plus grande partie du xiie siècle, les rois n’avaient pas gouverné 
par le biais d’institutions administratives. David Ier consolida son pouvoir en 
introduisant des sheriffs au sud du Firth de Forth, mais il créa aussi de grandes 
seigneuries territoriales pour ses conseillers nobles dans le sud de son royaume, 
et celles-ci furent sans doute plus importantes pour le développement de sa 
puissance. Au nord du Firth de Forth (dans la Scotia 22), il gouvernait grâce 
à une communication systématique avec les élites locales et régionales – tout 
comme l’avaient fait ses prédécesseurs – en modifiant seulement légèrement les 
exigences de ces derniers 23.

Au cours de la seconde moitié du xiie siècle, les sources documentent l’existence 
d’institutions de gouvernement royal au nord du Firth de Forth. Bien que les 
petits-fils de David, Malcolm et Guillaume, aient introduit les sheriffdoms au 
nord du Firth de Forth, ce développement prit place de manière progressive. 
Pendant le règne de Malcolm IV, les sheriffs au sud du Firth de Forth pouvaient 
présider les tribunaux contrairement aux sheriffs du nord du Firth de Forth. La 
responsabilité qui consistait à présider les tribunaux ne fut imposée à tous les 

22	 J’ai développé ces différentes idées dans ibid., chap. IV et V. Pour le sens de Scotia, voir 
Dauvit Broun, « Defining Scotland and the Scots before the Wars of Independence », dans 
Dauvit Broun, R.J. Finlay and Michael Lynch (dir.), Image and Identity: The Making and 
Re-Making of Scotland through the Ages, Edinburgh, John Donald, 1998, p. 4-17. 

23	 L’article fondamental pour la période avant le règne de David Ier est désormais celui de 
Dauvit Broun, « Statehood and lordship in “Scotland” before the mid-twelfth century », Innes 
Review, 66, 2015, p. 1-71.



305

alice taylor   La com
m

unauté avant la com
m

unitas

sheriffs du royaume qu’en 1184. Des justiciers furent introduits pour la première 
fois au sud du Firth de Forth et, dans les années 1180, ils président aussi les 
tribunaux occasionnels dans tout le royaume. Au cours des années 1190, le 
prestige du statut de chambellan s’était aussi accru de manière notable. Ce n’est 
pas un hasard si ce nouveau prestige coïncida avec l’apparition d’un audit fiscal 
pour les comptes.

Pas plus que le xiie siècle, le xiiie siècle ne vit l’établissement de structures 
et institutions définitivement fixées. S’il y eut, sous le règne d’Alexandre II, 
des changements majeurs dans l’organisation, les processus et les pratiques 
de la justice royale, ce n’est pas dans le sens envisagé habituellement par 
l’historiographie 24. Au cours des années 1210-1220, les justiciers se mirent à 
exercer leur fonctions dans les deux régions de Scotia et du Lothian (et plus 
tard Galloway), et commencèrent à faire leurs tournées vers les années 1220-
1240, en tous cas avant l’année 1242. Ces tournées étaient irrégulières, ayant 
lieu parfois chaque année, parfois de manière intermittente, ou encore tous les 
deux ans ou tous les dix-huit mois. Les brefs juridiques initiaient des procès 
uniformes dans les tribunaux royaux. On peut penser que cette nouvelle forme 
de procès fut introduite dans le deuxième tiers du règne d’Alexandre II : la 
chapelle royale commença alors à préserver les copies d’un certain nombre de 
lettres (administratives, fiscales, ou juridiques) sur des rouleaux de parchemin 25.

L’adoption de documents latins joua aussi un rôle dans le développement du 
gouvernement institutionnel au cours de cette période. On doit souligner que la 
standardisation de l’écriture documentaire pour les besoins de gouvernement fut 
le fruit d’un long processus. Si les clercs avaient rédigé des brefs administratifs, au 
nom du roi, depuis le règne d’Alexandre Ier (1107-1124), ils ne commencèrent 
à rédiger des chartes latines pour des destinataires ecclésiastiques que pendant le 
règne de David Ier 26, et ne le firent pas régulièrement pour les laïcs avant les années 
1160-1170 27. L’usage de brefs s’était répandu dans l’espace juridique avant 1230. Le 
développement des brefs juridiques constitua un vrai changement : la gouvernance 
par « l’archive écrite » n’avait pas seulement pour but la communication d’ordres 
émanant du pouvoir royal, mais aussi l’anticipation des besoins de la population. 
Enfin, de nouveaux types d’actes, comme les lettres patentes, furent introduits 

24	 Pour une interprétation différente : Hector MacQueen, Common Law, op. cit.
25	 Mais cet enrôlement n’était pas fait de manière systématique : voir Alice Taylor, The Shape 

of the State…, op. cit., chap. VII, p. 399‑417.
26	 Dauvit Broun, « The adoption of brieves in Scotland », dans Judith A. Green et Marie-Therese 

Flanagan (dir.), Charters and Charter Scholarship in Britain and Ireland, Basingstoke, 
Palgrave, 2005, p. 164-183.

27	 Matthew Hammond, « The adoption and routinization of Scottish royal charter production 
for lay beneficiaries, 1124-1195 », dans David Bates (dir.), Anglo-Norman Studies XXXVI. 
Proceedings of the Battle Conference 2013, Woodbridge, The Boydell Press, 2014, p. 91-115.



306

pendant le règne d’Alexandre II, et utilisés couramment. Le développement des 
actes royaux ne correspondait pas seulement à une imposition du haut vers le bas, 
il répondait aussi à une demande.

Deux points importants doivent être rappelés au sujet de la forme du 
gouvernement royal pendant le règne d’Alexandre III. En premier lieu, le 
gouvernement central avait une implantation locale profonde, même dans les 
années 1260. Le sheriffdom n’était pas seulement une institution locale, uniquement 
responsable de la localité, c’était aussi l’institution-clé du gouvernement dans son 
ensemble. Les justiciers faisaient leurs tournées de sheriffdom en sheriffdom. Les 
sheriffs devaient financer les audits qu’ils accueillaient dans leurs sheriffdoms. Le 
revenu du sheriffdom était la source directe des salaires des officiers royaux : par 
exemple, en 1290, le sheriff de Dumfries contribua pour 100 marcs au salaire du 
justicier de Galloway 28. Le processus de « centralisation » allait donc souvent de 
pair avec le développement des institutions d’administration locale. L’autorité 
du roi pénétrait aussi à l’intérieur des juridictions seigneuriales à travers les 
sheriffdoms. Les brefs juridiques les plus importants n’étaient pas les brefs destinés 
à faire appel devant le tribunal du roi, mais plutôt les brefs d’enquête, adressés 
aux sheriffs, qui se développèrent entre 1241 et 1259. Les verdicts produits par ces 
enquêtes pouvaient être utilisés dans les tribunaux seigneuriaux, si bien que les 
procès initiés par ces brefs n’allaient pas à l’encontre de la juridiction du tribunal 
seigneurial. De plus, les baronnies étaient cruciales pour le fonctionnement des 
sheriffdoms : les vassaux d’une baronnie servaient au visnet (le « jury du voisinage ») 
du sheriffdom 29. Le sheriffdom ne coexistait pas seulement avec les juridictions 
seigneuriales, il en dépendait et les renforçait.

Le second point est encore plus important. Le gouvernement royal – une 
structure relativement centralisée et bureaucratisée – ne se développa pas au 
détriment du pouvoir seigneurial. Le pouvoir de l’aristocratie était fondamental 
pour les ambitions du roi. Ainsi, les lois de Guillaume (1165-1214) ne furent 
pas appliquées par le moyen d’institutions administratives et judiciaires ; 
elles comprennent de nombreuses règles abstraites applicables partout, et ne 
mentionnent pas les tribunaux seigneuriaux (pas plus d’ailleurs que les tribunaux 
royaux) 30. En revanche, la juridiction seigneuriale et les tribunaux seigneuriaux 

28	 Rotuli Scaccarii Regum Scotorum: The Exchequer Rolls of Scotland, éd. John Stuart et al., 
Edinburgh, General Register House, 1878-1908, 23 vol., t. I, AD 1264-1359, p. 36.

29	 Par exemple The Acts of Alexander III, King of Scots (1249-1286), éd. Cynthia J. Neville et Grant 
G. Simpson, Edinburgh, Edinburgh University Press, coll. « Regesta regum Scottorum », 2012, 
n° 85. Pour des remarques sur le visnet et le voisinage, voir Cynthia J. Neville, « Neighbours, 
the neighbourhood and the visnet in Scotland, 1125-1300 », dans Matthew Hammond (dir.), 
New Perspectives on Medieval Scotland, op. cit., p. 161-173.

30	 Alice Taylor, « Crime without punishment: medieval Scottish law in comparative perspective », 
dans David Bates (dir.), Anglo-Norman Studies XXXV. Proceedings of the Battle Conference 
2012, Woodbridge, Boydell Press, 2013, p. 287-304.



307

alice taylor   La com
m

unauté avant la com
m

unitas

apparaissent régulièrement dans les lois d’Alexandre II (1214-1249), où ils sont 
cités à titre tout aussi officiel que les tribunaux royaux 31. Alexandre II incorpora 
délibérément le pouvoir aristocratique au sein de sa législation. Au cours des 
années 1220, tous les seigneurs, laïcs et ecclésiastiques, devaient lever les troupes 
pour le roi dans leurs seigneuries territoriales : les officiers royaux n’avaient pas 
cette responsabilité.

De plus, le droit commun en gestation dans le royaume d’Écosse n’eut pas 
pour conséquence le déclin des juridictions seigneuriales. La plupart des brefs 
de droit commun (différents des brefs d’enquête déjà mentionnés) introduits 
avant 1260 n’étaient utilisables que par les élites 32. En Écosse, si l’on voulait 
obtenir un bref de disseisin (dissasine, en écossais), on risquait une lourde 
amende (10 livres) en cas de perte ou abandon du procès 33. Certains autres 
brefs, comme le bref de droit, étaient réservés aux tenants inféodés au roi. Les 
paysans ne pouvaient donc pas les utiliser contre leurs seigneurs ; la plupart 
de ces brefs judiciaires servaient les intérêts des élites 34. De plus, bien qu’il y 
ait eu des conflits entre les juridictions ecclésiastiques et laïques pendant le 
xiiie siècle, ces deux juridictions étaient tout de même intégrées : les évêques, les 
abbés, et les prieurs recevaient un dixième ou un huitième des revenus du roi, 
quels qu’ils soient, revenus dont l’audit était fait par les sheriffs et justiciers 35. 
Les juges des tribunaux royaux invoquaient souvent l’autorité des évêques 
pour renforcer l’efficacité de leurs jugements, et pouvaient demander à exercer 
leurs pouvoirs, par exemple pour condamner l’une des parties du procès à une 
lourde amende (jusqu’à 200 marcs) ou à l’excommunication si elle avait violé 
le jugement du tribunal 36. Le cadre institutionnel du gouvernement royal ne 
s’est donc pas développé au détriment d’autres juridictions, ecclésiastique ou 
seigneuriale ; au contraire, il s’est largement appuyé sur le pouvoir des élites 
laïques et ecclésiastiques.

La consolidation du pouvoir royal et le développement des institutions 
administratives et bureaucratiques furent aussi aidés par la formalisation du 
pouvoir seigneurial. Dans les chartes de la seconde moitié du xiie siècle, les rois 

31	 Statuta Regis Alexandri, chap. I-XI. Cette compilation légale a été éditée : Alice Taylor (éd.), 
The Laws of Medieval Scotland: Legal Compilations from the Thirteenth and Fourteenth 
Centuries, Edinburgh, The Stair Society, 2019, p. 571‑622.

32	 Cette observation ne s’applique pas aux brefs d’enquêtes, déjà mentionnés ci-dessus.
33	 David Carpenter, « Scottish royal government in the thirteenth century from an English 

perspective », dans Matthew Hammond (dir.), New Perspectives on Medieval Scotland, 
op. cit., p. 117-159.

34	 Alice Taylor, The Shape of the State…, op. cit., chap. V.
35	 Ibid., chap. VI. 
36	 Pour des exemples, voir : The Douglas Book, éd. William Fraser, Edinburgh, 1885, 4 vol., t. III, 

n° 285, et Registrum monasterii de Passelet: cartas, privilegia, conventiones, éd. Cosmo 
N. Innes, Edinburgh, 1832, p. 182, 194, 200.



308

avaient adopté une forme de diplomatique qui accordait une place officielle 
au pouvoir seigneurial 37. Quand Guillaume, par exemple, commanda à ses 
hommes de prêter serment pour préserver sa paix en 1197, il ne s’adressa 
qu’à ses seuls grands hommes – ses évêques, ses abbés, ses comtes, ses barons, 
ses thanes – et non pas à tous les hommes de son royaume 38. Cela eut pour 
effet d’institutionnaliser les liens personnels entre les seigneurs et le roi ; 
en Écosse, à la fin du xiie et pendant le xiiie siècle, la décentralisation et le 
développement d’institutions administratives centrales ne s’excluaient donc pas 
mutuellement. Le gouvernement institutionnel et bureaucratique était fondé 
sur le pouvoir seigneurial. 

Une analyse du personnel du gouvernement royal suffit à démontrer 
l’importance du pouvoir seigneurial pour l’État. Il s’agit toutefois d’un sujet 
difficile, dans la mesure notamment où l’on ne dispose d’aucune liste de noms 
d’officiers royaux 39. Il existe bien des listes de témoins dans les chartes et 
autres actes, mais la plupart de ceux-ci ne sont pas datés. La chapelle royale 
n’introduisit les formules de datation dans les chartes royales qu’en 1221-1222, 
pendant le règne d’Alexandre II, et même après cette date les actes privés étaient 
rarement datés 40. De plus, si les scribes notaient souvent les titres de justiciers 
et chambellans dans les listes de témoins, ils incluaient beaucoup plus rarement 
les sheriffs. Il n’est donc pas toujours possible d’identifier la présence d’un sheriff 
dans une liste de témoins 41.

La seule exception à l’absence générale de sources utiles avant la mort 
d’Alexandre III est une transcription d’un rouleau de comptes rendus par les 
officiers royaux entre 1263 et 1266. Thomas Hamilton, premier comte de 
Haddington, fit cette transcription au début du xviie siècle 42. Elle est d’une 
utilisation délicate, car Haddington abrège sa source considérablement, et il 
omet quelquefois les noms d’officiers, ou bien se trompe en les copiant. On 

37	 Alice Taylor, The Shape of the State…, op. cit. ; pour une autre interprétation, cf. G.W.S. Barrow, 
« The beginnings of military feudalism », dans The Kingdom of the Scots, op. cit., p. 250-278, 
ici p. 252-254.

38	 Leges Scocie, chap. XV, dans The Laws of Medieval Scotland, éd. cit., p. 419‑420.
39	 Athol L. Murray, « The pre-union records of the Scottish Exchequer », Journal of the Society of 

Archivists, 2, 1961, p. 89-101 ; et, en général, David Stevenson, « The English and the public 
records of Scotland, 1650-1660 », dans Miscellany I, s. n., Edinburgh, The Stair Society, 1971, 
p. 156-170.

40	 Dauvit Broun, « The absence of regnal years from the dating clause of charters of kings of 
Scots, 1195-1222 », dans John Gillingham (dir.), Anglo-Norman Studies XXV. Proceedings 
of the Battle Conference 2002, Woodbridge, Boydell Press, 2003, p. 47-63 ; Dauvit Broun, 
Scottish Independence and the Idea of Britain from the Picts to Alexander III, Edinburgh, 
Edinburgh University Press, 2007, p. 191‑201.

41	 Voir aussi les remarques importantes de Keith Stringer, « Scottish “political community” », 
art. cit., p. 54-57. On peut maintenant trouver la recherche qui suit dans Alice Taylor, 
The Shape of the State…, op. cit., p. 417‑434.

42	 Édimbourg, National Archives of Scotland, E 38/1 ; Rotuli scaccarii, éd. cit., t. I, p. 1-34.



309

alice taylor   La com
m

unauté avant la com
m

unitas

peut toutefois corriger ses erreurs de nomenclature en se référant à d’autres 
sources, particulièrement les listes de témoins de chartes : la transcription 
du rouleau de comptes contient beaucoup d’informations au sujet du 
personnel du gouvernement, particulièrement sur le sheriff, le responsable du 
sheriffdom, l’institution-clé du gouvernement royal. Cette source démontre 
l’étendue de l’intégration du pouvoir aristocratique dans les institutions du 
gouvernement royal.

Le rouleau des comptes de 1263-1266 note les noms de vingt-neuf sheriffs, 
donnés ci-dessous.

Sheriff Sheriffdom date du compte 
Gilbert de Hay† Perth 1263
David de Lochore Fife 1264, 1266
Walter, comte de Menteith Ayr

Robert Mowat Forfar 1264 [1263?], 1266
Andrew du Garioch Aberdeen 1264
Gregory de Melville Aberdeen

Reginald Cheyne Kincardine

Laurence Grant Inverness 1263
Alexander de Montfort Elgin 1263
Alexander Murray Inverness

William Wiseman Forres 1264, 1266
Ralph de Strachan Banff

John de Kinross Kinross 1263
Aymer Maxwell Dumfries

John de Cameron Perth 1264, 1266
William Mowat Cromarty

Alexander Murray Nairn

John de Fenton Forfar

Hugh d’Abernethy Roxburgh

Thomas Randolph Roxburgh

Hugh de Berkeley Berwick 1265
Alexander Comyn, comte de Buchan Wigtown 1265, 1266
John Lamberton Stirling 1263, 1265, 1266
R. de Mowbray† Haddington

Édimbourg
Linlithgow

1263

William Comyn de Kilbride Ayr 1265, 1266
Alexander Sinton Selkirk 1265
William comte de Mar Dumbarton

Alexander Uviet Lanark après novembre 1264
William Sinclair Haddington

Linlithgow
Edinburgh

1264

Simon Fraser Traquair 1263



310

Trois comtes exercent l’office de sheriff : William, comte de Mar (qui est aussi 
le chambellan), Alexander Comyn, comte de Buchan (également justicier de 
Scotia), et Walter Stuart, comte de Menteith. Les autres sheriffs n’ont pas le rang 
de comte, mais des autres sources décrivent presque tous comme des milites. 
Six sheriffs sont à la tête de plusieurs sheriffdoms, en divers lieux du royaume. 
Ainsi, Walter Stuart, comte de Menteith, fut sheriff de Dumbarton en 1271 et 
sheriff d’Ayr en 1265-1266, et Aymer Maxwell, sheriff de Dumfries en 1264, fut 
aussi sheriff de Roxburgh et sheriff de Peebles. Par ailleurs, de nombreux sheriffs 
occupent en même temps un autre office – connétable, chambellan, justicier. 
Thomas Randolph, par exemple, sheriff de Roxburgh en 1263-1266, fut aussi 
sheriff de Berwick et chambellan du roi pendant le règne d’Alexandre III. Au 
total, douze des vingt-neuf sheriffs nommés dans les comptes de 1263-1266 
occupaient aussi d’autres offices dans l’administration.

L’exercice de l’office du sheriff était donc intégré à l’exercice d’autres fonctions 
administratives. De plus, les listes de témoins des actes d’Alexandre III 
démontrent que beaucoup de ces sheriffs étaient présents à la cour royale. 
Ces listes ne sont pas malgré tout sans poser des problèmes d’interprétation, 
particulièrement quand elles ne survivent qu’à l’état de copie dans des 
cartulaires. Il peut y avoir des différences entre l’original et la copie. De plus, 
les témoins n’étaient pas toujours physiquement présents : dans certains cas, le 
disposant n’avait fait qu’écrire à des témoins potentiels pour demander leur aval 
à leur nomination, mais sans leur demander d’être présents, et certains témoins 
nommés dans ces listes étaient parfois décédés 43 ! Enfin, les listes de témoins ne 
font que représenter la composition de l’entourage du roi à un moment bien 
précis et circonscrit dans le temps. 

Les scribes des chartes royales ne notaient que rarement les titres de sheriffs 
dans les listes de témoins 44. Sauf pour une période exceptionnelle, entre 1222 
et 1230, les sheriffs apparaissent dans ces chartes sans titre 45. Il est donc presque 
impossible de savoir exactement quand un sheriff a exercé son office. On peut 
toutefois contourner cette difficulté en posant la question de manière inverse. 
Nous ne pouvons pas savoir quand et pour combien de temps les sheriffs étaient 

43	 Dauvit Broun, « The presence of witnesses and the writing of charters », dans Dauvit 
Broun (dir.), The Reality Behind Charter Diplomatic, Glasgow, Centre for Scottish and Celtic 
Studies, 2011, p. 235-290. 

44	 Ils les notaient davantage dans l’adresse et dans le texte des chartes.
45	 Robert d’Inverkeilor, sheriff des Mearns, apparaît comme témoin le 22 décembre 1222 

(London, British Library, ms. Additional 33 245, fol. 147r) ; Reginald Crawford, sheriff de Ayr, 
fut témoin de trois chartes à Ayr les 8 et 9 mai 1223 (Registrum episcopatus Glasguensis, 
éd. Cosmo N. Innes, Edinburgh, Bannatyne Club, 1843, 2 vol., t. I, n° 118-119) ; John Maxwell, 
sheriff de Roxburgh, et William de Hartside, sheriff de Lanark, furent témoins d’un acte daté 
du 12 novembre 1225 (ibid., t. I, n° 129). Pour les références de sheriffs titrés entre 1222 et 
1230, voir Alice Taylor, The Shape of the State…, op. cit., p. 424‑425, n° 129.



311

alice taylor   La com
m

unauté avant la com
m

unitas

présents à la cour royale et attestaient les actes royaux, mais nous pouvons 
étudier la distribution des attestations des actes royaux par des hommes nommés 
comme sheriffs dans le rouleau des comptes de 1263-1266. Le tableau ci-dessous 
donne le nombre et les dates des attestations faites par ces sheriffs, et les lieux 
où ces actes furent passés. J’ai exclu Alexander Comyn, comte de Buchan, et 
William, comte de Mar, car ils occupèrent les offices de justicier de Scotia et 
de chambellan d’Écosse au cours des années 1260, ce qui leur donne une place 
disproportionnée dans les actes royaux 46. 
Sheriff N° datation de lieu date 
Gilbert de Hay 
(† 1263)

7 Kincardine, Forfar, Scone, Édimbourg, 
Haddington, Kinghorn

1241, 1250-1251

John Cameron 2 Scone, Forfar 1234, 1241
David de Lochore 5 [3] Cupar, Forfar, Roxburgh 1277-1278
Walter Stuart, 
comte de Menteith

6 Traquair, Forfar, Scone, Roxburgh, Coupar 
Angus, Stirling

1260-1284

Robert Mowat 11 [8] Forfar, Arbroath, Inverquiech 1241-1247
Reginald Cheyne 12 [10] Forfar, Aboyne, Haddington, Kintore, Berwick, 

Stirling, Scone
1262-1285

William Comyn 
de Kilbride

11 Melrose, Machan, Kintore, Roxburgh, 
Haddington, Kincardine, Dumfries, Stirling, 
Traquair

1264-1279

John de Fenton 1 Newbattle 1271
John de Kinross 1 Balmerino 1244
Aymer Maxwell 15 Berwick, Traquair, Stirling, Scone, Balmerino, 

Edinburgh, Roxburgh, Newbattle, Inverness, 
Selkirk

1232-1244, 1251-1264

Alexander Murray 3 [2] Aboyne, Elgin 1267-1268
William Mowat 4 Selkirk, Édimbourg, Elgin, Scone 1263-1273
Hugh d’Abernethy 17 [16] Traquair, Rattenec, Édimbourg, Roxburgh, 

Linlithgow, Newbattle, Melrose, Jedburgh, 
Aboyne, Elgin, Haddington, Forfar, Dumfries, 
Stirling, Kintore

1260-1279

Thomas Randolph 7 Édimbourg, Berwick, Kintore, Haddington 1266-1280
Hugh de Berkeley 15 [13] Linlithgow, Newbattle, Selkirk, Traquair, Perth, 

Édimbourg, Scone, Berwick, Haddington, 
Roxburgh.

1258-1277

John de 
Lamberton

16 [13] Stirling, Édimbourg, Melrose, Linlithgow, 
Newbattle, Machan, Selkirk, Traquair, Scone, 
Cupar 

1245, 1263-1266, 
1273-1277

William Sinclair 15 Kinross, Édimbourg, Newbattle, Kintore, 
Stirling, Kincardine, Forfar, Traquair, Roxburgh, 
Haddington, Dumfries, Scone.

1261-1282

Simon Fraser 21 [19] Traquair, Berwick, Haddington, Roxburgh, 
Haddington, Selkirk, Kincardine, Forfar, 
Dumfries, Stirling, Scone, Newbattle.

1264-1285

46	 J’ai exclu aussi « R. » de Mowbray parce qu’il n’est pas identifiable.



312

Dix-huit de ces vingt-six sheriffs sont donc témoins d’actes royaux. Dix sheriffs 
comparaissent comme témoins dans plus de dix chartes : Reginald Cheyne 
(sheriff de Kincardine et, plus tard, chambellan), William Comyn de Kilbride 
(sheriff d’Ayr), Aymer Maxwell (sheriff de Dumfries, Roxburgh, Peebles, le 
justicier de Galloway et, plus tard, et pour une courte durée, le chambellan), 
Hugh d’Abernethy (également sheriff de Roxburgh), Hugh de Berkeley (sheriff 
de Berwick et justicier du Lothian), John de Lamberton (sheriff de Stirling), 
William Sinclair (sheriff de Haddington, d’Édimbourg et de Linlithgow), 
Robert Mowat (sheriff de Forfar et justicier de Scotia), et Simon Fraser (sheriff 
de Traquair et de Perth). À eux tous, ces hommes occupaient un grand nombre 
de différents offices d’État, depuis le chambellan du roi jusqu’au sheriff d’un 
sheriffdom à la périphérie du royaume. Au sein de ce groupe, le type d’office 
occupé avait peu de retombées sur la répartition des attestations. Ainsi, Hugh 
de Berkeley, sheriff de Berwick et justicier de Lothian dans les années 1260, fut 
témoin de seize actes sur une période de treize ans, mais Hugh d’Abernethy, 
qui n’était que sheriff de Roxburgh, fut témoin de dix-sept actes sur une période 
de dix-neuf ans. Ces chiffres sont à peu près équivalents, même si Hugh de 
Berkeley attesta un nombre annuel de chartes un peu plus élevé que Hugh 
d’Abernethy.

Le point le plus important dans la répartition de ces attestations est que la 
localisation d’un sheriffdom ne déterminait ni le nombre des attestations ni la 
présence du sheriff en question dans l’entourage du roi. On note bien entendu 
des exceptions : Robert Mowat n’apparaît comme témoin que dans des actes 
rédigés à proximité de son sheriffdom. Robert fut sheriff de Forfar pendant les 
règnes d’Alexandre II et d’Alexandre III, et il occupa aussi l’office de justicier 
de Scotia entre 1241 et 1242. Bien que nommé comme témoin dans onze actes 
d’Alexandre II et d’Alexandre III, il ne témoigne que dans des lieux situés à 
moins de 25 km de Forfar, le chef-lieu de son sheriffdom 47. Mais la majeure 
partie de l’activité de la plupart des sheriffs nommés dans les comptes de 1263-
1266 se situait à l’échelle du royaume. Par exemple, Reginald Cheyne, sheriff 
de Kincardine, atteste les actes passés dans des lieux aussi éloignés que Kintore 
dans le Nord et Berwick dans le Sud. Aymer Maxwell atteste à Inverness dans le 

47	 Pour ses attestations à Arbroath (à un peu plus de 25 km de Forfar), voir Liber S. Thome de 
Aberbrothoc, éd. P. Chalmers, Edinburgh, Bannatyne Club, 1848-56, 2 vol., t. I, n° 264, et 
London, British Library, ms. Additional 33 245, f.ol 149v-150r. Voir aussi l’exemple de John 
de Kinross, qui occupa l’office de sheriff de Kinross en 1263 et qui ne fut témoin que de la 
charte royale datée de Balmerino, à 25 km de Kinross. Voir Liber S. Marie de Balmorinach, 
éd. W.B.D.D. Turnball, Edinburgh, 1840, n° 40.



313

alice taylor   La com
m

unauté avant la com
m

unitas

Nord et à Roxburgh et Berwick dans le Sud. Hugh d’Abernethy atteste des actes 
royaux depuis Roxburgh dans le Sud jusqu’à Elgin en Moray dans le Nord 48.

Notre conception du sheriff est celle d’un officier du gouvernement local, mais 
la plupart des hommes qui occupaient cette position en Écosse intervenaient 
aussi dans les affaires du royaume. Quand Henri III, roi d’Angleterre, remplaça 
le gouvernement minoritaire d’Alexandre III en 1255, quatre des vingt-
neuf sheriffs nommés dans le rouleau de 1263-1266 figuraient soit dans le 
gouvernement sortant soit dans le nouveau gouvernement 49. L’accord de paix 
rédigé en 1258 entre Llywelyn, prince du pays de Galles, et le gouvernement 
minoritaire d’Alexandre III, donne les noms de six des vingt-neuf sheriffs de 
1263-1266 : David de Lochore, Reginald Cheyne, Aymer Maxwell, William 
Mowat, Hugh d’Abernethy et Hugh de Berkeley 50. En 1281, Alexandre fixa 
les coutumes gouvernant sa succession : ce document n’est attesté que par trois 
chevaliers, dont William Sinclair, qui apparaît comme sheriff d’Édimbourg, 
Haddington et Linlithgow dans les comptes de 1263-1266. En 1284, les 
témoins du document confirmant la désignation de Marguerite comme 
héritière d’Alexandre III incluent Reginald Cheyne, William Sinclair et Simon 
Fraser, qui étaient tous sheriffs en 1263-1266, ainsi que Nicholas de Hay, fils de 
Gilbert de Hay (sheriff de Perth en 1262-1263) 51. 

Certains des officiers nommés dans la transcription du rouleau des comptes – 
comme Alexander Comyn, comte de Buchan, Walter Stuart, comte de Menteith, 
et William, comte de Mar – faisaient partie de la haute noblesse écossaise. 
Mais les autres officiers étaient de moindre rang. Par exemple, William Mowat 
hérita de son oncle, Robert Mowat, sheriff de Forfar en 1264, le petit domaine 
de Fern en Angus 52. Nous ne savons pas si David de Lochore, sheriff de Fife, 

48	 Ces remarques sont développées dans Alice Taylor, The Shape of the State…, op. cit., 
chap. VII.

49	 Anglo-Scottish Relations, 1174‑1328: Some Selected Documents, éd. et trad. E.L.G. Stones, 
Oxford, Oxford University Press, 1965, nouv. éd. revue 1970, n° 10. Sur cet acte, outre les 
travaux d’A.A.M. Duncan, Scotland, op. cit., p. 560-576, voir David Carpenter, « The downfall 
and punishment of Robert de Ros », http://www.breakingofbritain.ac.uk/blogs/feautre-of-
the-month/june-2012, mis en ligne en juin 2012, consulté le 5 juin 2015.

50	 Thomas Rymer, Foedera, conventiones, literae, London, Record Commission, 1816-1869, 
4 vol. en 7 parties, t. I, i, p. 370. Pour des interprétations importantes, voir A.A.M. Duncan, 
Scotland, op. cit., p. 571-572, et Alan Young, Robert the Bruce’s Rivals: The Comyns, 1212-
1314, East Linton, Tuckwell Press, 1997, p. 57-58.

51	 The Acts of Alexander III, King of Scots (1249-1286), éd. cit., n° 133.
52	 Registrum de Panmure: Records of the families of Maule, de Valoniis, Brechin and Brechin-

Barclar, United in the Line of the Barons and Earls of Pamure, éd. H. Maule et J. Stuart, 
Edinburgh, 1874, 2 vol., t. II, p. 158-159. William Mowat était le fils de Michel Mowat, frère de 
Robert Mowat. Michel Mowat fut sheriff d’Inverness pendant le règne d’Alexandre II ; on peut 
donc penser que William Mowat possédait également des domaines en Moray. Pour Michel 
Mowat : Registrum episcopatus Moraviensis, éd. Cosmo N. Innes, Edinburgh, Bannatyne 
Club, 1837, n° 85.



314

possédait d’autres domaines en dehors de Lochore en Fife. Cela suggère que 
ce groupe de sheriffs n’était pas seulement constitué d’officiers locaux opérant 
dans le cadre d’une administration assez centralisée ; les sheriffs formaient 
aussi une communauté qui, pour sa plus grande partie, dirigeait les affaires 
du royaume. Cette conclusion va partiellement contre la tendance dominante 
de l’historiographie qui considère que la plupart des sheriffs étaient des barons 
locaux ou de basse noblesse 53, minimisant leur rôle en réalité fondamental dans 
la politique et le gouvernement du royaume.

La position du sheriff en Angleterre pendant le xiiie siècle était différente. 
Là, l’office de sheriff était détenu non par des membres de l’entourage du roi, 
mais par des membres de l’élite locale, qui ne se rendaient rarement à la cour 
royale 54. En Écosse, les seigneurs – les comtes, les barons et les chevaliers – 
n’étaient pas seulement intégrés dans l’administration et les institutions royales, 
ils exerçaient aussi presque tous les offices de l’État – la seule exception étant 
l’office du chancelier. Les seigneurs – les vassaux au roi – étaient les justiciers, les 
chambellans et les sheriffs du royaume. En ce sens, le personnel et les pratiques 
de l’administration locale et centrale ne sont pas vraiment séparables. La 
hiérarchie de la noblesse écossaise reflétait aussi cette intégration. Il est possible 
de penser que les xiiie et xive siècles en Angleterre furent la période où, pour 
citer Timothy Reuter, « the nobility was legally defined as to both membership and 
status 55 ». En Écosse, les élites politiques étaient moins formellement stratifiées 
qu’en Angleterre. Les documents latins produits en Écosse décrivent tous les 
seigneurs au-dessous du rang de comte comme milites. Par exemple, les actes 
royaux et privés désignent comme milites la plupart des sheriffs nommés dans 
les comptes de 1263-1266. Mais les documents latins produits en Angleterre 
décrivent ces mêmes hommes comme barones, un rang bien supérieur à celui de 
chevalier. Les rédacteurs de ces actes anglais du xiiie siècle estimaient qu’un miles 
en Écosse avait un statut équivalent à celui du baro en Angleterre 56. 

Quelle signification accorder à toutes ces données pour la question de 
la communauté du royaume ? Avant la création des Gardiens en 1286, 
l’aristocratie laïque incarnait la plupart des institutions comme des pratiques 
du gouvernement royal. Elle servait dans l’administration locale et centrale, 

53	 Par exemple, Michael Brown, The Wars of Scotland, 1214-1371, Edinburgh, Edinburgh 
University Press, 2004, p. 60-62.

54	 W.A. Morris, The Medieval English Sheriff to 1300, Manchester, Manchester University Press, 
1927, p. 77-87, 113-114, 161-164, 176-178. David Carpenter a modifié les conclusions de Morris 
dans David A. Carpenter, « The decline of the curial sheriff in England, 1194-1258 », English 
Historical Review, 91, 1976, p. 1-32.

55	 Timothy Reuter, « The medieval nobility in twentieth-century historiography », dans Michael 
Bentley (dir.), Companion to Historiography, London, Routledge, 1997, p. 117-202, ici p. 179.

56	 Par exemple, la charte d’Alexandre III (probablement rédigée par la Chancellerie anglaise) : 
The Acts of Alexander III, King of Scots (1249-1286), éd. cit., n° 22.



315

alice taylor   La com
m

unauté avant la com
m

unitas

ses tribunaux apparaissent régulièrement dans la législation royale aux côtés 
des tribunaux royaux, et elle levait les troupes pour l’armée commune du 
royaume. Pendant le règne d’Alexandre III, l’administration royale était 
devenue suffisamment sophistiquée pour que le fait d’y participer offre des 
récompenses politiques importantes. On pouvait consolider et accroître son 
pouvoir et son prestige en servant dans l’administration royale, et au moment 
où les comptes de 1263-1266 furent compilés, la plupart des sheriffs « locaux » 
étaient des membres importants de l’entourage royal. Si l’on considère les 
choses sous cet angle, on peut penser que les élites gouvernèrent et constituèrent 
la communauté du royaume bien avant la crise politique qui mena à la création 
des Gardiens en 1286. 

On peut aller plus loin. Il ne fait aucun doute que les Écossais avaient une 
bonne connaissance des mouvements de réforme anglais de 1215-1217 et de 
1258-1265. Alexandre II avait choisi le parti des rebelles pendant la guerre 
civile de 1215-1217, espérant obtenir pour lui-même les bailliages du Nord 
de l’Angleterre – Cumberland, Northumberland de Westmorland 57. Son fils, 
Alexandre III, adopta une politique différente à l’occasion de l’insurrection 
de Simon du Montfort : en 1264, Alexandre leva ses armées au dernier 
moment pour aider Henri III 58. On trouve une transcription de la Grande 
Charte de 1225 dans le cartulaire ancien de la cathédrale de Glasgow, transcrit 
entre 1225 et 1230 59. 

Les historiens se sont parfois demandé pourquoi l’Écosse du xiiie siècle, 
caractérisée par un si grand nombre de conflits de factions, ne connut pas 
de mouvement ou d’insurrection dans le but de réformer les abus royaux 
pendant cette période 60. Il s’agit là d’un point important : certains historiens 
considèrent ces mouvements de réforme comme fondamentaux pour la 
construction de la communauté du royaume et l’apparition de cette notion 
dans le langage politique. On trouve, en fait, une série de propositions de 
réforme transcrites dans un manuscrit conservé dans les archives de Madrid, 
mais rédigé à Dunfermline 61. Ce manuscrit, qui date des années 1460 à 1488, 
est une copie d’un manuscrit antérieur datant de la seconde moitié du xiiie siècle 

57	 Keith J. Stringer, « Kingship, conflict and state-making in the reign of Alexander II: the war of 
1215-17 and its context », dans Richard Oram (dir.), Alexander II, op. cit., p. 116-141.

58	 Johannis de Fordun Chronica gentis Scotorum, éd. W.F. Skene, Edinburgh, William Paterson, 
1871, 2 vol., t. I, p. 302.

59	 Registrum episcopatus Glasguensis, éd. cit., t. II, n° 533. Joanna Tucker, chercheuse à 
l’Université de Glasgow, a identifié cette transcription et l’a datée au cours des recherches 
conduites pour sa thèse.

60	 Keith Stringer, « The Scottish “political community”… », art. cit., p. 53-54, 67-68, 77-80 ; 
David Carpenter, « Scottish royal government… », art. cit., p. 155-157. 

61	 Madrid, Real Biblioteca, ms. II 2097, fol. 11v.



316

(probablement entre 1263 et 1286), également composé à Dunfermline 62. Ces 
réformes survivent dans ce manuscrit dans une version interpolée de la Vita 
Sancte Margarete, dont la version originale fut composée par Turgot, prieur 
de Durham, entre 1100 et 1107, à propos de Marguerite, reine d’Écosse 
de 1070 à 1093 63. À la fin du règne d’Alexandre II, les moines de Dunfermline 
commencèrent le processus de canonisation de Marguerite (accepté par le pape 
peu de temps après l’avènement d’Alexandre III en 1249) 64. La vie interpolée 
de Marguerite a probablement été composée à la fin du règne d’Alexandre II ou 
au début de celui d’Alexandre III, c’est-à-dire au moment de sa canonisation. 

Ces réformes sont attribuées à Malcolm III, roi des Écossais entre 1058 et 
1093, et époux de Marguerite 65. Elles se présentent comme des concessions 
accordées par le roi au royaume, à la suite de petitiones de la reine. Même si 
ces « réformes » sont authentiques, elles n’ont certainement pas été composées 
pendant le xie siècle – il s’agirait là d’un anachronisme complet. Mais elles 
reflètent bien les pratiques et les problèmes juridiques du règne d’Alexandre II, 
en particulier en ce qui concerne les formes de preuve 66. Puisque la vie interpolée 
de Marguerite a été composée autour de 1249, ces réformes, bien qu’associées 
à Malcolm III, datent probablement du règne d’Alexandre II ou du début de 
celui d’Alexandre III. Ces réformes de « Malcolm III » ont trait à l’esclavage, aux 
peines encourues en cas de vol, aux duels judicaires, aux reliefs, et aux jugements 
des pairs 67. Tout le royaume doit affranchir les esclaves, le roi ne peut accepter 
d’argent des voleurs au lieu de les punir, les personnes pardonnées ne peuvent 
plus lancer d’accusation sans la présence de témoins ou sans se battre en duel 
contre leur adversaire, le roi n’a plus le droit d’accaparer les héritages, enfin, on 
ne peut être jugé que par un pair. La formulation est brève, et nous ne sommes 
pas en présence d’un grand programme de réforme : ce sont les objectifs affichés 
qui présentent de l’intérêt. En Angleterre en 1258, les Provisions d’Oxford 

62	 The Miracles of St Æbbe of Coldingham and St Margaret of Scotland, éd. Robert Bartlett, 
Oxford, Oxford University Press, 2003, p. XXXIV ; Dauvit Broun, The Irish Identity of the 
Kingdom of the Scots in the Twelfth and Thirteenth Centuries, Woodbridge, Boydell and 
Brewer, 1999, p. 196.

63	 Madrid, Real Biblioteca, ms. II 2097, fol. 1r-17v. Pour la vie composée par Turgot, voir 
Symeonis Dunelmensis opera et collectanea, éd. I. H. Hinde, Durham, Surtees Society, 1868, 
p. 234-254. On peut trouver une édition et une traduction de la vie interpolée dans Catherine 
Keene, Queen Margaret: A life in Perspective, Basingstoke, Palgrave, 2013, p. 135-221. J’ai 
proposé une interprétation différente dans « Historical writing in twelfth- and thirteenth-
century Scotland: the Dunfermline compilation », Historical Research, 88, 2010, p. 228-252 ; 
voir Catherine Keene, Queen Margaret, op. cit., p. 90-93.

64	 Pour ce processus, voir The Miracles of St Æbbe of Coldingham…, éd. cit., p. XXXI-XXXIV, et 
Catherine Keene, Queen Margaret, op. cit., p. 119-125.

65	 Madrid, Real Biblioteca, ms. II 2097, fol. 11v.
66	 Hector L. MacQueen, « Canon law, custom and legislation », art. cit., et Alice Taylor, The 

Shape of the State…, op. cit., chap. V.
67	 Madrid, Real Biblioteca, ms. II 2097, fol. 11v.



317

alice taylor   La com
m

unauté avant la com
m

unitas

ôtèrent le contrôle du gouvernement à Henri III et le soumirent à l’autorité 
d’un conseil de quinze magnats 68. Les Provisions font état des abus commis par 
le roi et ses officiers, et remettent aux mains de ce conseil toutes les institutions 
du gouvernement, qu’elles soient locales ou centrales. Les réformateurs 
aristocratiques anglais s’attaquaient donc à toutes les institutions, aux officiers 
royaux, à la personne du roi ; en Écosse, en revanche, ces réformateurs potentiels 
n’attaquaient que le roi, et non son personnel ou ses institutions administratives. 
Une attaque de ces institutions aurait signifié une attaque contre la base même 
du pouvoir aristocratique, les deux étant étroitement intégrés. 

Le discours de la communauté était bien présent dans l’Écosse du xiiie siècle, 
mais, avant la mort d’Alexandre III, il ne décrivait pas la base de l’autorité des 
élites politiques 69. L’origine précise de la notion de communauté du royaume 
en Écosse présente moins d’intérêt que la question de savoir pourquoi elle prit 
la forme d’un tout petit groupe recruté dans l’élite : comprendre la forme prise 
par la communitas est essentiel. Dans l’Écosse du xiiie siècle, le développement 
d’une administration relativement bureaucratisée ne donna pas naissance à la 
formation d’une sphère publique, occupée par un gouvernement bureaucratisé 
par opposition à une sphère privée, occupée par la seigneurie : le pouvoir 
aristocratique n’était ni fondamentalement privé, ni séparé de l’État.

La création des Gardiens en 1286, « établis [constituti] par la communauté du 
royaume d’Écosse », ne mena donc pas à une transformation radicale du cadre 
politique de l’Écosse. Elle correspondit plutôt à la formalisation – ou à une 
reconnaissance officielle – du rôle joué par les élites dans l’État écossais. Mais elle 
représente bien un changement. L’existence officielle des Gardiens distinguait 
les nobles qui étaient au cœur du gouvernement de ceux qui demeuraient à 
sa périphérie. Cette division introduisit davantage de compétition entre les 
nobles pour le contrôle du royaume et de la communitas regni. Le discours d’une 
communauté unifiée ne représente pas un simple effort pour masquer la réalité 
de la violence et du factionnalisme. La communauté et la concurrence étaient 
toutes deux à la fois la cause et la conséquence du lien étroit entre le pouvoir des 
élites et les institutions du gouvernement royal déjà en place pendant les règnes 
d’Alexandre II et d’Alexandre III.

En guise de post-scriptum, on peut noter que quelques années plus tard, 
pendant le règne de Robert de Brus (1306-1329), des juristes compilèrent 

68	 Documents of the Baronial Movement of Reform and Rebellion, 1258-1267, éd. R.E. Treharne 
et I. J. Sanders, Oxford, Clarendon Press, 1973, no 5 ; H.W. Ridgeway, « Mid thirteenth-
century reformers and the localities: the sheriffs of the baronial regime, 1258-1261 », dans 
Peter Fleming, Anthony Gross et J. R. Lander (dir.), Regionalism and Revision: The Crown and 
its Provinces in England, 1250-1650, London, Hambledon Press, 1998, p. 59-86.

69	 Voir supra, note 4.



318

une collection des lois et des coutumes du royaume et la firent circuler sous 
le titre des « assises de David », en référence à David Ier 70. Cette compilation 
juridique n’inclut que deux ou trois chapitres réellement établis par David Ier : les 
compilateurs utilisaient surtout l’autorité attachée à son nom, et non pas les lois 
vraiment édictée par lui. Mais ils inclurent quelques chapitres de la législation 
d’Alexandre II qu’ils mirent à jour. Les compilateurs des « assises de David » 
savaient ce qu’ils faisaient. Ils reformulèrent les lois d’Alexandre, en utilisant 
le langage de la communauté. La législation d’Alexandre II, promulguée en 
1230, commençait avec ces mots : « Le roi Alexandre promulgue avec le conseil 
et la volonté de ses magnats 71 ». Le même statut apparaît dans « les assises de 
David » avec un nouveau prologue : « Le roi promulgue avec le consentement et 
l’assentiment de toute sa communauté 72 ». En ce sens, le rôle joué par les élites 
dans le gouvernement royal en 1230 s’identifiait encore à la vraie communauté 
du royaume au début du xive siècle.

70	 Alice Taylor, « The assizes of David I… », art. cit.
71	 Statuta regis Alexandri, chap. IV, dans The Laws of Medieval Scotland, éd. cit., p. 580‑583.
72	 Capitula statutorum et assisarum domini David regis Scocie, éd. cit., chap. XXXIX.



com
m

unitas regni  •   sup  •   2020

319

« COMMUNAUTÉ DU ROYAUME » ET AFFIRMATION DE LA 
NOBLESSE DANS LES PAYS TCHÈQUES (XIIIe-XIVe SIÈCLES)

Éloïse Adde 
Université du Luxembourg

Si le xiiie siècle marque le temps de la consolidation politique et économique 
de la noblesse des pays tchèques 1, le xive est celui de la constitution de l’idéologie 
qui devait asseoir définitivement et légitimer sa position dominante dans la 
société. Profitant de crises qui affaiblirent considérablement le pouvoir du roi 
à partir des années 1280, la noblesse tchèque s’avéra extrêmement dynamique 
et productive, mettant en mots cette idéologie naissante via une littérature 
vernaculaire de langue tchèque 2, dont elle eut l’initiative, en en monopolisant la 
production jusqu’au début du mouvement hussite, au siècle suivant. La notion 
de communitas regni, littéralement traduite en tchèque par zemská obec 3, est au 
cœur de ce message et de cette littérature. Désignant selon les situations aussi 
bien les seigneurs tchèques que le peuple soumis au souverain, elle illustrait 
parfaitement ce rôle de représentation que la noblesse tchèque s’était accaparé, 
conciliant le nombre restreint des élus qui en étaient les véritables acteurs et la 
totalité des sujets, présentés comme les bénéficiaires de l’action conduite par 
son biais, à travers la référence légitimatrice au bien commun.

La noblesse tchèque était habituée depuis longtemps à peser dans la conduite 
des affaires publiques, à l’instar de ce qui peut être plus largement observé pour 
l’Europe centrale (Pologne, Hongrie). En Bohême, après l’anéantissement ou 
l’extinction naturelle au xiie siècle de la vieille noblesse clanique (les Teptici, 

1	 L’expression renvoie à l’ensemble des territoires soumis à la couronne de Bohême, à savoir 
la Bohême, la Moravie et la Silésie.

2	 Les pays tchèques étaient caractérisés par une situation de triglossie, combinant le latin, 
l’allemand et le tchèque. Sous l’effet de l’influence de l’Empire auquel le royaume de Bohême 
était rattaché, l’allemand avait été la langue de la culture vernaculaire au xiiie siècle, tandis 
que le tchèque était relégué à la sphère orale. Voir Éloïse Adde-Vomáčka, « Langage et 
pouvoir dans la Bohême médiévale, les enjeux de la naissance d’une littérature de langue 
tchèque au xive siècle », dans Aude Mairey, Fanny Madeline et Solal Abélès (dir.), Contre-
champs. Études offertes à Jean-Philippe Genet par ses élèves, Paris, Classiques Garnier, 2016, 
p. 275-296.

3	 Le mot obec signifie communauté et zemská, du pays, renvoyait explicitement au royaume. 
C’est l’adjectif qui est utilisé pour tous les grands offices et institutions royaux.



320

les Vršovci), s’était imposée la nouvelle noblesse apparue au xie siècle. Selon 
le modèle dégagé par Dušan Třeštík et Josef Žemlička, en échange de services 
rendus au roi (administration d’une châtellenie principalement), ses membres 
recevaient un domaine dont ils n’étaient pas les propriétaires et qu’ils détenaient 
simplement pendant la durée de leurs services ; c’est la « privatisation » 
progressive des domaines liés à ces charges qui aurait entraîné l’apparition 
d’une noblesse de terre 4. En réalité, dès le xie siècle, les nobles n’étaient pas 
des fonctionnaires du duc, mais des alliés dont il s’assurait la fidélité par des 
serments. Possédant dès le départ des terres transmises de manière héréditaire, 
même si la taille des domaines demeurait modeste avant le xiiie siècle et n’a 
augmenté que progressivement, ils constituaient dès lors un groupe fort et 
autonome 5. Par ailleurs, en plus des conflits réguliers qui l’avaient aguerrie 
face au souverain 6, la noblesse avait considérablement accru son pouvoir à la 
faveur de deux crises qui l’avaient amenée à prendre la place d’un roi absent 
ou trop faible. La première avait fait suite à la défaite du Marchfeld (26 août 
1278), qui avait entraîné la mort du roi de Bohême, Přemysl Ottokar II (1253-
1278) 7. Son jeune fils, Venceslas II (1278-1305), était devenu roi. Mais le 

4	 Voir Barbara Krzemienska et Dušan Třeštík, « Služebná organizace v raně středověkých 
Čechách » [« L’organisation de service dans la Bohême altimédiévale »], Československý 
časopis historický, 12, 1964, p. 637-667 ; eid., « Přemyslovská hradiště a služebná organizace 
přemyslovského státu » [« Les places-fortes des Přemyslides et l’organisation de service 
de l’État Ppemyslide »], Archeologické rozhledy, 17, 1965, p. 624-644, 649-655 ; eid., 
« Hospodářské základy raně středověkého státu ve střední Evropě (Čechy, Polsko, Uhry v 
10.-11. století) » [« Les fondements économiques de l’État altimédiéval en Europe centrale 
(Bohême, Pologne, Hongrie aux xe et xie siècles) »], Československý časopis historický, 27, 
1979, p. 113-130 ; Dušan Třeštík, Počátky Přemyslovců. Vstup Čechů do dějin (530-935) 
[Les Débuts des Přemyslides. L’entrée des Tchèques dans l’histoire (530-935)], Praha, 
Lidové noviny, 1997, p. 289-296. Ces charges étaient devenues héréditaires en 1189, mais 
revenaient systématiquement au roi si elles tombaient en déshérence.

5	 Libor Jan, « Skrytý půvab “středoevropského modelu” » [« L’attrait caché du “modèle centre-
européen” »], Český časopis historický, 105, 2007, p. 873-902 ; Libor Jan, « Domácí šlechtická 
opozice a přemyslovští králové 13. věku » [« L’opposition noble locale et les rois přemyslides 
du xiiie siècle »], dans Martin Nodl, Martin Wihoda (dir.), Rituál smíření. Konflikt a jeho řešení 
ve středověku [Le Rituel de réconciliation. Le conflit et sa résolution au Moyen Âge], Brno, 
Matice moravská, 2008, p. 85-100.

6	 Trois grandes révoltes nobiliaires avaient éclaté, en 1247-1249, 1276-1277 et 1289-1290, 
toutes en réaction à une évolution des rapports entre le souverain et les seigneurs perçue 
comme une avancée des pratiques absolutistes de gouvernement.

7	 Le conflit portait sur l’héritage de Babenberg. En 1252, Přemysl Ottokar avait épousé 
Marguerite, la fille de Frédéric II le Batailleur, dernier duc d’Autriche et de Styrie de la Maison 
des Babenberg (1230-1246), et avait profité du Grand interrègne (1250-1273) pour s’emparer 
de son héritage (Autriche, Styrie) ainsi que de la Carinthie et de l’Egerland. Fraîchement élu 
roi des Romains, Rodolphe Ier avait annoncé vouloir récupérer ses possessions. En signe de 
protestation, Přemysl Ottokar avait alors refusé de reconnaître son élection et de recevoir son 
royaume comme fief d’Empire, ce qui avait entraîné la guerre en 1276. Voir Josef Žemlička, 
Přemysl Otakar II., král na rozhrání věků [Přemysl Ottokar II, un roi à la croisée des siècles], 
Praha, Lidové noviny, 2011, p. 443-476 ; Vratislav Vaníček, Velké dějiny zemí koruny české 
[La Grande Histoire des pays de la couronne de Bohême], t. III, 1250-1310, Praha, Paseka, 



321

éloïse adde   « Com
m

unauté du royaum
e » et affirm

ation de la noblesse

régent, le margrave de Bavière Otton V le Long (1267-1298), s’empressa de 
l’enlever, pour l’emprisonner avec sa mère. Les seigneurs tchèques entrèrent 
alors en scène, négociant avec Otton au sujet de la libération du roi et se 
chargeant d’administrer le pays qui sombrait dans l’anarchie. Si Venceslas avait 
finalement regagné Prague en 1283, la noblesse avait eu le temps de s’imposer 
tant à l’extérieur qu’à l’intérieur comme le véritable représentant politique de 
l’État et de la nation. Surtout, sa relation avec le souverain s’en était avérée 
irrémédiablement transformée.

C’est l’assassinat de Venceslas III (1305-1306) le 4 août 1306 qui, entraînant 
l’extinction de la dynastie přemyslide 8, provoqua la seconde crise. Le roi 
défunt n’avait pas de descendance et le pays s’était retrouvé la proie aisée des 
appétits de plusieurs prétendants étrangers. Après le court règne de Rodolphe 
(1306-1307), le fils du roi des Romains Albert Ier de Habsbourg (1298-1308), 
Henri de Carinthie, fut élu roi par les seigneurs de Bohême, conformément 
aux dispositions prévues par le privilège de Philippe de Souabe de 1198 9. 
Mais les luttes de pouvoir qui opposaient les différents clans culminèrent en 
une véritable guerre civile, en 1309-1310, qui fit la preuve de l’incapacité du 
roi à prendre une décision. Conduits par Henri de Lipá, les grands seigneurs 
concentraient déjà la réalité du pouvoir entre leurs mains. De plus, après la 
mort d’Albert de Habsbourg en 1308, l’élection du comte de Luxembourg 
Henri VII comme roi des Romains avait ouvert une voie inattendue pour 
la Bohême en déplaçant plus vers l’ouest le centre de gravité de l’Empire. 
S’imposa alors l’idée d’unir l’héritière přemyslide Élisabeth avec un membre 

2002, p. 190-196. Plus précisément sur l’épisode de l’enlèvement du jeune roi, voir Éloïse 
Adde, « “Des mauvaises années qui suivirent la mort de Přemysl Ottokar II”. L’impact de 
l’enlèvement du roi Venceslas II (1278-1283) sur la vie politique en Bohême », Cahiers de 
Recherches Médiévales et Humanistes, 36, « Rapts politiques (Moyen Âge et xvie siècle », 
à paraître.

8	 Les Přemyslides régnaient sur la Bohême depuis les débuts de l’existence du duché 
(ixe siècle).

9	 Le privilège nous est connu de manière indirecte, via les actes de septembre 1212 publiés par 
le futur roi des Romains Frédéric II et entrés dans la postérité sous le titre de « Bulle d’or de 
Sicile ». Outre la confirmation du titre royal et autres privilèges obtenus par Přemysl en 1198, 
ce document garantissait le droit des seigneurs tchèques à élire le roi. Sur ce document, 
voir Martin Wihoda, Zlatá bula sicilská. Podivuhodný příběh ve vrstvách paměti [La Bulle 
d’or de Sicile. Une étrange histoire au gré des couches de la mémoire], Praha, Argo, 2005 ; 
id., « Der dornige Weg zur “Goldenen Bulle” von 1212 für Markgraf Vladislav Heinrich von 
Mähren », dans Karel Hruza et Paul Herold (dir.), Wege zur Urkunde. Wege der Urkunde. Wege 
der Forschung. Beiträge zur europäischen Diplomatik des Mittelalters, Köln, Böhlau, 2005, 
p. 65-79. Pour un contrepoint, voir Josef Žemlička, « Mocran et Mocran. Třetí basilejská listina 
Fridricha II. v kontextu Zlaté buly sicilské » [« Mocran et Mocran. Le troisième acte bâlois de 
Frédéric II dans le contexte de la Bulle d’or de Sicile »], Český časopis historický, 104, 2006, 
p. 733-782 ; id., « Österreich und Böhmen 1156-1212: Versuch eines historischen Vergleichs 
des Privilegium minus und der Goldenen Bulle von Sizilien », Historica. Historical Sciences in 
the Czech Republic, 13, 2008, p. 47-74.



322

de la dynastie des Luxembourg, les grands seigneurs prenant la direction 
des opérations. Le fils d’Henri, Jean, devint roi 10, en contrepartie de quoi 
il s’engagea, par les Diplômes inauguraux de 1310 et 1311 11, à respecter les 
libertés de la Bohême, à collaborer avec les seigneurs tchèques, à ne pas 
nommer d’étrangers aux offices royaux et à ne pas lancer de mobilisation 
générale pour des expéditions à l’étranger (sauf pour assurer la défense du 
pays). En outre, le roi ne pouvait plus lever d’impôts sans le consentement 
de la « communauté du royaume ». Au début du xive siècle, la noblesse était 
donc parvenue à faire confirmer de manière officielle son rôle prépondérant 
au sein de l’État. Si les événements furent décisifs dans cette évolution, les 
crises successives modifiant l’équilibre des forces en présence en faveur de 
la noblesse, celle-ci sut aussi mettre à profit les leçons qu’elle en avait tirées, 
rassemblant un arsenal de pratiques et de symboles efficaces qu’elle pouvait 
à tout moment réutiliser.

Avec l’ambition de toujours faire le lien entre théorie et pratique, l’une et 
l’autre s’enrichissant réciproquement en permanence, nous entreprendrons 
à présent de circonscrire la notion de « communauté du royaume » en 
Bohême en nous intéressant à la manière dont elle fut thématisée et mise 
en scène. Matière primordiale (Urgestein) du politique en Europe 12, le 
communalisme et son produit, la communauté, représentaient un enjeu 
considérable que la noblesse tchèque sut savamment instrumentaliser. Notre 
contribution s’articulera autour de deux parties. Il s’agira tout d’abord de 
réfléchir à l’adéquation entre « communauté du royaume » et communauté 
des nobles, avant d’examiner les liens entre « communauté du royaume » et 
pouvoir et leurs répercussions concrètes sur la pratique politique et l’exercice 
du pouvoir.

10	 Les abbés cisterciens avaient secrètement ouvert les négociations avec Henri, mais les 
nobles s’étaient ensuite imposés, notamment pour éviter que ne soit désigné le frère 
d’Henri, Valéran. Ils souhaitaient avoir pour roi son fils, Jean, espérant avoir plus facilement 
l’ascendant sur lui du fait de son jeune âge (14 ans). Voir Josef Šusta, České dějiny [Histoire 
de la Bohême], t. II/2, Král cizinec [Le Roi étranger], Praha, Jan Laichter, 1939, p. 55-61, 109, 
117-120, 130 ; Jiří Spěváček, Král diplomat, Jan Lucemburský 1296-1346 [Le Roi diplomate, 
Jean de Luxembourg 1296-1346], Praha, Panorama, 1982, p. 61.

11	 Celui de 1310 concernait la Bohême, celui de 1311, la Moravie. Voir Václav Chaloupecký, 
« Inaugurační diplomy krále Jana z roku 1310 a 1311 » [« Les diplômes inauguraux de Jean de 
1310 et 1311 »], Český časopis historický, 1/2, 1949, p. 69-102.

12	 Cette qualification est reprise à Peter Blicke. Voir Peter Blickle, Kommunalismus. Skizzen 
einer gesellschaftlichen Organisationsform, München, Oldenbourg, 2000, introduction 
du t. I. Pour l’Europe centrale, voir Jenö Szücs, « Sur le concept de nation, réflexions sur 
la théorie politique médiévale », Actes de la recherche en sciences sociales, 64, « De quel 
droit ? », 1986, p. 51-62, ici p. 52.



323

éloïse adde   « Com
m

unauté du royaum
e » et affirm

ation de la noblesse

« COMMUNAUTÉ DU ROYAUME », COMMUNAUTÉ DES NOBLES

La communauté contre l’individu

Même si l’on rencontre le terme latin communitas, éventuellement universitas, 
dans les actes publiés dans les pays tchèques, c’est dans la littérature tchèque, 
par l’expression de zemská obec, que l’idée de « communauté du royaume » 
fut véritablement thématisée. Comme en latin, le mot tchèque insiste sur 
le tout constitué par la totalité des individus par opposition à la personne 
isolée, le préfixe ob. (« autour ») renvoyant au cum– (« avec ») de communitas, 
ce que confirme l’analyse des occurrences du mot vieux-tchèque rencontrées 
dans la littérature médiévale tchèque 13. La solidarité entre ses membres et la 
pérennité qui leur était conférée à travers leur association étaient les critères qui 
définissaient la notion et en faisaient la force opératoire 14.

C’est justement sur ce terrain de la solidarité et du groupe constitué que 
la noblesse avait pu s’imposer comme l’incarnation de la « communauté du 
royaume ». Même si elle n’était pas encore un état corporatif autonome 15, 
elle consistait déjà en un ensemble de personnes unifiées par une culture, des 
pratiques sociales, des usages politiques, un niveau économique et une place 
dominante dans la société qui renforçaient sa cohésion et la distinguaient 
ostensiblement du reste de la population. Nobiliaire, la littérature vernaculaire 
tchèque naissante s’empressa d’insister sur cette spécificité inhérente aux seuls 
seigneurs par opposition aux non-nobles, ces individus prétendument désunis 
et dépourvus d’organisation communautaire 16.

En outre, dès le xiie siècle, les sources officielles présentent les seigneurs 
comme un groupe organique intervenant en tant que tel. Même si la référence 
à la « communauté du royaume » n’est pas encore élaborée, ni même explicite, 
les sources figurent déjà les seigneurs comme un groupe distinct du reste de 

13	 C’est le sens le plus fréquent d’après les résultats de Jana Pečírková, « Sémantická analýza 
staročeského slova obec » [« L’analyse sémantique du mot vieux-tchèque obec »], Listy 
filologické, 97, 1974, p. 89-100, ici p. 89.

14	 Yan Thomas, « L’extrême et l’ordinaire, remarques sur le cas médiéval de la communauté 
disparue », dans Marie-Angèle Hermitte et Paolo Napoli (dir.), Les Opérations du droit, Paris, 
Le Seuil, 2011, p. 207-237.

15	 Voir Vratislav Vaníček, « Předpoklady a formování šlechtické “obce českého království” – 
zemské obce » [« Les prémisses et la formation de la “communauté du royaume de Bohême” 
des nobles »], Mediaevalia historica bohemica, 1, 1991, p. 13-55, ici p. 13.

16	 La littérature vernaculaire tchèque s’employait ainsi à gommer les différences qui éloignaient 
le simple roturier du riche bourgeois, utilisant le même mot (chlap, le paysan) pour les 
désigner tous. Sur ce sujet, voir Éloïse Adde-Vomáčka, « Du Moyen Âge au Renouveau 
national, l’incroyable malléabilité de la figure d’Alexandre », dans Catherine Gaullier-
Bougassas (dir.), La Fascination pour Alexandre le Grand dans les littératures européennes 
(xe siècle-xive siècle), Turnhout, Brepols, 2014, t. II, p. 1165-1181, ici p. 1172-1173 ; ead., 
« Langage et pouvoir dans la Bohème médiévale… », art. cit. ; ead., La Chronique de Dalimil 
et les débuts de l’historiographie nationale tchèque en langue vulgaire au xive siècle, Paris, 
Publications de la Sorbonne, 2016, p. 146-152.



324

la société à travers les expressions « communi omnium primatum assensu »,  
« consensu omniu primatum Boemie » 17, un groupe aussi dont le consentement 
est nécessaire à la bonne conduite des affaires de l’État et à l’action du souverain. 
Aussi les premiers jalons d’une superposition entre « communauté du royaume » 
et noblesse avaient-ils été très tôt jetés.

Exprimer l’abstraction étatique

Le besoin de penser l’abstraction de l’État est l’autre point de rencontre entre 
noblesse et communauté. La notion de communauté permettait en effet de 
dépasser la somme des individus qui la composaient grâce à l’intervention de 
la persona ficta, abstraite et une, qui figurait l’ensemble et agissait en son nom à 
la manière d’une véritable personne 18. La noblesse était fortement animée par 
la conscience de former un groupe homogène et actif au sein de l’État et de la 
société. En outre, elle était parvenue à s’identifier à la Familia sancti Wenceslai 19. 
Duc de Bohême, saint Venceslas (925-935) était le premier saint attitré du pays. 
Originellement créé dans le but de glorifier la dynastie přemyslide, son culte 
s’était propagé très rapidement après sa mort. Venceslas était devenu l’un des 
premiers saints patrons – a fortiori membre de la dynastie régnante 20 – rattachés 
à un État européen 21. Dans le même temps, la formule Familia sancti Wenceslai 
s’imposa pour désigner la Bohême 22, dynastie et nation se confondant dans 
l’idée de constituer une seule et même grande famille. Le saint patron était 

17	 Ces deux expressions se trouvent dans les actes n° 204 (1159) et n° 208 (1160) du Codex 
diplomaticus et epistolaris regni Bohemiae, t. I, éd. Gustavus Friedrich, Pragae, Sumptibus 
comitiorum Regni Bohemiae, 1904-1907, n° 204, p. 192-193 ; n° 208, p. 195-196. Des exemples 
similaires apparaissent encore dans le Codex diplomaticus et epistolaris regni Bohemiae, 
t. II, éd. Gustavus Friedrich, Pragae, Sumptibus comitiorum Regni Bohemiae, 1912, actes, 
n° 21 (1201), p. 17-18 ; n° 22 (1201), p. 18-20 ; n° 58 (1202-07), p. 51-52 ; n° 86 (1209), p. 79-80 ; 
n° 172 (1219), p. 160-161 ; n° 227 (1222), p. 210-213 ; n° 234 (1222), p. 222-225. La Moravie 
n’est pas en reste, même si elle connaît un léger retard. Dans l’acte n° 1241 (1307), les 
seigneurs moraves sont désignés comme l’« universitas nobilium terrae Moraviae » (Regesta 
nec non epistolaria Bohemiae et Moraviae, t. II, éd. Joseph Emler, Pragae, Typis Grégerianis, 
n° 2141, p. 923).

18	 Voir Yan Thomas, « L’extrême et l’ordinaire… », art. cit.
19	 Éloïse Adde, « Saint Venceslas de Bohême (†935). Un martyr aux multiples facettes dans 

les pays tchèques, entre construction de la grandeur dynastique et récupération nobiliaire 
(xe-xive siècles) », dans Gilles Lecuppre et, Maïté Billoré (dir.), Martyrs politiques (xie-
xvie siècle), du sacrifice à la récupération partisane, Rennes, PUR, 2019, p. 33-47.

20	 Bernard Guenée, L’Occident aux xive et xve siècles. Les États, Paris, PUF, 1993 (1e éd., 1971), 
p. 121.

21	 En France, c’est seulement en 1120 que saint Denis fut reconnu comme le chef et le protecteur 
du pays.

22	 Voir František Graus, « Hagiographische, dynastische und nationale Strömungen in der 
tschechischen Historiographie des 14. und 15. Jahrhundert », dans Jean-Philippe Genet (dir.), 
L’Historiographie médiévale en Europe, Paris, Éditions du CNRS, 1991, p. 209-216, ici p. 210.



325

éloïse adde   « Com
m

unauté du royaum
e » et affirm

ation de la noblesse

devenu le représentant éternel du pays, le corps mystique du roi, différencié du 
corps naturel des souverains se succédant les uns aux autres 23.

Dans le contexte de mise à mal du pouvoir du souverain et de consolidation 
de la noblesse durant la seconde moitié du xiiie siècle, les grands seigneurs 
captèrent à leur avantage cet héritage et les associations qui s’y rapportaient, 
pour incarner ce corps éternel et infaillible. « Famille de saint Venceslas » et 
« communauté du royaume » se rencontrèrent alors à travers l’utilisation du 
sceau dit de saint Venceslas par les nobles à la fin du xiie siècle 24. La première 
trace de son utilisation apparaît dans un acte du duc-évêque Henri-Břetislav 
(1193-1197) de 1194 qui avait conjointement été scellé par quatre sceaux, 
parmi lesquels figurent ceux du duc et de saint Venceslas 25.

Deux décennies plus tard, dans une lettre envoyée en 1219 par Přemysl 
Ottokar Ier au pape Honorius III, on peut lire : « […] sigillo nostro speciali cum 
sigillo communi regni Boemie, videlicet sancti Wencezlai, quia comites nostri 
specialibus non utuntur in facto communi sigillis, fecimus confirmari 26. » Le sceau 
de saint Venceslas est ici explicitement désigné comme celui de la « communauté 
du royaume », ce qui marque une étape décisive. Dans la mesure où elle détenait 
ce sceau, la noblesse était officiellement reconnue comme l’incarnation de la 
« communauté du royaume » par cette formule 27. On peut encore deviner 
l’utilisation du sceau dans la ratification de la conciliation avec l’Église de 
1221. Si l’original de ce texte est aujourd’hui perdu, la copie datée de 1222 
de ce document 28 précise que la charte avait été scellée « nostrorum sigillorum 
munime », le pluriel indiquant qu’un autre sceau fut utilisé à côté du sceau du 
roi ; or il ne pouvait s’agir que du sceau de la « communauté du royaume ».

L’emploi conjoint des deux sceaux n’était pas systématique, et encore 
moins obligatoire. Ce second sceau ne conférait aucune valeur juridique 
supplémentaire au document scellé, mais un tel usage révélait le rôle croissant de 
la noblesse comme force légitimatrice en tant que « communauté du royaume » 
et l’ancienneté des racines du dualisme, le partage du pouvoir entre le souverain 
et la noblesse, en Bohême.

23	 Voir Ernst Kantorowicz, Les Deux Corps du roi. Essai sur la théologie politique au Moyen Âge, 
Paris, Gallimard, 1989 [1957].

24	 Voir Vladimir Vašků, « Příspěvek k otázce svatováclavské pečeti » [« Contribution à la 
question du sceau de saint Venceslas »], Sborník prací Filozofické fakulty brněnské univerzity. 
C, Řada historická, 7, 1958, p. 26-39.

25	 Voir Codex diplomaticus et epistolaris regni Bohemiae, éd. cit., t. I, acte n° 348, p. 312-313 ; 
Jiří Kejř, Aus Böhmen verfassungsgeschichte. Staat – Städtewesen – Hussitentum, Prag, 
Filosofia, 2006, p. 224.

26	 Voir Codex diplomaticus et epistolaris regni Bohemiae, éd. cit., t. III, acte n° 184, p. 170.
27	 Voir Stanisław Russocki , Protoparlamentaryzm Czech do poczatku xv  wieku 

[Le Protoparlementarisme en Bohême jusqu’au début du xve siècle], Varszawa, Wydawnictwo 
Uniwersytetu Warszawskiego, 1973, p. 54-56.

28	 Codex diplomaticus et epistolaris regni Bohemiae, éd. cit., t. II, acte n° 212, p. 197-198.



326

Le rôle de la littérature vernaculaire tchèque

La première référence explicite à la « communauté du royaume » figure dans 
les actes produits lors de la diète convoquée pour organiser la libération de 
Venceslas II. Sans roi, les seigneurs se présentent comme « universi barones regni 
Bohemiae » tout en prétendant porter les intérêts de tous les propriétaires et 
hommes libres du pays et agir pour l’intégrité du royaume 29. Mais c’est surtout 
la littérature de langue tchèque, issue de la noblesse, qui s’employa à thématiser 
la notion, en la pourvoyant d’une définition aux contours et implications 
plus précis.

Nous l’avons signalé, la création de la littérature vernaculaire tchèque avait 
eu lieu à l’initiative de la noblesse. Désireuse de consolider sa place dans la 
société, elle avait choisi cet instrument en réaction non seulement au latin 
des clercs, mais surtout à l’allemand, qui s’était imposé comme le vecteur de 
la culture profane 30 et était aussi la langue de la bourgeoisie alors en plein 
essor. C’est seulement au xve siècle que, sous la pression des transformations 
économiques et sociales, la noblesse desserra son emprise sur la production 
littéraire tchèque 31. Le Livre de Rožmberk, codex juridique rédigé entre la fin 
du xiiie siècle et la fin du xive, et qui entendait fixer le « droit du royaume 
[zemské právo] » à l’avantage des seigneurs, reprend et développe l’opposition 
communauté / individu. Ce texte insiste sur les devoirs qui obligent l’individu 
envers la communauté, distinguant les biens individuels héréditaires des biens 
indivisibles, détenus « communément » par la communauté, quand bien même 
celle-ci serait accidentellement réduite à un seul membre 32, l’impératif de la 
conservation dominant l’œuvre.

La réflexion sur la communauté est alors mise au service de la noblesse qui 
justifie ses aspirations à la reproduction du groupe qu’elle constitue en les 
posant comme profitables à tous, comme indispensables à la survie de l’État 
tchèque. Cela transparaît tout particulièrement dans la Chronique de Dalimil. 
Premier texte historiographique rédigé en tchèque entre 1309 et 1314, elle met 
en scène cette notion dès les légendes portant sur les débuts de l’histoire de la 
Bohême, alors que Libuše avait succédé à son père Krok comme juge suprême 
du pays. Les hommes rassemblés autour d’elle auraient profité d’un procès 

29	 Voir Regesta nec non epistolaria Bohemiae et Moraviae, éd. cit., t. II, acte n° 1238 (1281), 
p. 535-536.

30	 Prague était un centre important de production littéraire allemande. Voir Petra Hörner (dir.), 
Böhmen als ein kulturelles Zentrum deutscher Literatur, Frankfurt am Main, Peter Lang, 2004.

31	 C’est au xve siècle que la situation change, avec la révolution hussite : Zdeňka Tichá, Cesta 
starší české literatury [La Voie de la littérature tchèque ancienne], Praha, Panorama, 1984, 
p. 37.

32	 Voir Kniha Rožmberská [Le Livre de Rožmberk], éd. Vincenc Barndl, Praha, Edvard Grégr, 
1872, art. 297, 298, p. 109-110.



327

éloïse adde   « Com
m

unauté du royaum
e » et affirm

ation de la noblesse

qu’elle présidait pour s’indigner de devoir obéir à une femme et lui réclamer un 
prince 33. Cédant à la requête, Libuše leur aurait néanmoins rappelé que :

La communauté est la protection de tous
et mieux vaut oublier celui qui l’outrage.
Si tu perds la communauté, n’attends rien du château,
hors de la communauté, tu devras faire face aux dissensions les plus diverses 34.

La version donnée par Dalimil s’éloigne des modèles qui prévalaient 
jusqu’alors 35, en transposant de manière anachronique plusieurs motifs de la 
société du xive siècle (noblesse, assemblée des seigneurs) dans ces temps reculés 
qui en étaient dépourvus 36. Dans sa version, non seulement la communauté 
est plus ancienne que le duché, mais c’est elle qui installe le nouveau régime. 
Préfiguration des nobles de l’époque de Dalimil, les hommes autorisés à siéger 
près de la juge sont explicitement désignés comme étant des « gentilshommes » 
et expriment la mainmise immémoriale de la noblesse sur la « communauté 
du royaume ». L’impératif de leur unité est vivement formulé dans ce passage 
qui insiste plus largement sur le rôle de la communauté comme garante de 
l’ordre social. En filigrane, c’est la noblesse qui était désignée pour remplir cette 
mission et, partant, pour en tirer profit afin d’asseoir sa position dominante 
dans la société.

La communauté est ensuite régulièrement mise en scène via ses membres dans 
ce texte, même si elle n’est pas systématiquement nommée comme telle. Son 
action apparaît à travers l’intervention des zemané – mot que nous avons traduit 
par « gentilhommes » en français afin de le distinguer de pán, le « seigneur ». 
Dalimil fait un usage original des deux termes, ce qui nous a amenée à adapter 
notre traduction. À côté de l’utilisation massive du mot pán, qui était le terme 
communément utilisé pour désigner les membres de la noblesse, il emploie vingt-
sept fois le mot zeman dans un sens spécifique. Alors que l’emploi de ce terme 
était apparu plus tardivement (xve siècle) pour désigner les petits seigneurs de 

33	 [Anon.], Staročeská Kronika tak řečeného Dalimila, Vydání textu a veškerého textového 
materiálu [La Chronique dite de Dalimil en vieux-tchèque, édition du texte et de l’ensemble 
du matériau textuel], éd. Jiří Daňhelka, Karel Hádek, Bohuslav Havránek, Naděžda Kvítková, 
Praha, Academia, 1988, 2 vol., t. I, chap. III, v. 13-22, p. 118 ; traduction française. : Éloïse 
Adde, La Chronique de Dalimil et les débuts de l’historiographie nationale tchèque…, op. cit., 
p. 244-245.

34	 Ibid., t. I, chap. IV, v. 7-10, p. 129 ; traduction française, p. 245.
35	 Voir Cosmas de Prague, Die Chronik der Böhmen des Kosmas von Prag, éd. Berthold Bretholz, 

Berlin, Weidmannischen Buchhandlung, 1923, livre I, chap. II-III, p. 7-15.
36	 Sur ce point, voir František Graus, « Kněžna Libuše – od postavy báje k národnímu symbolu » 

[« La princesse Libuše – du personnage de légende au symbole national »], Československý 
Časopis Historický, 17, 1969, p. 817-844, ici p. 824 ; id., Lebendige Vergangenheit: 
Überlieferung im Mittelalter und in den Vorstellungen vom Mittelalter, Köln/Wien, Böhlau, 
1975, p. 98.



328

campagne de fortune modeste, chez Dalimil, les zemané sont systématiquement 
de grands seigneurs de l’entourage du duc ou du roi, qui prennent, dans vingt-
quatre des vingt-sept occurrences, des décisions politiques capitales 37. Le mot 
zeman sert ici à distinguer le groupe des seigneurs qui assistaient le souverain 
dans la prise de décision. On peut imaginer que c’est le lien à la terre et au pays, 
induit par l’étymologie země, qui a prévalu dans ce choix. Le mot ne renvoie 
jamais à des seigneurs étrangers. Il est en outre systématiquement employé au 
pluriel (zemané), figurant les acteurs qu’il désigne invariablement comme un 
groupe homogène et constitué.

Le Nouveau Conseil, œuvre didactique composée pendant les troubles 
survenus sous Venceslas IV par l’un des membres de l’Union seigneuriale 38, 
Smil Flaška de Pardubice, nous livre une conception pareillement réductrice de 
la communauté. Quand il s’adresse aux animaux de la forêt pour leur demander 
de lui prodiguer leurs conseils, le roi (le lion) s’exclame : « Princes, seigneurs, 
chevaliers / et toute la communauté, comme je crois en vous 39 ! », l’énumération 
ayant ici valeur d’exhaustivité et excluant par définition tous ceux qui ne seraient 
pas des nobles.

Les événements politiques, la faiblesse de l’autorité souveraine, la consolidation 
de la noblesse et la naissance d’une littérature vernaculaire à son service, tout avait 
concouru à renforcer l’identité entre « communauté du royaume » et noblesse 
dans le discours et les représentations. Les pratiques politiques n’étaient pas en 
reste, révélant une abondante mise en application de l’équation qui contribua 
vigoureusement à renforcer le rôle dominant de la noblesse.

« COMMUNAUTÉ DU ROYAUME » ET POUVOIR

Communauté et représentation

Limitée et profitant à une frange infime de la population, la notion de 
« communauté du royaume » parvint à s’imposer comme le moyen de 
représenter les intérêts de tous les sujets, ce que l’on peut considérer comme 
un véritable tour de force. Au Moyen Âge, l’action politique était toujours la 
prérogative d’un petit nombre d’hommes, mais ce petit nombre était censé 

37	 Voir aussi Vlastimil Brom, « Panovnické tituly v Dalimilově kronice, k využití textové lingvistiky 
pro historickou interpretaci » [« Les titres nobiliaires dans la Chronique de Dalimil, pour 
l’utilisation de la linguistique pour l’interprétation historique »], dans Martin Wihoda et 
Demeter Malaťák (dir.), Stát, státnost a rituály přemyslovského věku [État et rituels sous les 
Přemyslides], Brno, Matice moravská, 2006, p. 217-234, ici p. 230.

38	 L’Union seigneuriale est une révolte des seigneurs de Bohême contre Venceslas IV (1378-
1419), roi de Bohême et roi des Romains, qui dura de 1394 à 1402.

39	 Smil Flaska z Pardubic, Nová rada [Le Nouveau Conseil], éd. Jiří Daňhelka, Praha, Orbis, 1950, 
v. 46, p. 18.



329

éloïse adde   « Com
m

unauté du royaum
e » et affirm

ation de la noblesse

représenter tous ceux qui n’agissaient pas directement dans la prise de décision, 
quand bien même aucun mandat ne confirmait cet état de fait 40. La littérature 
de langue tchèque se fait le reflet de cette ambivalence. La « communauté » 
pouvait désigner aussi bien l’ensemble des sujets (bénéficiaires passifs) que 
les seuls nobles (membres actifs), au gré des situations. Le Nouveau Conseil 
véhicule cette contradiction, renvoyant à une compréhension prétendument 
globalisante de la « communauté » 41, tout en rappelant que ses décideurs étaient 
les seuls « seigneurs nobles » 42. La communauté de Dalimil est d’emblée plus 
restrictive, tout en souffrant quelques entorses, Libuše soutenant par exemple 
que « la communauté est la protection de tous 43. »

La « communauté du royaume » consistait en une notion polysémique et 
polymorphe, et donc malléable et adaptable en fonction du public visé et du 
message que l’on voulait faire passer, ce qui explique son efficacité et son succès 
dans les sources médiévales tchèques, et plus largement dans le discours et la 
pratique politiques. Cette articulation fine entre fermeture du groupe et intérêt 
général venait victorieusement à bout des contradictions inhérentes à l’exercice 
de la représentation. En Bohême, elle profita de surcroît de la configuration 
ethnique spécifique qui donnait le beau rôle à une noblesse majoritairement 
tchèque face à une bourgeoisie foncièrement allemande. Dans le contexte du 
grand mouvement de colonisation 44, de nombreux Allemands avaient afflué 
dans le pays à partir des années 1150, jusque dans les années 1250 45, et c’est 
effectivement ce peuplement nouveau et dynamique qui fut à l’origine de 
l’apparition de la bourgeoisie dans la région, au gré de la création de villes 
nouvelles 46. Outre qu’ils perturbaient l’ordre social en réclamant un pouvoir 
politique à la hauteur de leur richesse, les bourgeois du royaume de Bohême 
étaient marqués du sceau de leur origine allemande, ce qui était tout à l’avantage 
de la noblesse, permettant à celle-ci de disqualifier sans appel l’unique force 

40	 Adalbert Podlech, « La représentation : une histoire du concept », Trivium, 16, « La 
représentation politique », 2014, mis en ligne le 1er mai 2014, consulté le 27 juin 2015, http://
trivium.revues.org/4781, § n° 8 ; Hasso Hofmann, Repräsentation: Studien zur Wort- und 
Begriffsgeschichte von der Antike bis ins 19. Jahrhundert, Berlin, Duncker & Humblot, 2003.

41	 Smil Flaska z Pardubic, Nová rada, éd. cit., v. 46, p. 18 ; v. 471, 495, p. 30, v. 639, p. 35, 
v. 1276, p. 55.

42	 Ibid., v. 485-491, p. 31.
43	 [Anon.], Staročeská Kronika, éd. cit., t. I, chap. IV, v. 7, p. 129 ; traduction fr., p. 245.
44	 Le terme de colonisation désigne dans ce contexte le vaste mouvement migratoire, 

d’occupation et de mise en valeur de terres demeurées en friche, voir Charles Higounet, 
Les Allemands en Europe centrale et orientale au Moyen Âge, Paris, Aubier, 1989, p. 12.

45	 Ibid., p. 170-174.
46	 Ibid., p. 327-328. L’apparition de la bourgeoisie était considérée comme un phénomène 

purement exogène.

http://trivium.revues.org/4781
http://trivium.revues.org/4781


330

en mesure de lui faire concurrence 47. Par le biais d’une prophylaxie sociale 
désignant bourgeois et Allemands comme les deux visages d’une même 
maladie menaçant le corps social et les ennemis à combattre 48, la Chronique de 
Dalimil visait en retour à renforcer la cohésion du groupe des seigneurs comme 
l’incarnation de la nation.

Refusant toute reconnaissance politique à des bourgeois disqualifiés du 
fait de leur origine germanique, ce discours faisait en contrepartie peser la 
responsabilité nationale sur les seuls seigneurs. Le choix du mot zemané pour 
désigner les membres de la communauté actifs politiquement dans la Chronique 
de Dalimil est éloquent : en rattachant sémantiquement les décideurs au pays 
(země), l’auteur assimilait nation, noblesse et « communauté du royaume », ce 
qui reflétait aussi les représentations d’alors.

Dualisme et représentation

Immortelle par-delà la disparition de ses membres, du fait de leur inlassable 
renouvellement, la communauté pouvait aisément incarner l’État dans son 
abstraction face à un souverain potentiellement défaillant, dans une distribution 
des tâches qui faisait expressément écho à la théorie des « deux corps du roi » 
(Ernst Kantorowicz). Cette qualité propre à la « communauté » est exposée avec 
une efficacité remarquable dans un passage de la Chronique de Dalimil, louant 
les mérites de l’élection du prince, contre le principe dynastique qui prévalait 
alors en Bohême :

Quand la succession au trône est naturelle,
si l’on tue le duc, sa mère n’en met pas au monde un deuxième.
Mais quand le duc est choisi par l’élection,
sa mort entraîne peu de dommage.
Certains demandent la mort du duc,
surtout ceux qui ont pour eux-mêmes quelque espoir.
Que ceux-là sachent bien que, lorsque le duc est élu,
on ne peut pas s’en débarrasser 49.

47	 Voir Éloïse Adde-Vomáčka, « Les étrangers dans la Chronique de Dalimil, une place de choix 
faite aux Allemands », Cahiers du CEFRES, 31, 2011, p. 11-52 ; ead., « La Chronique de Dalimil, 
première chronique rédigée en tchèque : langue vernaculaire, identité et enjeux politiques 
dans la Bohême du xive siècle », Slavica Bruxellensia. Revue polyphonique de littérature, 
culture et histoire slaves, 10, 2014, mis en ligne le 15 février 2014.

48	 Voir Éloïse Adde-Vomáčka, « Les étrangers dans la Chronique de Dalimil… », art. cit., p. 26 ; 
ead., La Chronique de Dalimil et les débuts de l’historiographie nationale tchèque…, op. cit.

49	 [Anon.], Staročeská Kronika, op. cit., t. II, chap. LXV, v. 31-38, p. 150 ; traduction française, 
p. 339.



331

éloïse adde   « Com
m

unauté du royaum
e » et affirm

ation de la noblesse

Éludant les problèmes qui avaient régulièrement paralysé l’Empire (Grand 
interrègne de 1250-1273) 50, l’auteur associe délibérément le principe électif 
au collège représentatif habilité à procéder à l’élection. Par son immortalité, ce 
collège est la concrétisation de la « communauté du royaume ». Comme elle, il 
est limité aux seuls seigneurs auxquels revenait effectivement le soin d’élire le 
prince, d’après le privilège de 1198 51, ce qui résonne tout particulièrement dans 
le contexte de la crise de 1306-1310.

Couplé à l’adjectif zemská, qui est le strict équivalent du latin regni, « du 
royaume », le mot obec renvoyait ostensiblement à la question du partage 
du pouvoir avec le souverain 52. Et la noblesse sut tirer profit de l’analogie 
qui l’assimilait à la « communauté du royaume » pour s’imposer comme le 
partenaire légitime du roi dans l’exercice du pouvoir. La Chronique de Dalimil 
place la communauté dans un rapport d’opposition au prince, Libuše mettant 
en garde les hommes contre le « château », siège du pouvoir du duc.

Au tournant des xiiie et xive siècles, avant l’avènement de la société d’états 
marqué par l’entrée en scène de la bourgeoisie à la faveur de la tourmente 
hussite 53, s’était installé le « dualisme » 54, le partage du pouvoir entre la noblesse 
et le souverain, comme mode de gouvernement. On l’a esquissé, la noblesse 
était parvenue à s’emparer du pouvoir législatif lors de la crise de 1278-1283, 
légiférant et administrant le royaume pendant la détention de Venceslas II 55. 
Elle était en outre caractérisée par une longue tradition du rassemblement 

50	 Voir Martin Kaufhold, Deutsches Interregnum und europäische Politik: Konfliktlösungen und 
Entscheidungsstrukturen 1230-1280, MGH Schriften, 49, 2000 ; Malte Prietzel, Das Heilige 
Römische Reich im Spätmittelalter, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 2004.

51	 Jusqu’en 1306 et l’extinction de la dynastie régnante, ce privilège était resté lettre morte, 
mais Dalimil rapporte une fausse tradition de l’élection du souverain de la Bohême pour 
justifier les prétentions nobiliaires. Voir Éloïse Adde-Vomáčka, « Volba krále a tyranovražda – 
návod k ustavení politické role české šlechty v Dalimilově kronice » [« Élire le roi, tuer le tyran, 
les justifications du rôle politique de la noblesse dans la Chronique de Dalimil »], Mediaevalia 
Historica Bohemica, 17, 2014, p. 41-88 ; ead., « La Chronique de Dalimil, première chronique 
rédigée en tchèque », art. cit. ; ead., La Chronique de Dalimil et les débuts de l’historiographie 
nationale tchèque…, op. cit., p. 189-191.

52	 C’est le quatrième sens référencé par Jana Pečírková, « Sémantická analýza staročeského 
slova obec », art. cit., p. 93.

53	 František Šmahel, « Obrysy českého stavovství od konce 14. do počátku 16. Století » [« Les 
contours de l’État corporatiste tchèque de la fin du xive siècle au début du xvie siècle »], Český 
časopis historický, 90, 1992, p. 161-187, ici p. 172.

54	 Josef Válka, « Středověké kořeny mocenského dualismu panovníka a obce (Historiografické 
aspekty diskusí o “absolutismu”) » [« Les racines médiévales du dualisme du pouvoir 
entre le souverain et la communauté (Réflexions historiographiques relatives à la question 
de l’“absolutisme” »], Časopis Matice moravské, 123, 2004, p. 311–335 ; Éloïse Adde, 
« Représentation et partage du pouvoir, l’imposition du “dualisme” comme mode de 
gouvernement dans la Bohême médiévale (xive-xve siècles) », dans Gouverner les hommes, 
gouverner les âmes, Paris, Publications de la Sorbonne, 2016, p. 126-136. On parle aussi de 
« protoparlementarisme », voir Stanisław Russocki, Protoparlamentaryzm, op. cit.

55	 Josef Válka, « Středověké kořeny mocenského dualismu panovníka a obce », art. cit., p. 324.



332

qui avait progressivement débouché sur l’apparition des diètes, du conseil 
royal et du tribunal royal 56, organes sur lesquels elle détenait un monopole 
inattaquable. Comme partout en Europe occidentale, les impôts s’avérèrent un 
moyen de pression efficace, le souverain ayant besoin du consentement de la 
« communauté du royaume » pour prélever les sommes désirées 57. Convoquées 
sur l’initiative du souverain et donc dépendantes de son bon vouloir, les diètes 
étaient toutefois indépendantes de lui dans la prise de décision, ce qui leur 
conférait un pouvoir considérable 58.

La question du partage du pouvoir est omniprésente dans la littérature 
tchèque du xive siècle. Dans le Nouveau Conseil, le roi se tait après son discours 
inaugural, cédant la parole tour à tour aux animaux de la forêt. Les conseils 
sont très variés : l’aigle lui recommande la générosité et le respect de Dieu 59 ; 
le léopard lui conseille d’honorer Dieu, de travailler beaucoup, de s’entourer 
d’hommes loyaux et lui rappelle sa responsabilité envers les sujets 60, tandis que 
l’ours lui conseille de se délecter dans ce qu’il aime 61 et que le cochon l’incite à 
se comporter de manière amorale pour ne pas sombrer dans l’ennui 62 ! Même 
si le dernier conseil, celui du cygne, le plus long et le plus important par son 
emplacement, met l’accent sur le contrat entre le roi et les sujets et les devoirs 
moraux du premier envers les seconds, les conseils naïfs et ineptes trouvent leur 
place dans ce texte qui insiste sur le droit de chacun à communiquer sa vision 
de la situation et sur le devoir du roi d’écouter, sans en discriminer aucun, tous 
les membres de la communauté.

Le bien commun, ciment et justification de la « communauté du royaume »

Le bien commun constitue l’un des « maîtres-mots de la pensée politique 
médiévale » 63. La parenté lexicale des termes qui composent les expressions de 
communitas regni et de bonum commune rend éloquemment compte de leur 
proximité 64. Véritable maître à penser des auteurs médiévaux, Aristote postule 

56	 Karel Malý, « Počátky českého sněmovnictví (do konce 14. století) » [« Les débuts des 
assemblées en Bohême (jusqu’à la fin du xive siècle) »], dans Vratislav Vaněček (dir.), Česká 
národní rada, sněm českého lidu, Praha, Česká národní rada, 1970, p. 75-91, ici p. 76, 85.

57	 Voir Alec Reginald Myers, Parliaments and Estates in Europe to 1789, New York, Harcourt, 
Brace, Jovanovich, 1975 ; Michel Hébert, Parlementer. Assemblées représentatives et 
échanges politiques en Europe occidentale à la fin du Moyen Âge, Paris, De Boccard, 2014.

58	 Karel Malý, « Počátky českého sněmovnictví », art. cit., p. 86.
59	 Smil Flaska z Pardubic, Nová rada, éd. cit., v. 123-360, p. 20-27.
60	 Ibid., v. 373-538, p. 28-32.
61	 Ibid., v. 588, p. 34.
62	 Ibid., v. 115-1136, p. 50.
63	 Bernard Guenée, L’Occident aux xive et xve siècles. Les États, op. cit., p. 105.
64	 La même parenté s’observe dans la terminologie tchèque : obecné dobro [« bien commun »] 

/ zemská obec [« communauté du royaume »].



333

éloïse adde   « Com
m

unauté du royaum
e » et affirm

ation de la noblesse

que « toute communauté est constituée en vue d’un certain bien 65. » Éternelle, la 
« communauté » incarnait la stabilité et le consensus permanents, accoucheurs 
de l’expression de l’intérêt général du fait de son fonctionnement collégial 66, 
par opposition à la finitude et à l’inconstance caractéristiques de l’individu isolé 
et d’une volonté privée avilie, dans l’ordre des valeurs médiévales 67. Dans la 
mesure où la visée du bien commun était le critère qui distinguait le bon régime 
du régime despotique 68, la « communauté du royaume » était indubitablement 
marquée du sceau de la droiture et de la vertu, à l’image des seigneurs qui 
l’incarnaient.

La référence au bien commun était d’autant plus précieuse qu’elle concourait 
à parfaire l’adéquation entre noblesse et « communauté du royaume », posée 
comme un état de fait naturel par la littérature nobiliaire de langue tchèque. 
L’idée selon laquelle les nobles œuvraient dans un but supérieur, face aux non-
nobles concernés uniquement par leurs appétits personnels, était largement 
partagée dans l’Europe médiévale. Le bien commun renvoyait aux champs de 
la justice et de la paix, fonctions que la noblesse s’était justement arrogées. 
En Bohême, elle participait activement à l’administration du royaume 69 et 
dominait l’activité des tribunaux royaux 70. La thématique est omniprésente 
dans la Chronique de Dalimil 71 qui relie inextricablement discussion entre les 
seigneurs et règne de la paix : « Et là ils avaient pour habitude de se réunir en 
conseil / et assuraient ainsi une grande paix dans le pays 72. » Le Nouveau Conseil 

65	 Aristote, Politique, I, 1, 1252a 1-5. Sur l’héritage aristotélicien dans la conception du bien 
commun, voir Bénédicte Sère, « Aristote et le bien commun au Moyen Âge : une histoire, une 
historiographie », Revue française d’histoire des idées politiques, 32, 2010, p. 277-291.

66	 Le consensus des membres de la communauté était le fondement de la représentation 
et de la souveraineté de la communauté : sur ce point, voir Fritz Kern, Gottesgnadentum 
und Widerstandsrecht im früheren Mittelalter, zur Entwicklungsgeschichte der Monarchie, 
Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgemainschaft, 1954 [1915], p. 128 et suiv., p. 169 et suiv.

67	 Werner Maleczek, « Abstimmungsarten – Wie kommt man zu einem Wahlergebnis? », 
dans Reinhard Schneider et Harald Zimmermann (dir.), Wahlen und wählen im Mittelalter, 
Sigmaringen, Jan Thorbecke, 1990, p. 79-134, ici p. 80-81.

68	 Aristote, Politique, III, 6 et 7, trad. Jules Tricot, Paris, Vrin, 1995, p. 197 et 199.
69	 Voir supra, p. 320 et n. 4.
70	 Datant de la moitié du xiiie siècle, les tribunaux royaux se développèrent sous le règne de 

Přemysl Ottokar II, à d’une époque d’expansion à l’extérieur qui rendait nécessaire une 
gestion ferme des affaires à l’intérieur du royaume. Cette institution était devenue l’apanage 
des nobles.

71	 Voir Zdeněk Uhlíř, « Pojem zemské obce v tzv. Kronice Dalimilově jako základní prvek její 
ideologie » [« Le motif de la communauté du royaume dans la Chronique dite de Dalimil 
comme élément fondamental de son idéologie »], Folia Historica Bohemica, 9, 1985, p. 7-32, 
ici p. 12.

72	 [Anon.], Staročeská Kronika tak řečeného Dalimila, éd. cit., t. II, chap. LXXV, v. 37-38 ; 
traduction fr., p. 358. De même, c’est en retrouvant le fonctionnement communautaire (ibid., 
t. I, chap. XV, v. 2-6, p. 14 ; traduction fr., p. 259) que les hommes vinrent à bout des « jeunes 
filles » (chap. XVI), ces amazones qui avaient pris le pouvoir sur les hommes d’après l’histoire 
légendaire (chap. IX-XVI).



334

accorde une place très importante à la justice exercée par les nobles au sein 
des tribunaux 73.

Plus généralement dans le contexte européen, la fonction guerrière de la 
noblesse s’était muée de manière positive en préservation de la paix. Premier 
texte de la littérature de langue tchèque, composé vers 1300, l’Alexandreida 
cultive l’image d’une noblesse valeureuse qui risque sa vie au combat pour la 
paix des sujets du royaume, tout en insistant sur la dichotomie qui la distingue 
des non-nobles de l’armée qui, eux, s’empressent de piller les champs de batailles 
après les victoires 74 ou d’abuser des personnes sans défense 75. Projection idéale, 
ce schéma ne reflétait évidemment pas la réalité. Grands bénéficiaires de 
l’organisation sociale dominante, les seigneurs étaient également tiraillés par les 
luttes de pouvoir qui entachaient régulièrement la belle unité qu’ils prétendaient 
incarner. Foncièrement pronobiliaires malgré l’impression qu’ils donnent de 
retranscrire l’opinion générale, ces discours visaient surtout à manipuler la grille 
de valeurs qui donnait l’avantage aux nobles 76. Ils oubliaient qu’en s’adonnant 
à l’agriculture, à l’artisanat ou au commerce et subvenant aux besoins matériels 
des oratores et bellatores, les laboratores n’en contribuaient pas moins au maintien 
de la paix et au bien commun 77.

La « communauté du royaume » est une notion clé pour comprendre le 
fonctionnement du politique au Moyen Âge. Elle incarnait le bon exercice 
du pouvoir face aux dérives que représentaient le pouvoir d’un seul ; son 
fonctionnement collégial et le renouvellement pérenne de ses membres – 
en dépit de la disparition des individus – permettait en outre de dépasser la 
finitude de la personne du souverain et de figurer le caractère immortel de 
l’appareil étatique.

En Bohême, la noblesse sut savamment instrumentaliser cette notion, qui 
envahit les documents officiels latins dès le xiiie siècle, puis la littérature 
vernaculaire tchèque au début du xive. Habituée à participer à la conduite des 
affaires publiques du fait d’une sociogenèse originale, elle sut de surcroît mettre 
à contribution deux graves crises durant lesquelles elle suppléa à un souverain 
absent (1278-1283) ou trop faible (1306-1310), et parvint finalement à s’imposer 

73	 Smil Flaska z Pardubic, Nová rada, éd. cit., v. 640, p. 35 ; v. 645, p. 36, v. 748, 757, p. 39 ; 
v. 1292, p. 55.

74	 [Anon.], Alexandreida, éd. Václav Vážný, Praha, Československá akademie věd, 1963, 
v. 1831-1873, p. 89-90.

75	 Ibid., v. 1874-1921, p. 90-91.
76	 Sur la diffusion des valeurs et représentations nobiliaires dans l’ensemble de la société, voir 

Gerd Althoff, « Rituel et institutions », dans Jean Claude Schmitt et Otto Gerhard Oexle (dir.), 
Les Tendances actuelles de l’histoire du Moyen Âge en France et en Allemagne, Paris, 
Publications de la Sorbonne, 2002, p. 231-281, ici p. 277.

77	 Georges Duby, Les Trois Ordres ou l’Imaginaire du féodalisme, Paris, Gallimard, 1978.



335

éloïse adde   « Com
m

unauté du royaum
e » et affirm

ation de la noblesse

de manière définitive comme le partenaire incontournable du roi. Intimement 
liée au bien commun, la notion de « communauté du royaume » légitimait avec 
force son action et ses prétentions. En outre, dans un contexte socio-ethnique 
caractérisé par une bourgeoisie majoritairement allemande, l’identification de la 
« communauté du royaume » avec la noblesse tchèque permettait de disqualifier 
efficacement les élites urbaines en quête de reconnaissance politique. En retour, 
la noblesse tchèque, ainsi posée comme le vecteur de l’idée nationale, était toute 
désignée pour représenter les intérêts de la nation.

La richesse de la notion de « communauté du royaume » réside en sa polysémie, 
renvoyant tantôt au groupe limité et fermé de la noblesse, tantôt au peuple, 
identifié au royaume. Si seuls les seigneurs l’incarnaient dans les faits, leur action 
à travers elle prétendait rejaillir sur l’ensemble des sujets. Tel était le tour de force 
qu’étaient parvenus à accomplir les nobles de Bohême : bien que désunis dans 
la réalité, ils s’étaient imposés comme les garants de l’intégrité de la nation et 
du respect du bien commun via leur union au sein de la communauté. Dans la 
pratique politique, ils étaient effectivement devenus une force redoutable que 
le roi devait respecter, comme l’attestent les accords de Domažlice, capitulation 
de Jean de Luxembourg face aux revendications des seigneurs en 1318 78, ou 
l’abandon du projet de la Maiestas carolina par Charles IV en 1355 79.

78	 Les seigneurs réclamaient le respect des engagements pris en 1311, voir supra, p. 322.
79	 Ce recueil annonçait entre autres mettre la noblesse au service du pays, modifier les 

compétences du tribunal royal et créer une administration centralisée de type moderne.





com
m

unitas regni  •   sup  •   2020

337

CONCLUSIONS

Bruno Lemesle 
Université de Bourgogne, ARTEHIS (UMR 6298)

Ce qui frappe en premier le lecteur des contributions qui précèdent est la 
dichotomie entre celles qui s’appuient sur des sources où le syntagme communitas 
regni est explicite et le nombre, plus important, de celles où il est inexistant. La 
question que l’on se pose est bien sûr de savoir jusqu’où il est légitime de travailler 
à partir d’un vocabulaire proche pour tenter de saisir néanmoins une communitas 
regni dans les espaces où elle n’a pas été explicitement mentionnée. La notion 
de « communauté de royaume » peut-elle être étendue à d’autres royaumes ou 
à d’autres principautés ? Les auteurs de ce volume n’ont pas hésité à répondre 
positivement et à rejeter un nominalisme qui aurait pu se révéler asphyxiant. Ils ont 
choisi de penser les réalités politiques et sociales des royaumes et des principautés 
qu’ils analysaient à l’aide de ce concept, considérant, même s’il est extérieur, 
qu’il n’était pas pour autant étranger aux réalités politiques et sociales. Réfléchir 
aux caractéristiques de la communitas regni, avec ou sans le syntagme, a été la 
démarche privilégiée. Ce sont donc ses principales caractéristiques qu’il convient 
tout d’abord de passer en revue avant de les situer dans leurs contextes spécifiques.

Que recouvre une « communauté de royaume » ? C’est une question a priori 
essentielle qui se révèle assez épineuse cependant, car même les documents 
qui y font référence ne livrent pas de réponse nette. La plus évidente serait 
plutôt de nature négative, au sens où l’expression ne paraît jamais désigner la 
totalité des habitants d’un royaume, d’une principauté ou d’un territoire, mais 
seulement une partie de celle-ci habilitée (ou s’estimant telle) à représenter 
l’ensemble. Au-delà de cette évidence, les réponses sont diverses, reflétant 
la variété des sources et des espaces territoriaux, mais aussi traduisant une 
difficulté que les auteurs de ce volume ont souvent dû affronter. Ainsi, la partie 
qui représente le tout peut se limiter à la noblesse (laquelle n’est pas homogène), 
mais d’autres approches permettent de voir que la communauté de royaume 
s’identifie aux hommes libres propriétaires (en Islande) ou, à partir de la fin du 
xiiie siècle, à ceux qui consentent à l’impôt (Suède, France, entre autres) : par 
quoi est exprimé le lien entre la communauté du royaume et la communauté 
fiscale, qui apparaît dès lors comme l’un des critères de la définition. 



338

Il s’ensuit d’une part que le concept de communitas regni ne peut pas être 
défini par sa seule acception sociale, car il doit aussi l’être politiquement, d’autre 
part qu’il importe d’observer les conditions dans lesquelles l’expression et les 
notions qui lui sont associées se trouvent. 

C’est au travers de l’expression des formes politiques que la communauté 
est le plus souvent mentionnée ; dès le xe siècle en Islande, l’Assemblée 
générale transforme le territoire en communauté légale (Grégory Cattaneo). 
Les confrontations et les conflits politiques entre les Grands et la royauté ont 
été à l’origine des réformes politiques et de leur expression légale (la « Grande 
Charte » en Angleterre, la « Charte des libertés » en Suède) par lesquelles le 
rôle de la communauté a été défini, là où elle est explicitement affirmée, en 
Angleterre (à plusieurs reprises), en Écosse, en Suède ou en Bohême (Frédérique 
Lachaud, Jörg Peltzer, Alice Taylor, Corinne Péneau, Rolf Große, Éloïse Adde). 
Toutefois, ces réformes ne font parfois que consacrer le rôle antérieurement 
joué par la noblesse dans la gestion des affaires publiques, qui en est le plus 
souvent le fer de lance, et à le transformer : ainsi en Écosse et en Bohême 
(Taylor, Adde). Dans tous les cas, les relations entre le roi et la communauté 
s’en trouvent précisées, que le roi désigne ceux qui en sont les représentants 
(Jean-Marie Moeglin, Peltzer), ou que l’allégeance au roi contribue à susciter la 
communauté (Lachaud). Mais la royauté est aussi contrôlée par la communauté 
là où elle s’affirme le plus fortement (Lachaud, Adde, Taylor) ; en Suède où cette 
situation trouve son point culminant, l’expression de la communitas regni est 
concomitante à son pouvoir d’élection du roi et de protection de la loi contre 
les tentatives de transformation par le roi (Péneau).

Le syntagme communitas regni contient l’idée d’association de la communauté 
à un territoire, ce qui est indiqué ou suggéré par plusieurs sources étudiées par les 
auteurs. Par exemple, en Islande, elle l’est par l’emploi du possessif pour désigner 
la loi (« notre loi ») (Cattaneo) ; en Suède, la « Charte des libertés » se réfère à 
tous les habitants d’un lieu précis (Péneau). Les chroniques l’expriment parfois 
explicitement : celles du temps de Philippe le Bel font percevoir le royaume 
comme un ensemble territorial (Isabelle Guyot-Bachy) et vu de l’extérieur, 
comme dans la chronique d’Ottokar de Styrie, la vision d’une communauté 
homogène du royaume de France délimitée par un horizon géographique est 
encore plus manifeste (Georg Jostkleigrewe). Il n’est pas jusqu’aux questions 
quodlibétiques qui n’abordent l’association de la communauté et du territoire, 
quand la métaphore organique affirme la naturalité de la communauté dans des 
limites spatiales (Scordia). 

Si, vue par un auteur extérieur, l’idée d’une identité collective peut se présenter 
facilement, la lecture des textes « de l’intérieur » ne permet pas de trancher, aussi 
conservent-ils leur part d’ambiguïté, comme en Angleterre où l’on peut hésiter 



339

bruno lem
esle   Conclusions

entre l’expression d’une identité collective et le fait plus traditionnel de renvoyer 
à la pratique du serment (Lachaud). Cela renvoie aussi à l’idée que les récits et les 
cérémonies mises en œuvre donnant à voir une unité collective ne sont peut-être 
que les fictions nécessaires pour mieux conforter la communitas regni (Péneau). 

De ce fait, les contributions portent souvent en premier lieu sur les mots pour 
dire la communauté du royaume ou qui peuvent la suggérer, et sur les notions 
que la communitas regni appelle ou dont elle se distingue ; les auteurs se sont 
donc référés aux communes bien sûr, à l’universitas, à la res publica, à l’idée de 
bien commun ou à celle d’utilité commune.

Conjointement à la question du vocabulaire se pose celle des héritages 
conceptuels et des influences doctrinales. La communitas regni, nommée telle 
quelle ou non, a trouvé des fondements chez des auteurs qui ont pu se référer 
à l’Ancien Testament, à Aristote surtout, mais aussi au droit romain, voire au 
droit canonique. C’est pourquoi les auteurs de ce livre ont pris soin de faire les 
distinctions entre les différentes catégories de sources. Les approches doctrinales 
ont amené plusieurs d’entre eux à éclairer les enjeux qui les sous-tendaient, 
même si, cela a été notamment souligné par Frédérique Lachaud, Lydwine 
Scordia ou Karl Ubl, entre autres, les réflexions et les références des auteurs 
se veulent intemporelles quand bien même ils se rapportent aux événements.

Les contributions ayant abordé de nombreux thèmes qui se font écho de l’une 
à l’autre, je les regroupe sous trois centres d’intérêt : (1) Notions doctrinales et 
représentations politiques ; (2) La notion de communauté implique celle des 
solidarités en œuvre ; (3) La communauté réalisée.

NOTIONS DOCTRINALES ET REPRÉSENTATIONS POLITIQUES

Toutes les sources documentaires ne sont pas propres à dégager l’idée de 
communitas regni parce que d’autres notions prennent le pas. Ainsi dans l’aire 
géographique de la formation des communes étudiée par Michel Bur, les actes 
de la pratique ne livrent pas d’indices prouvant que les princes ou les autorités 
ecclésiastiques pourraient devoir négocier avec des communautés d’habitants. 
Les sources narratives ne sont pas plus disertes : le terme n’est évidemment 
familier ni à Suger, qui a pourtant ébauché une pensée politique, ni à Orderic 
Vital. Gislebert de Mons, quant à lui, ne l’utilise pas, et nous savons par 
ailleurs la brutale et célèbre réprobation de Guibert de Nogent relative au 
mot commune. Pour les hommes d’Église, la seule véritable communauté était 
celle de l’Église, des paroisses, des moines et des chanoines ; pour la pensée 
politique naissante au nord du royaume de France, c’est la royauté qui était 
exaltée, mais pas encore les peuples sur lesquels elle exerçait sa souveraineté, 
selon Michel Bur. 



340

Aussi, observer le vocabulaire à travers ses occurrences doit conduire de 
manière plus fructueuse à examiner les problèmes conceptuels qu’il pose.

Yves Sassier montre que les glossateurs du droit romain utilisent eux-mêmes 
très peu le terme communitas ; c’est populus qui revient le plus souvent dans leurs 
textes et ils adoptent le mot universitas de préférence à communitas. Au début 
du xiie siècle, les glossateurs découvrent des textes du jurisconsulte Ulpien selon 
qui le peuple est à la source du pouvoir impérial. À partir de là, deux tendances 
se manifestent et s’opposent chez eux. D’un côté, Irnerius, partant de l’idée 
que la souveraineté est fondée sur le peuple, tente de la mettre en concordance 
avec le principe du pouvoir absolu du prince. En disant que le peuple a renoncé 
définitivement à son profit à sa souveraineté en la lui transmettant, il consacre 
finalement la toute puissance du prince. 

Selon la tendance opposée, qui, à partir du xiiie siècle, est représentée d’abord 
par Azon, le peuple ne se démet pas totalement de son pouvoir ; il le concède, ce 
qui signifie qu’il en autorise l’usage. Hugolinus fait de l’empereur un mandataire 
du peuple pour l’exercice de l’imperium. L’idée est reprise et transformée plus 
explicitement par Odofredus qui va jusqu’à avancer la notion de souveraineté 
législative du peuple, tandis que Jacques de Révigny en tire la conclusion que 
si le souverain agissait mal, le peuple pourrait le révoquer. Ces idées eurent 
un avenir politique au xive siècle notamment chez un penseur politique 
comme Marsile de Padoue, relayé par Nicolas Oresme, pour qui la source du 
pouvoir réside dans l’assemblée générale des citoyens. Mais, au xiiie siècle, les 
romanistes ne suivent pas tous ces conceptions : ils demeurent favorables à la 
thèse opposée et préfèrent mettre en valeur la conception divine de la royauté 
articulée à l’idée d’un acte volontaire du peuple qui lui a abandonné de façon 
irrémissible sa puissance. 

De nombreuses contributions ont souligné comment les questions doctrinales 
répondaient à des enjeux politiques et sociaux. Ainsi, Karl Ubl a centré sa 
réflexion sur la réception d’Aristote par deux penseurs, Albert le Grand et, 
moins connu, l’abbé Engelbert d’Admont. La question de l’intégration 
d’Aristote dans la réflexion politique s’articule à celle des enjeux spécifiques de 
l’époque auxquels se référait plus ou moins explicitement chacun d’eux. Or, 
c’est à la notion d’Empire qu’ils s’intéressent et à son rapport aux royaumes. 
Pour cela, les deux lecteurs médiévaux d’Aristote devaient assimiler la politique 
d’Aristote dans le cadre de leur propre réflexion et dépasser le philosophe grec 
en montrant en quoi la monarchie est une communauté politique nécessaire au 
bien commun. Albert le Grand est le premier à avoir écrit un commentaire de 
la Politique. Il se sépare nettement de son auteur en réunissant les trois entités 
qu’Aristote séparait (la royauté, l’aristocratie et la démocratie) afin de parvenir 
à la vision unifiée d’une communauté organisée. Albert le Grand estimait que le 



341

bruno lem
esle   Conclusions

roi devait s’adjoindre les députés des villes pour gouverner et pouvoir répondre 
aux revendications du peuple. Il emprunte même au droit canonique la notion 
de plenitudo potestatis dévolue au pape pour en faire une prérogative royale. 

De son côté, Engelbert d’Admont admet l’oligarchie à côté des autres formes 
politiques parce que, selon lui, elle contribue au bien commun grâce à sa capacité 
à produire la richesse, ce qui est, toujours selon Engelbert, sa caractéristique. 
C’est cependant la monarchie qui, parce qu’elle transcende les cités, constitue le 
paradigme du gouvernement et c’est elle qu’à l’occasion il nomme communitas 
regni. Mais pas plus Albert le Grand qu’Engelbert d’Admont ne s’étend sur la 
notion d’Empire. Pourtant c’est bien par la question des rapports entre l’Empire 
et les monarchies que leur réflexion est sous-tendue : ils justifient l’autorité du 
premier par son universalité et, dans une conception très hiérarchisée, par sa 
capacité à englober la communauté du royaume, qui elle-même englobe les 
entités inférieures que sont les villages et les villes.

La réflexion sur l’aspect théorique des doctrines n’élude donc pas la question 
des enjeux, comme nous venons de le voir et comme la plupart des contributions 
le soulignent. Lydwine Scordia en a fait le fil conducteur de sa démonstration 
à partir de l’examen des questions quodlibétiques des maîtres des écoles dans 
la courte période des vingt dernières années du xiiie siècle. Les enjeux sont 
reflétés par les débats contemporains relatifs aux épisodes guerriers et aux crises, 
à la question omniprésente des dépenses, au remboursement des dettes, débats 
qui débouchaient donc sur celui de la hiérarchie des pouvoirs, en l’occurrence 
pontifical et royal. Les maîtres n’usèrent pas du syntagme communitas regni 
mais en plaçant en équivalence res publica et communauté, ils associaient 
celle-ci à la recherche du bien commun et aux réflexions sur ceux qui usent des 
biens publics. La question du paiement de l’impôt et des taxes se fondait sur le 
principe du consentement à payer de la part de sujets libres qui donc ne devaient 
pas être contraints, comme l’indiquent les maîtres. Pour eux, la communauté 
existait. L’analyse de leurs questions permet de mettre en évidence à la fois 
son existence et la diversité de ses composantes, d’où la nécessité de définir les 
solidarités qui les lient. Le point commun est qu’elles ont à supporter ensemble 
les charges inhérentes à la vie en commun. Selon les maîtres, l’appartenance à la 
communauté entraîne la participation aux charges. La question de la solidarité 
des parties est exposée à partir de la métaphore corporelle sur laquelle elle est 
fondée, qui permet aussi de caractériser la communauté comme une entité 
naturelle tout en soulignant les hiérarchies internes. 

À travers une approche différente, Georg Jostkleigrewe analyse la perception 
de la communitas regni dans le royaume de France par un chroniqueur allemand, 
Ottokar de Styrie. Le trait le plus caractéristique est une vision unitaire tant du 
point de vue ethnique que géographique, celle d’une communauté homogène 



342

pourvue d’une identité collective. On voit bien ici qu’une telle perception 
doit tout au caractère politique affirmé de la royauté capétienne, mais aussi 
aux conflits frontaliers qui exacerbent les sentiments nationalistes allemands 
projetés en retour sur le royaume de France. L’auteur de cette vision puisait à des 
sources qui inventaient un spectre de l’expansionnisme français et manipulaient 
des stéréotypes ; leurs textes fonctionnaient comme des outils politiques ayant 
pour enjeu d’autres conflits et dont la perspective était de s’assurer des alliances.

Jörg Peltzer a centré sa réflexion autour de l’intitulé des grands offices curiaux 
à partir du xiiie siècle car des offices tels que celui de connétable et de maréchal 
cessèrent de se référer au roi pour se référer au royaume. Cette transformation 
se produisit à l’instar du roi Jean sans Terre qui, un peu plus tôt, abandonna la 
formule rex Anglorum au profit de rex Anglie. Pourtant le changement n’était pas 
une simple imitation. Il avait des raisons différentes. Les confrontations entre 
le roi et les magnats, comme le montrent également Frédérique Lachaud et 
Corinne Péneau dans leurs contributions respectives, ont été un facteur décisif 
pour la formation de la communitas regni ; les magnats se sont vus confortés dans 
leur engagement dans le gouvernement du royaume. Dans le cas de l’Angleterre, 
l’initiative du changement de titulature vint des earls. La conception qu’ils 
avaient de leur rôle en faisaient des défenseurs de la communauté du royaume 
et non des défenseurs de leurs intérêts propres. Un chroniqueur de la fin du 
xiiie siècle, Walter de Guisborough, écrit à l’occasion de la crise politique 
de 1297 que le connétable et le maréchal agirent « au nom de la communauté du 
royaume ». Un autre texte, le Modus tenendi parliamentum, rédigé au début du 
xive siècle, considère que les titulaires de trois grands offices, ceux de maréchal, 
de connétable et de sénéchal, agissent comme représentants de la communitas 
regni. C’est ici un trait récurrent car nous le retrouvons dans la plupart des cas 
évoqués dans ce livre : si les contours de la communitas regni sont souvent mal 
connus ou incertains, à plusieurs reprises ceux qui la représentent sont mieux 
connus. Pour ce qui touche l’Angleterre, le roi Édouard Ier, qui joua un rôle 
décisif dans l’histoire des grands offices, ainsi que ses successeurs, entendait 
néanmoins les contrôler et n’avait pas pour objectif que ces grands officiers 
fussent des représentants indépendants du roi de la communauté du royaume. 

Enfin, la communauté de royaume peut être saisie par l’historien non seulement 
à travers les textes mais aussi par les représentations visuelles, comme Jean-
Christophe Blanchard le montre en étudiant l’armorial Wijnbergen. Manuel 
pratique et concret du héraut d’armes, ce document de la fin du xiiie siècle 
pourrait exprimer à sa façon une communauté du royaume. La figuration dans 
les armoiries pleines des dépendants du lignage qu’elles désignent paraît plaider 
en faveur de cette idée. Mais le plus significatif est sans doute que l’armorial 
n’est pas dépourvu d’un enjeu politique propre à l’époque de sa réalisation. 



343

bruno lem
esle   Conclusions

Il pourrait être une mise en image d’un programme politique du roi Philippe III 
qui cherchait à renforcer les positions françaises sur les frontières nord-est du 
royaume en mettant l’Empire au cœur de ses préoccupations. 

LA NOTION DE COMMUNAUTÉ IMPLIQUE CELLE DES SOLIDARITÉS EN ŒUVRE

Sur quelles solidarités s’appuient les communautés de royaume et quels 
rapports entretiennent-elles avec l’autorité royale, comment se manifestent-
elles, comment enfin sont-elles consolidées ?

Là où l’expression communitas regni est relativement bien représentée, comme 
en Angleterre aux xiiie et xive siècles dans les récits des chroniqueurs et les textes 
programmatiques, Frédérique Lachaud, prenant le contre-pied des historiens 
qui l’estiment dépourvue de signification, y voit au contraire une rhétorique 
propre à alimenter l’action politique et même, plus profondément, un 
vocabulaire de réforme qui pénètre la culture politique et finit par l’imprégner. 
Le syntagme est d’ailleurs peu utilisé dans les textes théoriques qui lui préfèrent 
les notions de res publica, de bien commun et d’utilité commune, notions avec 
lesquelles la communitas regni demeure étroitement associée. Elle prend en effet 
son essor plutôt à l’occasion des mouvements d’opposition à la royauté, dans un 
contexte global de confrontation, par conséquent. 

La principale interrogation qui ressort d’une étude des occurrences du 
syntagme est de comprendre exactement ce qu’il recouvre aux plans politique 
et social. Ainsi, la communitas regni et les termes qui en sont dérivés tels que 
« commune », « communauté » ou universitas ne renvoient-ils pas à la pratique 
du serment mutuel propre aux associations ? Le terme communauté qui se 
rapporte à la communauté politique à laquelle est associé le serment est en effet 
récurrent dans les textes issus du mouvement de réforme politique. De cette 
interrogation s’ensuit plus largement la question de comprendre si la notion de 
communauté désigne l’ensemble des habitants du royaume ou bien seulement 
une partie qui s’octroie la légitimité pour représenter les autres groupes. Cette 
difficulté n’est pas levée par le relevé des contextes d’utilisation de la notion, 
fait remarquer Frédérique Lachaud, car elle demeure ambivalente selon que l’on 
considère les sources émanant des opposants à la royauté ou bien celles provenant 
de cette dernière : la communitas regni est aussi bien utilisée par les premières que 
par les autres qui s’en servent pour justifier l’action du gouvernement. 

C’est par le truchement de la littérature en langue vernaculaire dont la noblesse 
tchèque eut l’initiative que la notion de communauté du royaume est exprimée 
à la fin du xiiie siècle en Europe centrale, selon l’analyse d’Éloïse Adde. Cette 
littérature attribue un rôle de représentation de tous les sujets à la noblesse en 
se référant à la notion légitimatrice du bien commun. Telle prétention trouve 



344

aisément son fondement dans une tradition de conduite des affaires publiques 
qui caractérise cette noblesse. Véritable instrument idéologique en sa faveur, 
la littérature met l’accent sur sa cohésion sociale (imaginée) et sa cohérence 
politique en l’opposant aux roturiers présentés comme des individus dépourvus 
d’organisation communautaire. Elle s’appuie en outre sur son identification 
religieuse à saint Venceslas, le premier saint attitré du pays. La première référence 
explicite à une communitas regni, contemporaine de cette littérature, figure dans 
les actes produits lors de la diète convoquée à l’occasion de la crise politique 
provoquée par la détention du roi Venceslas II. C’est encore la littérature qui 
soutient le principe de l’élection du prince par un collège habilité à y procéder 
et justifie le rôle des seigneurs présentés comme les garants du bon exercice du 
pouvoir, en opposant la communauté au pouvoir d’un seul. 

Un thème commun à de nombreuses communications a été la relation étroite 
qui s’établit entre l’expression d’une communitas regni et les tensions, les conflits 
politiques ou judiciaires ou les guerres, comme nous l’avons déjà souligné.

Ainsi, dans l’Allemagne des xie et xiie siècles, étudiée par Rolf Große, où, si 
le syntagme communitas regni ne figure pas dans les sources, une identité du 
royaume se manifeste à travers le roi et les princes. Le processus qui aboutit 
à ce que les princes se constituent comme les représentants du royaume est 
littéralement propulsé et alimenté par la série des conflits qui ponctuent les 
rapports entre le roi et la noblesse princière, à laquelle il convient d’ajouter 
le peuple saxon et dont fait également partie intégrante le long conflit avec la 
papauté. L’identification du royaume par le roi qui l’incarne a pour corollaire 
que, dans la première phase, au cours du xie siècle, la communauté se forme 
au prix de l’exclusion du roi. La révolte saxonne au début du règne d’Henri IV, 
lorsque le roi a atteint sa majorité, se traduit, elle, par une coniuratio qui, selon 
un chroniqueur contemporain, Lampert de Hersfeld, aurait soudé la totalité de 
la population saxonne unie dans une forme de communauté de destin. Mais sur 
le long terme, après le traité de Wurtzbourg et le concordat de Worms de 1121, 
les princes parviennent à créer une communauté d’action dont l’objectif est de 
participer au gouvernement. Ils représentent désormais le royaume désigné dans 
les sources par le mot honor, c’est-à-dire le rang et l’honneur du royaume. La 
communauté d’action relie entre eux le roi, les princes et le royaume. 

Le rôle du roi dans la conception des communautés de royaume est le point 
majeur de la contribution de Jean-Marie Moeglin qui évoque les rencontres 
« internationales » des princes du xie au xiiie siècle. Or le contenu des premiers 
traités aux xie et xiie siècles évoque des accords conclus à titre personnel, de 
souverain à souverain, sous la forme de traités d’amitié, alors que ces traités 
engagent tout le royaume ; d’où la question de savoir le rôle que les Grands 
ont joué. Les chroniqueurs ont mis l’accent sur la présence des grands laïcs et 



345

bruno lem
esle   Conclusions

ecclésiastiques, ce qui n’est pas sans signification. Si la présence des Grands 
s’explique en premier lieu par leur devoir d’aide et conseil, on doit aussi noter 
que, de leur côté, les Grands entendent que le souverain prenne préalablement 
leur conseil et qu’il ne conclut pas de traité avec un autre roi sans leur aval. Car si 
les Grands sont convoqués, s’ils prêtent serment sur l’accord, et s’ils confirment 
qu’ils doivent eux-mêmes respecter cet accord qui les engage, ils disposent aussi 
du droit (ou ils le prennent) d’approuver ou ne pas approuver ; et cela peut 
être l’occasion de faire valoir leurs propres intérêts. Ainsi, par la rencontre, 
la communitas regni, selon Jean-Marie Moeglin, se montre, se constitue et 
s’éprouve. Si la présence des Grands n’est jamais acquise a priori, le conseil 
préalable et leur présence au moment de l’accord prend l’effet d’une garantie 
pour l’autre partie du respect du traité. Les formules des traités et leur contenu 
n’évoluent que lentement au cours du xiiie siècle ; il est cependant avéré qu’ils 
sont davantage que des traités résultant de liens personnels ; ils sont bien des 
traités d’alliance engageant deux regna, des traités de royaume à royaume qui 
engagent les peuples des royaumes.

C’est un double contexte de confrontation qui fait l’objet de la contribution 
de Dominique Barthélemy : celui de la bataille de Bouvines examinée au regard 
de trois auteurs et celui des récits eux-mêmes à partir de ce qu’ils disent des 
participants à la bataille. Ceux du temps de saint Louis font vraisemblablement 
écho aux événements contemporains. Construits à partir de ceux de Guillaume 
le Breton (les plus anciens), celui du Ménestrel de Reims en particulier permet 
à Dominique Barthélemy d’évaluer la place effective des barons dans le camp 
du roi Philippe Auguste en 1214, mais aussi la perception qu’avaient du 
baronnage les auteurs qui écrivaient quelques décennies plus tard au temps de 
Louis IX. S’il est bien connu, depuis les historiens libéraux du xixe siècle, que 
les premiers récits ont permis de mettre en valeur la contribution des sergents 
et des contingents du roi à la victoire, l’examen de l’ensemble des récits conduit 
à une réévaluation des relations entre les grands barons installés et le roi, ainsi 
qu’entre eux et les autres chevaliers et le peuple représenté par les sergents. C’est 
là que les récits divergent car seuls les récits tardifs du temps de saint Louis 
semblent montrer une collégialité entre le roi et les barons. C’est probablement 
plus qu’une réalité, une vue destinée à plaire au public des barons et à alimenter 
leur nostalgie, celle d’un bon temps du roi Philippe le Magnanime. En tout cas, 
selon Dominique Barthélemy, elle venait à point pour susciter ou alimenter 
une résistance à Louis IX à l’époque où celui-ci conduisait un procès contre le 
descendant d’un baron, Enguerrand IV de Coucy, combattant de la bataille 
de Bouvines. 

Isabelle Guyot-Bachy poursuit dans la même veine en se transposant sous 
le règne de Philippe le Bel pendant lequel, particulièrement entre le désastre 



346

de Courtrai (1302) et la victoire de Mons-en-Pévèle (1304), les chroniqueurs 
réactivent la mémoire de Bouvines. Ils transposent donc à leur tour dans le récit 
de Bouvines, comme pour conjurer la défaite, leur perception d’un royaume 
conçu comme une communauté. Ils le font de manière apparemment plus 
affirmée que sous le règne de saint Louis, même si l’expression communitas 
regni ne figure pas dans leurs récits. La perception est d’abord géographique, 
mais aussi sociale et même affective : dans le récit de la convocation des osts 
royaux, le royaume est perçu comme un ensemble territorial. Dans celui d’un 
voyage de Philippe le Bel effectué dans les régions méridionales après Courtrai, 
la communauté, définie socialement, quoique de manière peu précise, comme 
une universitas, se rassemble autour de la personne du roi ; elle s’établit et se 
renforce aussi par le lien d’amour que n’hésite pas à souligner un chroniqueur. 

Pouvons-nous déduire une communitas regni d’une communitas ducatus ? Cette 
dernière existe-t-elle ? Telle est l’interrogation sous-jacente de la contribution 
de Laurence Moal à partir d’une analyse menée sur Pierre de Dreux au début 
du xiiie siècle. Une première approche va dans le sens d’une réponse positive 
par l’hommage que celui-ci prête au roi Philippe Auguste en 1212, quand 
il fait le choix d’adopter la titulature dux Britannie. Le duc peut ensuite se 
targuer du soutien de grands seigneurs lorsqu’il constitue une ligue destinée à 
lutter contre les intérêts temporels du clergé ; un combat que Pierre de Dreux 
n’hésite pas à mettre sur le compte de la défense du bien public et pour lequel 
il convoque les barons en assemblée plénière. Une deuxième approche permet 
paradoxalement de voir cette fois une communauté se réaliser lors d’une 
enquête consécutive à la plainte au roi Louis IX des barons lésés par le duc dans 
leurs libertés traditionnelles. Le roi déclenche alors une enquête générale sur 
les usurpations du duc et les préjudices subis par la population. Les résultats 
de cette enquête sont connus sous le nom de communes petitiones Britonum. 
Elle pourrait être analysée comme un moment où une communitas regni, à 
l’instigation du souverain cette fois, définit ses usages à l’occasion d’un différend 
qu’il s’agit de régler.

LA COMMUNAUTÉ RÉALISÉE

C’est dans les régions les plus septentrionales que l’expression de la 
communauté réalisée semble le mieux se manifester. Est-ce un effet de source ? 
En tout cas, comme ailleurs, elles suscitent des interrogations.

Par rapport à la périodisation privilégiée par les autres contributions, celle de 
l’Islande semble la plus précoce puisque c’est au xe siècle qu’une organisation 
structurée et permanente apparaît. Grégory Cattaneo montre comment la 
création d’une Assemblée générale permet de réaliser une unité territoriale en 



347

bruno lem
esle   Conclusions

se fondant sur un cadre législatif. L’Assemblée générale prolonge la tradition 
d’assemblées locales qui rassemblaient les hommes libres. Elle a permis d’unifier 
l’Islande en une même communauté où les chefs et leurs suivants se réunissent 
annuellement pour débattre des affaires du pays, l’une des fonctions étant 
de mettre fin aux faides de manière pacifique, de pouvoir nouer des alliances 
et entretenir les réseaux d’influences. Ainsi, les tribunaux locaux et ceux de 
l’Assemblée générale pouvaient être un frein aux ambitions des chefs. La 
question des fonctions de l’Assemblée générale débouche bien sûr sur celle 
de la réalité d’une communauté du royaume. Là comme ailleurs, c’est l’élite 
des propriétaires qui est présente aux assemblées et qui prétend représenter la 
totalité de la population. 

Alice Taylor pour sa part fait porter sa contribution sur les conditions de 
l’apparition de la communitas regni en Écosse, qui se révèle en réalité être un 
processus de transformation. En effet lorsqu’un groupe de quatre nobles et 
deux évêques se proclament custodes regni Scotie en 1286, la communauté du 
royaume qui va rester une clé du langage politique à travers les règnes suivants, 
ne naît pas de rien. L’établissement de gardiens « établis par la communauté du 
royaume », moins qu’une formalisation ou une reconnaissance, s’apparente à 
une transformation d’une réalité déjà existante. Son enracinement se perçoit 
dans la forme et les structures du gouvernement royal écossais au cours des xiie 
et xiiie siècles et à travers le rôle que l’aristocratie et le pouvoir ecclésiastique y 
ont joué. En Écosse, à la différence de l’Angleterre, le gouvernement ne s’est 
pas développé aux dépens de la noblesse car celle-ci, de par la législation, y 
était associée : comtes et barons disposaient des causes d’homicide dans leurs 
juridictions et ils participaient au service militaire en ayant la responsabilité de 
contingents. Ainsi, on ne relève pas de séparation entre le gouvernement local 
et le gouvernement central ; la noblesse participait aux charges administratives 
du gouvernement royal avec lequel elle s’identifiait. Ces facteurs révèlent 
des différences très notables avec l’évolution de la situation en Angleterre 
sur ces questions à la même époque. Au xive siècle, en Angleterre, la notion 
de communauté du peuple apparaît après une longue phase d’ambiguïté et 
d’incertitude selon l’analyse de Frédérique Lachaud.

La question des réalités que recouvre le syntagme communitas regni est posée 
par Corinne Péneau sous trois aspects étroitement liés entre eux, les aspects 
politique, social et géographique. En Suède, comme en Angleterre, son 
apparition est à mettre en relation avec un conflit politique, la révolte de 1319, 
où les opposants au roi choisissent un nouveau jeune roi en se déclarant 
responsables de la destinée du royaume jusqu’à sa majorité. La « Charte des 
libertés » rédigée à cette occasion mentionne la communitas regni avant que 
celle-ci ne fasse sa réapparition quelques années plus tard dans un texte législatif 



348

qui règle les modalités de l’élection royale. Le processus électoral procède du 
rassemblement de délégations en un lieu unique qui fonctionne aussi comme 
manifestation visible de la communauté. Celle-ci se donne à voir comme 
émanation du pouvoir, ce qui relève d’une double fiction au moins : celle 
de l’unité sociale et celle de la représentation d’une totalité. En réalité, seule 
l’aristocratie peut ainsi s’identifier à la totalité du royaume, moins par l’exercice 
d’une délégation qu’en conséquence de l’influence personnelle exercée par ses 
membres. En outre, il s’agit du choix des habitants d’une province et non de 
tout le royaume. La force de la communauté est fondée sur les propriétaires du 
royaume et sur leur capacité à avoir su exiger, grâce à la « Charte des libertés », 
qu’aucun impôt ne soit levé sans le consentement de la « communauté du 
royaume ». La fiscalité est donc une fois de plus le marqueur de la communitas 
regni qui s’identifie à ceux qui paient l’impôt royal.

Au total, on l’a vu, les études, selon que leur objet comportait explicitement 
le syntagme communitas regni ou selon que le champ lexical ne permettait de 
l’approcher qu’indirectement, ont saisi différemment la communitas regni. 
Même la documentation la plus diserte n’est pas sans laisser subsister des 
ambiguïtés ni sans laisser de doutes à l’historien. Mais il est aussi apparu que les 
thèmes traités au travers des différentes approches se répondaient suffisamment 
pour justifier que soient étudiés en un même ensemble des territoires qui ne 
semblaient pas a priori pouvoir répondre aux mêmes critères. Il reste donc 
à espérer que ces études susciteront l’envie de poursuivre la tâche et de leur 
procurer de nouveaux développements.



com
m

unitas regni   Liste des abréviations

349

LISTE DES ABRÉVIATIONS

Actes de Pierre de Dreux Marjolaine Léimeillat, Les Actes de Pierre de Dreux, duc 
de Bretagne (1213-1237), Rennes, PUR, 2013.

BEC Bibliothèque de l’École des chartes.
CCR Calendar of Close Rolls, London, Public Record Office, 

coll. « PRO Texts and Calendars » 1892-.
CChR Calendar of Charter Rolls, London, Public Record 

Office, coll. « PRO Texts and Calendars », London, 
1903-1927, 6 vol. 

CFR Calendar of Fine Rolls, London, Public Record Office, 
coll. « PRO Texts and Calendars », 1911-1962, 22 vol. 

CIM Calendar of Inquisitions post mortem and other analogous 
documents, London, Public Record Office, coll. « PRO 
Texts and Calendars », 1904-.

CPR Calendar of Patent Rolls, London, Public Record 
Office, coll. « PRO Texts and Calendars », 1891-.

Complete Peerage Vicary Gibbs et al. (éd.), G. E. Cockayne, The Complete 
Peerage of England, Scotland, Ireland, Great Britain 
and the United Kingdom, London, St Catherine Press, 
1910-1959, 13 vol.

Grandes Chroniques de France Les Grandes Chroniques de France, éd. Jules Viard, Paris, 
Champion, coll. « Société de l’histoire de France », 
10 vol., 1920-1953

MGH Monumenta Germaniae Historica.
	 Const. Constitutiones et acta publica imperatorum et regum.
	 DD Diplomata regum et imperatorum Germaniae.
	 Dt. Chron. Deutsche Chroniken.
	 Dt. MA MGH Deutsches Mittelalter. Kritische Studientexte.
	 Epp. sel. Epistolae selectae in usum scholarum.
	 Leges Const. Constitutiones et acta publica imperatorum et regum.
	 Schriften Schriften der Monumenta Germaniae Historica.
	 SS Scriptores (in Folio).
	 SS rer. Germ. Scriptores rerum Germanicarum in usum scholarum.
	 SS rer. Germ. N.S. Scriptores rerum Germanicarum, Nova Series.
	 Staatsschriften Staatsschiften des späteren Mittelalters.
ODNB Oxford Dictionary of National Biography, Oxford, 

Oxford University Press, 2004-.



350

ORF  Ordonnances des rois de France de la troisième race, 
recueillies par ordre chronologique, éd.  Eusèbe 
de Laurière, 21 vol., Paris, Imprimerie royale et 
Imprimerie nationale, 1723-1849.

PL Patrologiae cursus completus, series latina, éd. Jean-Paul 
Migne, 222 vol., Paris, Garnier, 1844-1855.

RHGF Recueil des historiens des Gaules et de la France, 
éd. Dom Bouquet, nouv. éd., 24 vol., Paris, Imprimerie 
impériale et nationale, 1869-1904.

RS Rolls Series, London, Record Commission.
SHF Société de l’histoire de France.



com
m

unitas regni   Table des m
atières

351

TABLE DES MATIÈRES

Introduction........................................................................................................................................7

première partie
LA COMMUNITAS REGNI, APPROCHES TERMINOLOGIQUES, 

JURIDIQUES ET THÉORIQUES

À la recherche du mot communitas dans les sources narratives et diplomatiques 
des xie et xiie siècles
Michel Bur......................................................................................................................................... 17

Terra – populus – rex. La communauté du royaume vue de l’extérieur
Georg Jostkleigrewe......................................................................................................................... 31

Un aspect juridique de la « communauté du royaume » : la réflexion des 
romanistes du Moyen Âge sur la capacité, ou l’incapacité du peuple à contrôler 
le gouvernant
Yves Sassier...................................................................................................................................... 51

Les fondements de la communitas regni dans les questions quodlibétiques de 
la faculté de théologie de Paris à la fin du xiiie siècle
Lydwine Scordia...............................................................................................................................65

Aristotle and the Empire. Imperium, regnum, and communitas in Albert the Great 
and Engelbert of Admont
Karl Ubl..............................................................................................................................................83

La « communauté du royaume » en Angleterre, fin du xiie-début du xive siècle
Frédérique Lachaud.........................................................................................................................97

deuxième partie
LE ROI ET LES PRINCES

Les princes comme capita rei publice. Le royaume de Germanie aux xie et xiie siècles
Rolf Große.......................................................................................................................................123

Officiers du roi ou officiers du royaume ? Les grands offices de cour en Angleterre 
au xiiie et au début du xive siècle
Jörg Peltzer......................................................................................................................................137

 



352

Le baronnage français dans les récits de la bataille de Bouvines (1214‑1274) et 
dans la liturgie du sacre royal
Dominique Barthélemy..................................................................................................................159

Les guerres de Flandre dans le processus de formation de la communitas regni au 
travers des récits des chroniqueurs français (1214-première moitié du xive siècle)
Isabelle Guyot-Bachy..................................................................................................................... 181

Communitas regni et « relations internationales » (xie-xiiie siècle)
Jean-Marie Moeglin........................................................................................................................197

troisième partie
LA COMMUNAUTÉ RÉALISÉE

L’armorial Wijnbergen est-il un reflet de la communauté du royaume de France ?
Jean-Christophe Blanchard...........................................................................................................219

La Bretagne et la communitas regni sous le règne de Pierre de Dreux (1213‑1237)
Laurence Moal............................................................................................................................... 235

La communauté sans royaume dans l’Islande médiévale
Grégory Cattaneo.......................................................................................................................... 249

La création d’une communitas regni en Suède (xiiie‑xive siècles)
Corinne Péneau............................................................................................................................. 273

La communauté avant la communitas : les élites et le gouvernement royal en 
Écosse au xiiie siècle
Alice Taylor..................................................................................................................................... 299

« Communauté du royaume » et affirmation de la noblesse dans les pays tchèques 
(xiiie-xive siècles)
Éloïse Adde......................................................................................................................................319

Conclusions
Bruno Lemesle............................................................................................................................... 337

Liste des abréviations.................................................................................................................... 349

Table des matières..........................................................................................................................351


