
a

C
om

m
un

ita
s r

eg
ni

72

34 €

Les historiens médiévistes hésitent à parler d’État ou de nation quand 
ils évoquent les entités politiques du Moyen Âge central ; quand il s’agit 
de désigner une entité politique correspondant à une province, le terme 
royaume –  parfois même en l’absence d’un roi  – est moins con� ictuel. 
Existait-il pour autant des communautés politiques spéci� ques à l’échelle 
des royaumes, des « communautés de royaume » ? D’ailleurs, dans plusieurs 
régions d’Occident, l’usage du syntagme communitas regni caractérisait 
plutôt la terminologie des programmes politiques des mouvements 
d’opposition au roi. Les contributions réunies dans ce volume prennent 
toutefois appui sur cette notion pour proposer un questionnement 
renouvelé des fondements politiques d’une partie de l’Occident médiéval 
(Scandinavie, Empire, France, Angleterre et Écosse, pays tchèques), a� n 
de comprendre ce qui en faisait la singularité.

I S B N 979 -10 -2 31- 0 613 - 8

Communitas regni
La « communauté de royaume » 

de la fin du xe siècle au début du xive siècle 
(Angleterre, Écosse, France, Empire, Scandinavie)

SORBONNE UNIVERSITÉ PRESSES
https://sup.sorbonne-universite.fr

Illustration : La déclaration d’Arbroath, 6 avril 1320, exemplaire dit de Tyninghame 

© The History Collection/Alamy banque d’images

D
O

M
IN

IQ
U

E 
B

A
R

TH
ÉL

EM
Y 

   
 IS

A
B

EL
LE

 G
U

YO
T-

B
A

C
H

Y 
FR

ÉD
ÉR

IQ
U

E 
LA

C
H

A
U

D
   

  J
E

A
N

-M
A

R
IE

 M
O

EG
LI

N

DOMINIQUE BARTHÉLEMY, ISABELLE GUYOT-BACHY, 
FRÉDÉRIQUE LACHAUD & JEAN-MARIE MOEGLIN (DIR.)

COMMUNITAS REGNI
La « communauté de royaume » 

de la fin du xe siècle au début du xive siècle 
(Angleterre, Écosse, France, Empire, Scandinavie)

CULTURES ET CIVILISATIONS MÉDIÉVALES N° 72

CommunitasRegni_2019-11-12.indd   1 15/11/2019   09:02



a

C
om

m
un

ita
s r

eg
ni

72

34 €

Les historiens médiévistes hésitent à parler d’État ou de nation quand 
ils évoquent les entités politiques du Moyen Âge central ; quand il s’agit 
de désigner une entité politique correspondant à une province, le terme 
royaume –  parfois même en l’absence d’un roi  – est moins con� ictuel. 
Existait-il pour autant des communautés politiques spéci� ques à l’échelle 
des royaumes, des « communautés de royaume » ? D’ailleurs, dans plusieurs 
régions d’Occident, l’usage du syntagme communitas regni caractérisait 
plutôt la terminologie des programmes politiques des mouvements 
d’opposition au roi. Les contributions réunies dans ce volume prennent 
toutefois appui sur cette notion pour proposer un questionnement 
renouvelé des fondements politiques d’une partie de l’Occident médiéval 
(Scandinavie, Empire, France, Angleterre et Écosse, pays tchèques), a� n 
de comprendre ce qui en faisait la singularité.

I S B N 979 -10 -2 31- 0 613 - 8

Communitas regni
La « communauté de royaume » 

de la fin du xe siècle au début du xive siècle 
(Angleterre, Écosse, France, Empire, Scandinavie)

SORBONNE UNIVERSITÉ PRESSES
https://sup.sorbonne-universite.fr

Illustration : La déclaration d’Arbroath, 6 avril 1320, exemplaire dit de Tyninghame 

© The History Collection/Alamy banque d’images

D
O

M
IN

IQ
U

E 
B

A
R

TH
ÉL

EM
Y 

   
 IS

A
B

EL
LE

 G
U

YO
T-

B
A

C
H

Y 
FR

ÉD
ÉR

IQ
U

E 
LA

C
H

A
U

D
   

  J
E

A
N

-M
A

R
IE

 M
O

EG
LI

N

DOMINIQUE BARTHÉLEMY, ISABELLE GUYOT-BACHY, 
FRÉDÉRIQUE LACHAUD & JEAN-MARIE MOEGLIN (DIR.)

COMMUNITAS REGNI
La « communauté de royaume » 

de la fin du xe siècle au début du xive siècle 
(Angleterre, Écosse, France, Empire, Scandinavie)

CULTURES ET CIVILISATIONS MÉDIÉVALES N° 72

CommunitasRegni_2019-11-12.indd   1 15/11/2019   09:02

https://sup.sorbonne-universite.fr


À la recherche du mot communitas
dans les sources narratives et diplomatiques…

Michel Bur

ISBN : 979-10-231-5291-3



Cultures et civilisations médiévales

collection dirigée par Jacques Verger et Dominique Boutet

 

Précédentes parutions

Créer. Créateurs, créations, créatures au Moyen Âge
Florian Besson, Viviane Griveau-Genest & Julie Pilorget (dir.)

Expériences critiques. Approche historiographique  
de quelques objets littéraires médiévaux

Véronique Dominguez-Guillaume & Élisabeth Gaucher-Rémond (dir.)

Le Manuscrit unique. Une singularité plurielle
Élodie Burle-Errecade & Valérie Gontero-Lauze (dir.)

Le Rayonnement de la cour des premiers Valois à l’époque d’Eustache Deschamps
Miren Lacassagne (dir.)

Ambedeus. Une forme de la relation à l’autre au Moyen Âge
Cécile Becchia, Marion Chaigne-Legouy et Lætitia Tabard (dir.)

Épistolaire politique. II. Authentiques et autographes
Bruno Dumézil & Laurent Vissière (dir.)

Imja et name. Aux sources de l’anthropologie germanique, anglo-saxonne et slave
Olga Khallieva Boiché

Lire en extraits. Lecture et production des textes de l’Antiquité à la fin du Moyen Âge
Sébastien Morlet (dir.)

Savoirs et fiction au Moyen Âge et à la Renaissance
Dominique Boutet & Joëlle Ducos (dir.)

Épistolaire politique. I. Gouverner par les lettres
Bruno Dumézil & Laurent Vissière (dir.)

Prédication et propagande au temps d’Édouard III Plantagenêt
Catherine Royer-Hemet

Intus et foris. Une catégorie de la pensée médiévale ?
Manuel Guay, Marie-Pascale Halary & Patrick Moran (dir.)

Wenceslas de Bohême. Un prince au carrefour de l’Europe
Jana Fantysová-Matějková

L’Enluminure et le sacré. Irlande et Grande Bretagne, viie‑viiie siècles
Dominique Barbet‑Massin

https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales


SORBONNE UNIVERSITÉ PRESSES
Paris

Dominique Barthélemy, Isabelle Guyot-Bachy, 
Frédérique Lachaud & Jean-Marie Moeglin (dir.)

Communitas regni
La « communauté de royaume » 
de la fin du xe siècle au début du 

xive siècle (Angleterre, Écosse, France, 
Empire, Scandinavie)

 

https://sup.sorbonne-universite.fr


Version numérique : © Sorbonne Université Presses, 2025

ISBN de l’édition papier : 979‑10‑231‑0613‑8
© Sorbonne Université Presses, 2020

Mise en page Emmanuel Marc Dubois/3d2s (Issigeac/Paris)
d’après le graphisme de Patrick Van Dieren

SORBONNE UNIVERSITÉ PRESSES
Maison de la Recherche

Sorbonne Université
28, rue Serpente

75006 Paris

sup@sorbonne-universite.fr

https://sup.sorbonne-universite.fr

tél. : +33 (0)1 53 10 57 60

Sorbonne Université Presses est un service général  
de la faculté des Lettres de Sorbonne Université.

Ouvrage publié avec le concours de Sorbonne Université et de l’Institut universitaire de France

mailto:pups%40sorbonne-universite.fr?subject=CCM%20Manuscrit%20unique
http://pups.paris-sorbonne.fr


com
m

unitas regni  •   sup  •   2020

17

À LA RECHERCHE DU MOT COMMUNITAS 
DANS LES SOURCES NARRATIVES ET DIPLOMATIQUES 

DES XIe ET XIIe SIÈCLES

Michel Bur 
Membre de l’Institut

Communitas est un terme familier aux historiens des xiiie-xve siècles, mais 
qui ne sonne pas à l’oreille du spécialiste des siècles antérieurs. C’est pourquoi 
la première démarche, aussi modeste soit-elle, consiste à s’assurer que le mot 
existe bien dans les textes antérieurs à 1200. L’enquête risque d’être longue 
et le résultat décevant, d’autant qu’il ne peut s’agir pour le moment que d’un 
sondage et que beaucoup d’éditions anciennes n’offrent pas d’indices verborum 
satisfaisants 1. De plus, il n’est pas possible de couvrir la totalité du royaume 
de France. En conséquence, ce chapitre se limitera à la zone située à l’est 
de la Seine et de l’Oise. Il n’a d’autre ambition que d’éclairer un champ de 
recherche lexicographique déjà exploité par les auteurs de dictionnaires, mais 
en se cantonnant dans des limites chronologiques relativement étroites et sans 
prétendre aboutir à des conclusions définitives. Nous étudierons d’abord un 
certain nombre d’actes de la pratique, avant de passer à l’examen d’une plus 
ambitieuse documentation littéraire.

LES ACTES DE LA PRATIQUE

La plus récente édition d’actes princiers concerne le comte de Champagne 
Henri le Libéral (1152-1181). Ce corpus comprend 550 chartes dont les plus 
nombreux récipiendaires furent des églises, organismes capables d’en assurer 

1	 Les éditions anciennes ou récentes des cartulaires de Molesme par Jacques Laurent, Saint-
Corneille de Compiègne par Émile Morel, Saint-Nicaise de Reims par Jeannine Cossé-Durlin, 
ainsi que des cartulaires du diocèse de Troyes par Charles Lalore, de Saint-Étienne de Vignory 
par Jules d’Arbaumont, de Montier-en-Der et d’Auxerre par Constance Bouchard, entre autres, 
ne possèdent pas d’index verborum et rerum. Quant aux œuvres d’André de Fleury, Helgaud 
de Fleury, Clarius de Sens, Odorannus de Sens, Aimoin de Fleury, si les meilleures éditions 
par Robert-Henri Bautier ou, pour Hériman de Tournai, par Alain Saint-Denis, sont pourvues 
d’un tel index, celui-ci ne comprend aucune référence au mot communitas. Même remarque 
concernant les Textes relatifs à l’histoire de l’abbaye de Vézelay publiés par R. B. C. Huygens.



18

longtemps la conservation, mais aussi des particuliers généralement titulaires 
de fonctions administratives d’importance variable et, en troisième lieu, des 
collectivités qui se virent attribuer des chartes de peuplement ou de franchises. 
Or, sur ce total, seules trois chartes utilisent le mot communitas. La première, 
de 1149, donnée à l’abbaye Saint-Oyand du Jura, concède à ses prieurés de 
La Ferté-sur-Aube et de Sylvarouvres la communauté des mariages – communitas 
matrimoniorum – entre leurs hommes et ceux du comte. Les autres, de 1164 
et 1173, délivrées à deux églises de Sézanne et de Troyes, précisent que les 
biens dont jouissaient les chanoines décédés devaient revenir à la communauté 
canoniale. Dans les trois cas, l’idée incluse dans le mot communitas est celle 
d’une possession collective de droits, de biens ou de revenus dévolus à un titre 
ou à un autre à une institution religieuse 2.

La rareté du terme recherché dans les actes d’Henri le Libéral invite à faire 
un sondage dans ceux de ses prédécesseurs – hormis de Thibaud II (1125-
1152), encore en cours de traitement – qui ont été mis à la disposition des 
chercheurs dans la base HAL 3. Que constate-t-on ? Dans les 201 chartes 
comprises entre 1003, début du principat d’Eudes II, et 1125, date d’entrée 
du comte Hugues dans l’ordre du Temple, le mot communitas est absent, à la 
différence de fraternitas, qui apparaît une fois dans les années 1088-1093 pour 
désigner le lien unissant l’abbaye de Montier-en-Der à l’un de ses bienfaiteurs, 
ou encore l’adjectif communis, qui, en 1114, caractérise l’exploitation de 
pâturages accordée à la fois aux hommes de Wassy et à ceux de l’abbaye. Laissons 
de côté communis, par ailleurs assez fréquemment utilisé, pour nous en tenir 
à communitas.

Le médiocre résultat de l’enquête invite à regarder en aval vers le premier 
cartulaire de la comtesse Blanche de Navarre qui gouverna la Champagne de 
1201 à 1222, cartulaire publié par Théodore Evergates, avec un index rerum, 
en 2009. Communitas ne s’y rencontre qu’une fois sous une forme inattendue 
et qui ne correspond pas aux habitudes rédactionnelles champenoises. Il s’agit 
d’un acte délivré en 1214 par le précepteur des maisons du Temple en France à 
propos de droits d’usage dans une forêt. Il est spécifié que la communitas illius 
patrie, soit la population du territoire environnant la forêt, continuera d’en 
jouir au même titre que trois maisons templières qui se trouvent à proximité 4.

2	 Recueil des actes d’Henri le Libéral, comte de Champagne (1152-1181), commencé par 
John Benton, achevé par Michel Bur, Paris, Académie des inscriptions et belles-lettres, 
coll. « Chartes et diplômes relatifs à l’histoire de France », Paris, 2009-2013, 2 vol., n° 3, 
219, 354.

3	 http://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00638840/fr/.
4	 The Cartulary of Countess Blanche of Champagne, éd. Theodore Evergates, Toronto, 

University of Toronto Press, 2009, n° 36.



19

m
ichel bur   À

 la recherche du m
ot com

m
unitas

Il reste à confronter les chartes comtales champenoises à celles du roi Louis VI 
(1108-1137), au nombre de 457, publiées avec soin par Jean Dufour et munies 
d’un index très développé. Le mot communitas ne s’y rencontre également 
qu’une seule fois, et encore dans un vidimus suspect de la fin du xive siècle. Dans 
ce document très défectueux, qui peut être assimilé à une charte de peuplement, 
le roi octroie aux hôtes d’Auger Regis, village inconnu ou disparu aux sources du 
Loiret, de n’aller à l’ost ou à la chevauchée que collectivement : « neque ipsi in 
expeditionem vel in equitatum, nisi per comunitatem, scilicet si omnes comuniter 
ire juberentur », mesure qui était probablement destinée à limiter l’arbitraire des 
prévôts dans le choix des manants réquisitionnés pour le service armé 5. 

Résultat médiocre donc. Que va-t-il en être maintenant avec les archives 
monastiques, épiscopales ou capitulaires, du moins celles qui ont été publiées 
par des diplomatistes soucieux de mettre entre les mains des chercheurs des 
indices verborum les plus complets ? Dans le recueil des chartes de Clairvaux 
au xiie siècle édité par Laurent Veyssière en 2004, l’index ne comprend aucune 
référence aux mots communitas et societas 6. De même les chartes de Saint-
Yved de Braine publiées sous la direction d’Olivier Guyotjeannin en 2000 7 
ne fournissent que le sceau de la communia de Bapaume en 1205, la mention 
de communio dans le sens de distribution de l’Eucharistie en 1173 et aussi 
une annona communis ou une mensura communis, mais ignorent complètement 
le mot communitas. Théodore Evergates et Giles Constable, dans l’index de 
The Cartulary and Charters of Notre-Dame of Homblières n’ont relevé en 1990 
aucune mention de communitas ni de societas ni de fraternitas 8. Enfin, pour 
se limiter aux ouvrages les plus récents comprenant un index rerum utilisable, 
Dietrich Poeck, en 1986, dans Longpont, ein cluniacensisches Priorat in der 
Ile‑de‑France, n’a rencontré le mot communitas que dans un document pontifical 
des années 1184-1185, par lequel le pape Lucius III met fin à la communauté 
d’intérêts qui liait le prieuré à deux chevaliers dans l’exploitation de certains 
biens fonciers 9.

5	 Recueil des actes de Louis VI, roi de France (1108-1137), publié sous la direction de Robert-
Henri Bautier par Jean Dufour, Paris, Académie des inscriptions et belles-lettres, De Boccard, 
coll. « Chartes et diplômes relatifs à l’histoire de France », 1992-1994, 4 vol., t. I, n° 151. 
Comme le remarque Dominique Barthélemy, cet acte pourrait s’harmoniser avec l’idée d’une 
commune rurale ou d’une ville neuve avortée, s’il ne s’agissait pas d’un apocryphe.

6	 Recueil des chartes de l’abbaye de Clairvaux au xiie siècle, commencé par Jean Waquet et 
Jean-Marc Roger, poursuivi et achevé par Laurent Veyssiere, Paris, Éditions du CTHS, 2004.

7	 Le Chartrier de l’abbaye prémontrée de Saint-Yved de Braine, édité par les élèves de l’École 
nationale des chartes sous la direction d’Olivier Guyotjeannin, Paris, École des chartes, 2000.

8	 The Cartulary and Charters of Notre-Dame of Homblières, éd. Theodore Evergates en 
collaboration avec Giles Constable à partir d’un matériau préparé par William Mendel 
Newman, Cambridge (Mass.), Medieval Academy of America, 1990.

9	 Dietrich W. Poeck, Longpont, ein cluniacensisches Priorat in der Ile-de-France, München, 
Fink, 1986, p. 82.



20

Dans les limites chronologiques de cette recherche, les Actes des évêques de 
Laon des origines à 1151, dont textes et index sont dus à Annie Dufour-Malbezin 
en 2001, ne livrent qu’un seul communitas fratrum s’appliquant aux chanoines 
du chapitre cathédral et datant de 1046 10. Dépassant quelque peu les dites 
limites chronologiques, le Cartulaire du chapitre cathédral de Langres mis à la 
disposition des chercheurs en 1995 par Hubert Flammarion n’apporte aucune 
révélation. Communitas n’y figure une première fois qu’en 1229 dans un acte 
par lequel le chapitre oblige deux individus à transporter leur demeure in valle 
de communitate où ils disposeront de manses équivalents à ceux qu’ils sont 
contraints de quitter, et une seconde fois en 1248 où le chapitre et le prieuré de 
Saint-Geosmes se constituent en societas et communitas pour fonder le village 
de Moncignon 11.

Faut-il alors se tourner vers le monde paysan et les chartes qui le concernent ? 
En 2008, dans l’introduction de son ouvrage sur Les Rapports de droits de la 
Lorraine romane, Jean Coudert utilise abondamment le terme de communauté 
pour parler de la catégorie sociale concernée par ces droits 12. Or dans l’index 
des matières, il n’est jamais fait mention de communitas ni d’aucun terme 
s’en rapprochant. Les villageois sont toujours désignés comme manants de la 
seigneurie, « baniers » ou encore « porteriers » quand il s’agit de tenanciers de 
terre de meix et de quartiers et, même quand ces « porteriers » sont amenés à se 
concerter pour défendre leurs droits, ils n’apparaissent jamais comme formant 
juridiquement une communauté. Il est vrai que les records de droits exposent 
le point de vue du seigneur et que celui-ci n’entend pas voir se dresser en face 
de lui un groupe cohérent d’opposants éventuels.

En conclusion, ni les princes ni les églises ni même les petits seigneurs ruraux 
n’imaginent avoir à négocier avec des communautés. Dans tous les cas, le mot 
communitas s’applique essentiellement à l’exercice en commun de certaines 
prérogatives, à la jouissance en commun de certains droits ou de certains biens. 
Il en résulte que ceux qui se trouvent dans cette situation forment naturellement 
une communauté. C’est le cas des moines et des chanoines qui, selon le modèle 
de la chrétienté primitive, ont pour règle de mettre tout en commun. C’est 
aussi le cas des paysans quand ils disposent de communaux. Sur le plan des 
idées, il en va différemment, encore que la base matérielle du pouvoir ne soit 
jamais oubliée. Si un grand seigneur comme Henri le Libéral n’ignore pas qu’il 

10	 Annie Dufour-Malbezin, Actes des évêques de Laon des origines à 1151, Paris, Éditions du 
CNRS, 2001, n° 18.

11	 Hubert Flammarion, Cartulaire du chapitre cathédral de Langres, Nancy, ARTEM, 1995, n° 256, 
334.

12	 Jean Coudert, Les Rapports de droits de la Lorraine romane (xiiie-début du xviie siècle), Paris, 
Éditions du CTHS, 2008.



21

m
ichel bur   À

 la recherche du m
ot com

m
unitas

est titulaire d’un principatus, il préfère de beaucoup se référer à sa terra, l’aspect 
concret du pouvoir l’emportant sur toute élaboration de type idéologique le 
concernant ou concernant les hommes soumis à sa domination.

LES SOURCES NARRATIVES

Chroniques, Vies, Histoires et autres sources littéraires incluses dans cette 
enquête – laquelle n’a pas la prétention d’être exhaustive, mais simplement 
indicative – se révèlent à leur tour assez stériles.

Dans Le Livre de fondation du monastère de Mouzon, œuvre d’un moine 
anonyme de 1033 environ, communio dans son sens liturgique, communis 
qualifiant la mense conventuelle et communiter caractérisant la vie claustrale 
figurent bien dans le récit, mais il n’est fait nulle part mention de communitas 13. 
La même conclusion s’impose à la lecture de la courte chronique de l’abbaye 
de Saint-Mihiel, datant des même années, publiée par André Lesort en 1909 14. 

La Vie du pape Léon IX, rédigée par un auteur anonyme que les anciens 
dénommaient Wibert, a été composée dans les années 1048-1054. L’édition 
publiée sous la direction de Michel Parisse en 1997 est accompagnée d’une 
belle traduction de Monique Goullet, au fil de laquelle se rencontre à plusieurs 
reprises le mot communauté. Or ce mot correspond simplement à une facilité 
d’ordre stylistique pour rendre congregatio ou encore contio aggregata 15.

Terminé par un auteur anonyme en 1106, publié par Karl Hanquet en 
1906, le Cantatorium sive chronicon Sancti Huberti fournit un glossaire qui, 
comme beaucoup d’indices de cette époque, est tout à fait insuffisant. Toutefois, 
une lecture cursive de cette chronique permet d’affirmer, non sans quelque 
assurance de ne pas se tromper, que communitas y est inconnu, à la différence 
de congregatio qui s’y rencontre à plusieurs reprises, dans le texte certes, mais 
aussi dans deux lettres de Jarenton de Saint-Bénigne de Dijon et d’Hugues de 
Cluny, mot servant à désigner moines ou chanoines soumis à l’autorité d’un 
évêque ou d’un abbé 16. Un sondage dans les Gesta episcoporum Virdunensium, 
les Gesta episcoporum Mettensium et les Gesta abbatum Trudonensium donne le 
même résultat. Le glossaire très court que Georg Waitz a placé à la suite de leur 

13	 Michel Bur, Chronique ou Livre de fondation du monastère de Mouzon, Paris, Éditions du 
CNRS, 1989.

14	 Chronique et chartes de l’abbaye de Saint-Mihiel, publiées par André Lesort, Paris, 
Klincksieck, coll. « Mettensia VI », 1909.

15	 La Vie du pape Léon IX (Bruno, évêque de Toul), éd. dirigée par Michel Parisse, trad. Monique 
Goullet, Paris, Les Belles Lettres, coll. « Les classiques de l’Histoire de France », 1997, p. 31 
et 115.

16	 Cantatorium sive chronicon Sancti Huberti, éd. Karl Hanquet, Bruxelles, Kiessling et Cie, 
1906, p. 91, 94, 97, 98, 168, 212.



22

édition dans les MGH SS, 10 contient le terme communitas, mais relativement 
à des épisodes datés des années 1304, 1305 et 1364 17.

Posons donc la question : l’esprit d’association qui caractérise le xiie siècle 
va-t-il finalement conduire à la découverte dans les textes du terme communitas ? 
Rien n’est moins sûr, du moins si l’on en juge par le De vita sua de Guibert de 
Nogent 18. Cette célèbre autobiographie, dans le livre III terminé en 1115, relate 
la révolution qui a secoué la cité de Laon et vu l’assassinat de l’évêque Gaudry 
par ceux qu’unissaient une forte communio d’aspirations et d’intérêts. En bonne 
théologie, par les liens de la communion eucharistique, les fidèles ne forment 
plus qu’un seul corps. Par analogie, tous ceux qui, à Laon, étaient animés des 
mêmes sentiments de révolte, participaient à un même mouvement susceptible 
d’arracher un résultat vivement désiré. « Communio autem, novum et pessimum 
nomen », écrit Guibert, non seulement parce que le mot communio couvre des 
ambitions dommageables pour la société, mais aussi et surtout parce qu’il se 
trouve profané de façon sacrilège par ceux qui en font un usage séculier. 

Une dizaine de pages plus loin – Charles Petit-Dutaillis l’avait déjà remarqué 19 
– l’esprit de communion qui unit les insurgés se transforme en une association 
de caractère politique, devient communia, c’est-à-dire forme d’organisation 
municipale revendiquée par les insurgés. C’est cette communia execrabilis que 
stigmatise l’archevêque de Reims Raoul le Verd, parce qu’elle « soustrait par la 
violence les serfs à la juridiction de leurs seigneurs en violation des lois divines 
et humaines ». 

Au moment où Guibert passe de communio à communia se glisse sous sa plume, 
une unique fois, le mot communitas. Le contexte indique clairement que le sens 
de ce mot se rapproche de celui de communia, la communauté des communiers 
résultant de l’instauration de ladite communia, encore qu’à la fin du même 
paragraphe il soit encore question de communio. À vrai dire, déjà au début du 
récit des événements qui ont secoué Laon en 1112, communio se teintait des 
nuances propres au mot communia. Comme les deux termes pouvaient avoir à 
peu près le même contenu, il importe de ne pas les opposer artificiellement. La 
complexité des événements explique probablement les hésitations de Guibert 
dans leur utilisation.

À l’autre extrémité de la période envisagée, la Chronique de Gislebert de Mons, 
achevée par cet auteur en 1196 et dont la publication par Léon Vanderkindere 

17	 Édition de 1852. On notera l’antériorité des Monumenta dans l’établissement des indices 
verborum.

18	 Guibert de Nogent. Autobiographie, éd. Edmond-René Labande, Paris, Les Belles Lettres, 
coll. « Les classiques de l’Histoire de France », 1981, p. 320 (novum et pessimum nomen), 
332 (communitas), 360 (execrabilibus communiis).

19	 Charles Petit-Dutaillis, Les Communes françaises, Paris, Albin Michel, 1947, p. 85-92.



23

m
ichel bur   À

 la recherche du m
ot com

m
unitas

date de 1904, comprend un glossaire qui suscite aussi quelques réflexions 20. 
Il ne contient nullement le mot communitas, mais les références à amici, 
consobrini, consanguinei, proximi y sont si nombreuses qu’elles invitent à en 
examiner l’usage. La plupart de ces termes ont trait à la succession de Namur, 
comté promis dans un premier temps à Baudouin V de Hainaut, mais que son 
titulaire, Henri l’Aveugle, revenant sur sa promesse, a finalement donné, avec 
sa fille Ermesinde encore au berceau, au comte de Champagne Henri II, fils du 
Libéral, alors âgé de vingt ans. Dans la lutte qui s’engage en 1188, Baudouin 
compte sur l’aide militaire de ses consobrini, aide que ceux-ci lui ont déjà fournie 
pour ses guerres en 1182 et 1184. Mais, de son côté, Henri convoque à son ost 
tous ses vassaux, dont font partie les cousins de Baudouin. Ceux-ci doivent 
choisir entre les liens du sang et le devoir féodal et, pour la première fois en 
Champagne septentrionale, les obligations vassaliques l’emportent sur les 
réflexes claniques. La solidarité familiale cède ; les cousins qui sont aussi des 
vassaux se rangent au côté de leur seigneur Henri. À vrai dire, il est possible 
de trouver un exemple antérieur puisqu’en 1124, dans des circonstances certes 
différentes, plus dramatiques et qui mettent en scène Louis VI, le comte 
Thibaud II, grand-père d’Henri II, avait abandonné le camp de son oncle 
Henri Beauclerc pour rejoindre l’armée royale et affronter devant Reims celle 
de l’empereur Henri V, allié du roi d’Angleterre.

Pourquoi avoir évoqué ces deux cas, sinon pour montrer qu’au xiie siècle, si 
les moines et les chanoines vivent ordinairement en communauté, l’aristocratie 
ne connaît encore, quant à elle, que la solidarité du lignage, solidarité d’ordre 
biologique et juridique, combattue de plus en plus par celle, purement juridique, 
de la vassalité ?

Quand dans les années 1140-1145, Suger se retourne sur son passé pour écrire 
La Geste de Louis VI, il a une soixantaine d’années 21. Tout au long de sa vie, il 
a traité au jour le jour une multitude de problèmes, ceux d’un abbé et d’un 
décideur, avec le pragmatisme d’un paysan servi par des dons exceptionnels de 
clairvoyance et de volonté. Initiateur du style gothique et philosophe de l’art, 
entrepreneur et créateur de richesses, historien d’un grand règne et praticien des 
institutions, appliquant pour finir au gouvernement du royaume les méthodes 

20	 La Chronique de Gislebert de Mons, éd. Léon Vanderkindere, Bruxelles, Kiessling et Cie, 1904, 
p. 141 (1182), 166 (1184), 225 (1188).

21	 Suger, La Geste de Louis VI et autres œuvres, présentation Michel Bur, Paris, Imprimerie 
nationale, 1994, p. 30-37 ; pour le texte latin, Suger, Vie de Louis VI le Gros, éd. et trad. Henri 
Waquet, Paris, Les Belles Lettres, coll. « Les classiques de l’Histoire de France », 1929, p. 138 : 
communitates patrie parrochiarum. 



24

qu’il avait éprouvées à la tête de son abbaye, il a laissé sa pensée conceptuelle se 
développer naturellement au contact des événements. 

Use-t-il du mot communitas ? Une seule fois, à propos d’un épisode guerrier 
qui le mit face à Louis VI. En 1111, le roi assiège le château du Puiset dont le 
seigneur, « plus rapace qu’un loup », dévore les terres d’Église, ruine le clergé et les 
paysans. Or les communautés des paroisses des environs étaient là, communitates 
patrie parrochiarum, écrit-il, comme s’il s’était agi d’une levée en masse dans le 
proche pays, car tel est ici le sens de patria. Un prêtre chauve s’en détache et 
accomplit ce qui, pour les chevaliers, se révélait impossible… Sous la plume de 
Suger, les paroissiens de chaque village constituent en quelque sorte une unité, 
quasiment une section d’infanterie, susceptible d’apporter un concours efficace 
à la prise du château. Orderic Vital dira de son côté : « communitas in Francia 
popularis statuta est a presulibus ut presbiteri comitarentur regi ad obsidionem vel 
pugnam cum vexillis et parrochianis omnibus 22. » En France, au sens restreint du 
terme, c’est-à-dire dans le domaine royal, la communauté des gens du peuple 
est convoquée par les évêques afin que les prêtres accompagnent le roi au siège 
ou au combat avec des bannières et tous les paroissiens. Marjorie Chibnall 
note qu’Orderic n’a jamais utilisé auparavant le mot communitas et qu’il l’a 
probablement tiré de quelque document écrit non identifié. Le mot n’est pas 
non plus familier à Suger qui ne l’utilisera plus, sa pensée politique, qui tâtonne, 
s’orientant peu à peu dans d’autres directions. En effet, trois mots se succèdent 
sous sa plume : Francia, imperium, corona. 

Francia. Menacé d’une invasion par l’empereur en 1124, Louis VI se rend 
à Saint-Denis : « Il invite la France à le suivre ». Cette fois-ci, il s’agit de tout 
le royaume, la Francia occidentalis de 843 23. La défense du royaume fédère 
alors les énergies et les rassemble autour du roi. Sont présents tous les grands 
vassaux, ducs de Bourgogne et d’Aquitaine, comtes de Flandre, de Bretagne et 
d’Anjou et même, comme il a été dit plus haut, le comte de Blois Thibaud II, 
qui abandonne le parti de son oncle, le roi d’Angleterre, allié de l’empereur, 
pour répondre « à l’adjuration de la France ». L’empereur tournant casaque 
avant d’avoir affronté l’armée française devant Reims, Suger, qui est présent, 
constate : « Que l’on considère notre époque moderne ou que l’on remonte 
dans le passé, jamais la France n’accomplit exploit plus éclatant que celui-là ni, 
unissant la force de tous ses membres, ne déploya jamais plus glorieusement sa 
puissance ».

22	 The Ecclesiastical History of Orderic Vitalis, XI, éd. Marjorie Chibnall, Oxford, Clarendon Press, 
coll. « Oxford Medieval Texts », 1969-1990, 6 vol., t. VI, p. 156.

23	 Nous nous séparons de Bernard Schneidmüller sur la définition très restrictive qu’il 
donne de la Francia en 1124 (Nomen Patriae. Die Entstehung Frankreichs in der politisch-
geographischen Terminologie (10-13 Jht), Sigmaringen, Thorbecke, 1987, p. 128).



25

m
ichel bur   À

 la recherche du m
ot com

m
unitas

Cette France a pour principe constitutif la fidélité que les feudataires doivent 
à leur seigneur selon un système hiérarchisé dont Suger est le premier à donner 
une claire illustration lorsque, en 1126, le roi reconnaît que le duc d’Aquitaine 
s’interpose entre lui et le comte d’Auvergne. Le droit féodal est le ciment du 
vaste territoire dominé par le roi des Francs, lequel est en train de se transformer 
insensiblement en roi de France, titre que prendra Philippe Auguste quelques 
décennies plus tard, car l’usage devance ordinairement la titulature officielle 24. 

Imperium. Comme l’avoue le duc d’Aquitaine, Louis VI est aussi revêtu 
de l’autorité souveraine 25. C’est en vertu de son imperium qu’il s’impose à toutes 
les composantes de son royaume, duchés, comtés, châtellenies, lesquels sont 
pris, comme il vient d’être dit, dans le réseau féodal. Le roi est déjà virtuellement 
empereur en son royaume.

Corona. Cet autre concept de droit public désigne le pouvoir que le souverain 
exerce sur toute l’étendue du royaume. Le terme circule au début du xiie siècle. 
Si l’acte par lequel Louis VI en 1119 est censé prendre in manu corone Francie 
certaines possessions de l’abbaye de Cluny peut être considéré comme un faux, 
la lettre adressée par un prévôt chartrain au roi en 1115 reconnaît clairement 
que rien ne doit être entrepris au detrimentum et dedecus regni et corone  26. 
À la fin même du xie siècle, Yves de Chartres redoute déjà que l’adultère de 
Philippe Ier avec Bertrade de Montfort ne soit préjudiciable à l’avenir de la 
corona regni 27. Avec Suger, qui s’en saisit et le partage avec Louis VII, le concept 
se précise et prend d’autant plus d’importance que lui-même, en l’absence du 
roi parti en croisade en 1147, eut comme régent la charge de garder la couronne 

24	 Comme exemple, citons quelques chartes d’Henri le Libéral : Recueil des actes d’Henri 
le Libéral, comte de Champagne (1152-1181), t. I, Introduction, corpus des 539 actes, 
bibliographie, commencé par John Benton et achevé par Michel Bur, avec la collaboration 
de Dominique Devaux, Olivier Guyotjeannin, Xavier de La Selle et al., Paris, Académie des 
inscriptions et belles-lettres/De Boccard, 2009, n° 5 (1150) : regnante Ludovico rege Gallie ; 
n° 6 (1151) : Ludovico rege regnante in Francia ; n° 20 (1152) : in Galliis autem piissimo rege 
rege Ludovico. De même, Henri, qui s’intitule toujours comes Trecensis ou Trecarum, est 
appelé comes Campanie par Gislebert de Mons, Chronique, éd. cit, p. 126 : de Henrico filio 
comitis Trecensis, qui vulgariter comes Campanie dicebatur.

25	 Suger, Vie de Louis VI le Gros, éd. cit., p. 118 : regie majestatis imperio (1109) ; p. 180 : 
imperialiter in jus trahere (1109) ; p. 202 (Calixte II) imperialis et regie celsitudinis dirivativa 
consanguineitate generosus (1119) ; p. 240 : curie vestre vestro habeo imperio representare 
(1126 ?) ; p. 272 : pro regalibus insignibus et imperialibus ornamentis humilem beati Benedicti 
habitum commutando (1135).

26	 Jean Dufour, Recueil des actes de Louis VI, éd. cit., n° 100 et 442 (faux). Autre exemple, 
en 1136, Louis VI réforme l’abbaye Notre-Dame et Saint-Jean de Laon en y introduisant des 
moines ad honorem Dei et corone nostre gloriam (n° 375).

27	 Lettre 15 (1092) dans Yves de Chartres, Correspondance, éd. et trad. Dom Jean Leclercq, Paris, 
Les Belles Lettres, coll. « Les classiques de l’Histoire de France », t. I, 1949. 



26

de France 28. Au moment de sa mort, en janvier 1151, il confie son abbaye 
au roi parce qu’elle est maxima regni et corone vestre portio 29. À cette date, la 
couronne commence à se détacher de celui qui la porte pour devenir une réalité 
indépendante de celui qui en est investi.

Tout au long de son existence d’homme d’action, la pensée de Suger s’est 
enrichie au gré des circonstances. S’éloignant de la communitas parrochiarum 
patrie de l’année 1111, c’est-à-dire des communautés paroissiales unies en 
premier lieu par la communion dans une même foi – analogues à cet égard 
aux communautés monastiques scellées par une même communion au 
Christ –, l’abbé de Saint-Denis en est venu à se représenter le royaume comme 
une hiérarchie de vassaux aboutissant au prince qui dispose de l’imperium 
pour défendre la couronne dont il est le gardien. Cette orientation, qui met 
l’accent sur le pouvoir royal, ses prérogatives et sa souveraineté, est sans nul 
doute à l’origine de la pensée politique telle qu’elle se développera dans le 
royaume ultérieurement.

De fait, Les Grandes Chroniques de France relatant sous la plume de Rigord et 
de Guillaume le Breton le règne de Philippe Auguste distinguent la « communité 
de sainte Église », dont sont expulsées « les hérésies qui mal sentent des articles 
de foi », du rôle des régents pendant la troisième croisade, qui consiste à rendre 
la justice « à l’onor de nostre Seigneur et au profit de la corone de France ». 
C’est le mot couronne qui revient le plus souvent au fil des années, en 1187 par 
exemple quand le roi ordonne au duc de Bourgogne « par la foi que il devoit à 
la corone de France, qu’il rendist aus églises ce qu’il leur avoit tolu ». Plus loin, 
il est dit que le futur Louis VIII est né « pour governer la corone de France ». 
Plus tard, le roi fait jurer aux grands seigneurs « qu’ils seroient des ores en avant 
bon et loial à li et à la corone de France ». Enfin, dans l’éloge qui est fait de 
Philippe Auguste décédé en 1223, il est précisé : « Le roiaumes de France crut 
et multiplia merveilleusement. La seigneurie soutint et garda vertueusement et 

28	 Suger, Vie de Louis VI le Gros, éd. cit., p. 222 : copioso exercitu et corone devoto terciam aciem 
componunt (1124) ; RHGF, t. XVI, 1878, p. 4, n° 3 : acte de Louis VII pour Solignac, abbaye ad 
dignitatem et tuitionem corone nostre specialiter pertinens (vers 1137) ; RHGF, t. XV, p. 502, 
n° 53 : lettre de Louis VII au comte Thibaud II lui disant que l’honor corone nostre atque totius 
regni defensio reposent sur sa fidélité, ajoutant ne quid pravorum malignitas contra coronam 
nostram interim valeat machinari (1148-1149) ; RHGF, t. XVI, p. 12, n° 52 : acte de Louis VII 
pour Corbie précisant lesionem corone et majestatis nostre nos fore vindicaturos (1150-1151) ; 
RHGF, t. XV, p. 509, n° 69, lettre de Suger au roi qui se trouve en Orient : in susceptione corone 
(1149) ; ibid., p. 511, n° 75 : lettre de Suger à Sanson, archevêque de Reims, dont l’Église est la 
gemma pretiosa de capite corone regni (1149) ; ibid., p. 528, n° 120 : lettre de Suger à Henri, 
évêque de Beauvais, l’invitant à ne pas aller contra dominum regem et coronam (1150).

29	 Œuvres complètes de Suger, éd. Albert Lecoy de La Marche, Paris, Renouard, SHF, 1867, 
p. 280, n° 24.



27

m
ichel bur   À

 la recherche du m
ot com

m
unitas

le droit et la noblece de la corone de France » 30. Bref, l’éclairage n’est pas mis sur 
les composantes de la société française susceptibles de s’ériger en communitas 
regni, mais exclusivement sur le roi détenteur de la corona regni et fédérateur de 
toutes les énergies. Ce point mérite d’être souligné.

Il faut conclure cette enquête sur le mot communitas aux xie et xiie siècles, 
enquête qui se révèle assez stérile. Certes, elle pourrait se poursuivre, mais elle 
aboutirait probablement à la même constatation. Une dernière recherche sur 
l’adjectif communis-commune pourrait-elle apporter un éclairage susceptible de 
nuancer ce médiocre bilan ? Les chartes d’Henri le Libéral, par lesquelles cette 
recherche a commencé et par lesquelles elle se termine en offre de nombreux 
exemples. Il s’agit de biens possédés en commun par des chanoines qui, à 
l’occasion, donnent leur commun assentiment pour la construction d’un moulin 
après en avoir délibéré en commun. Des pâturages, un bois, un four sont d’un 
usage commun à plusieurs villages. Une maison-Dieu est commune aux pauvres 
de Provins. Il existe aussi des places publiques, c’est-à-dire communes, et la 
toponymie, enregistrant à la longue ce qui n’était à l’origine qu’une tolérance 
ou une simple concession, parle de bois et de terres appelés communia. Bref, 
les auteurs de dictionnaires ont depuis longtemps fait la liste de ces différents 
emplois de communis-commune ou encore de l’adverbe communiter. Il n’est pas 
nécessaire d’insister davantage.

Reste une dernière question : qui tient la plume ?
Des clercs pour qui l’Église est la seule communauté spirituelle, si ancienne 

qu’ils n’en parlent plus, sinon sous une forme ponctuelle teintée d’intérêts 
matériels, la communitas fratrum, monastique ou capitulaire, et d’autre part, dans 
le cadre de la petite patria aux horizons rétrécis, la communitas parrochiarum, 
comme le dit le jeune Suger, alors prévôt de Toury dans la Beauce en 1111. Et 
quand Guibert, abbé de Nogent-sous-Coucy, relate la communio des Laonnois 
et la communia qui s’instaure dans le désordre et le sang, il n’y voit, en accord 
avec l’archevêque de Reims, qu’un novum et pessimum nomen couvrant une 
conjuration exécrable.

Les agents et les familiers des seigneurs, à tous les niveaux, ignorent le 
mot communitas. C’est le cas de Gislebert de Mons, dignitaire ecclésiastique 
sans doute, mais d’abord et surtout chancelier du comte de Hainaut 
Baudouin V. Dans l’aristocratie qu’il fréquente et qui entoure le prince, il ne 

30	 Grandes Chroniques de France, t. VI, Louis le Jeune et Philippe II Auguste, p. 101 (« communité 
de sainte Eglise »), 135 (« la foi que il devoit à la corone de France »), 166 (« pour governer la 
corone de France »), 189 (« au profit de la corone de France »), 365 (« bon et loial à li et à la 
corone de France »), 370 (« le droit et la noblece de la corone de France »).



28

distingue que solidarités lignagères et liens de vassalité. Quant aux sergents qui 
enregistrent les records de droits lorrains, ils se préoccupent plus des avantages 
réservés aux seigneurs que des intérêts des paysans.

Suger, en raison de son rôle historique, jette les bases d’une science politique 
toute entière tournée vers la définition du pouvoir royal. Devenu dans sa 
vieillesse régent, c’est-à-dire en quelque façon chef d’État, il a le souci de la 
France qui a déjà l’obscure vocation de se confondre avec la Gaule puisque 
Denis, le trois fois saint Denis, a été envoyé en Gaule pour l’évangéliser. Nul ne 
doit contester l’imperium du roi, qui porte la couronne et qui use du droit féodal 
comme instrument de gouvernement. Comme il a été dit plus haut, la pensée 
de Suger fait l’impasse sur le peuple sans qui cette couronne n’existerait pas.

À l’issue d’une enquête certes trop limitée dans le temps et dans l’espace, 
il n’est pas interdit de se demander pourquoi le mot communitas est si rare 
dans les sources diplomatiques et narratives des xie et xiie siècles ni de risquer 
une hypothèse en réponse à cette question. Celle-ci prendra la forme d’un 
triptyque, dont chacun pourra esquisser les prolongements.

À l’époque envisagée, la seule communauté véritable n’est autre que l’Église. 
Elle est fondée sur la foi au Christ et sur une participation aux sacrements. 
Toutefois, au temps de la monarchie sacrale, c’est-à-dire avant le triomphe de la 
Réforme grégorienne, l’Église se confond avec l’Empire, confusion que Frédéric 
Barberousse s’efforcera de prolonger en Allemagne jusqu’à la fin du xiie siècle. 
De l’Empire, forme visible de l’Église invisible, Otto de Freising se fera l’ultime 
témoin en composant son Historia de duabus civitatibus 31. De la sorte, il n’y a 
pas de place pour d’autres communautés sinon, au plus modeste niveau, celles 
des paroisses ou des monastères.

Cependant, force est de reconnaître que l’empire des Saliens et des Staufer 
n’est plus celui de Charlemagne, qu’il ne couvre plus la majeure partie de 
l’Europe et que la Francia occidentalis, qui s’étend de l’Atlantique aux Quatre 
Fleuves, a gagné son indépendance sous la direction d’une dynastie, certes peu 
redoutable à ses débuts, mais qui s’est enracinée et qui dure. Dans ce contexte, 
postérieurement à la Réforme grégorienne, mais avec l’aide et le conseil du clergé, 
tout est fait pour que le roi, qui est sacré et qui porte la couronne d’abord par 
élection puis par succession héréditaire, devienne l’égal de l’empereur et dispose 
de l’imperium sur toute l’étendue de son royaume. C’est autour du souverain 
que doit se construire l’État. En conséquence, les premiers balbutiements de la 

31	 Chronik oder die Geschichte der Zwei Staaten, éd. Adolf Schmidt et Walther Lammers, 
Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, coll. « Ausgewählte Quellen zur deutschen 
Geschichte des Mittelalters », 1960, t. XVI.



29

m
ichel bur   À

 la recherche du m
ot com

m
unitas

pensée politique française exaltent le roi, mais ignorent les peuples sur lesquels 
s’exerce sa souveraineté. 

Il est enfin un autre royaume qui, plus encore que la France, est demeuré à 
l’écart du système impérial germanique, parce qu’il n’a pas fait partie du monde 
carolingien : c’est l’Angleterre. Or, dans ce pays, le pouvoir royal s’est vu limiter 
par la Grande Charte en 1215, contester par le mouvement des barons en 
1258. L’affaiblissement de la couronne s’y est accompagné de l’émergence, non 
pas du peuple, mais de l’aristocratie qui s’est imposée dans les assemblées. De 
tels événements éclairent sans nul doute l’apparition de la formule communitas 
regni, qui ne se rencontre pas sur le Continent durant la période étudiée.

Ainsi, la recherche du mot communitas dans les sources narratives et 
diplomatiques conduit naturellement, selon le titre d’un ouvrage de Joseph 
R. Strayer, aux « origines médiévales de l’État moderne 32 ».

32	 Joseph R. Strayer, On the Medieval Origins of the Modern State, Princeton, Princeton 
University Press, 1970 (trad. fr., Les Origines médiévales de l’État moderne, Paris, Payot, 
1979).





com
m

unitas regni   Liste des abréviations

349

LISTE DES ABRÉVIATIONS

Actes de Pierre de Dreux Marjolaine Léimeillat, Les Actes de Pierre de Dreux, duc 
de Bretagne (1213-1237), Rennes, PUR, 2013.

BEC Bibliothèque de l’École des chartes.
CCR Calendar of Close Rolls, London, Public Record Office, 

coll. « PRO Texts and Calendars » 1892-.
CChR Calendar of Charter Rolls, London, Public Record 

Office, coll. « PRO Texts and Calendars », London, 
1903-1927, 6 vol. 

CFR Calendar of Fine Rolls, London, Public Record Office, 
coll. « PRO Texts and Calendars », 1911-1962, 22 vol. 

CIM Calendar of Inquisitions post mortem and other analogous 
documents, London, Public Record Office, coll. « PRO 
Texts and Calendars », 1904-.

CPR Calendar of Patent Rolls, London, Public Record 
Office, coll. « PRO Texts and Calendars », 1891-.

Complete Peerage Vicary Gibbs et al. (éd.), G. E. Cockayne, The Complete 
Peerage of England, Scotland, Ireland, Great Britain 
and the United Kingdom, London, St Catherine Press, 
1910-1959, 13 vol.

Grandes Chroniques de France Les Grandes Chroniques de France, éd. Jules Viard, Paris, 
Champion, coll. « Société de l’histoire de France », 
10 vol., 1920-1953

MGH Monumenta Germaniae Historica.
	 Const. Constitutiones et acta publica imperatorum et regum.
	 DD Diplomata regum et imperatorum Germaniae.
	 Dt. Chron. Deutsche Chroniken.
	 Dt. MA MGH Deutsches Mittelalter. Kritische Studientexte.
	 Epp. sel. Epistolae selectae in usum scholarum.
	 Leges Const. Constitutiones et acta publica imperatorum et regum.
	 Schriften Schriften der Monumenta Germaniae Historica.
	 SS Scriptores (in Folio).
	 SS rer. Germ. Scriptores rerum Germanicarum in usum scholarum.
	 SS rer. Germ. N.S. Scriptores rerum Germanicarum, Nova Series.
	 Staatsschriften Staatsschiften des späteren Mittelalters.
ODNB Oxford Dictionary of National Biography, Oxford, 

Oxford University Press, 2004-.



350

ORF  Ordonnances des rois de France de la troisième race, 
recueillies par ordre chronologique, éd.  Eusèbe 
de Laurière, 21 vol., Paris, Imprimerie royale et 
Imprimerie nationale, 1723-1849.

PL Patrologiae cursus completus, series latina, éd. Jean-Paul 
Migne, 222 vol., Paris, Garnier, 1844-1855.

RHGF Recueil des historiens des Gaules et de la France, 
éd. Dom Bouquet, nouv. éd., 24 vol., Paris, Imprimerie 
impériale et nationale, 1869-1904.

RS Rolls Series, London, Record Commission.
SHF Société de l’histoire de France.



com
m

unitas regni   Table des m
atières

351

TABLE DES MATIÈRES

Introduction........................................................................................................................................7

première partie
LA COMMUNITAS REGNI, APPROCHES TERMINOLOGIQUES, 

JURIDIQUES ET THÉORIQUES

À la recherche du mot communitas dans les sources narratives et diplomatiques 
des xie et xiie siècles
Michel Bur......................................................................................................................................... 17

Terra – populus – rex. La communauté du royaume vue de l’extérieur
Georg Jostkleigrewe......................................................................................................................... 31

Un aspect juridique de la « communauté du royaume » : la réflexion des 
romanistes du Moyen Âge sur la capacité, ou l’incapacité du peuple à contrôler 
le gouvernant
Yves Sassier...................................................................................................................................... 51

Les fondements de la communitas regni dans les questions quodlibétiques de 
la faculté de théologie de Paris à la fin du xiiie siècle
Lydwine Scordia...............................................................................................................................65

Aristotle and the Empire. Imperium, regnum, and communitas in Albert the Great 
and Engelbert of Admont
Karl Ubl..............................................................................................................................................83

La « communauté du royaume » en Angleterre, fin du xiie-début du xive siècle
Frédérique Lachaud.........................................................................................................................97

deuxième partie
LE ROI ET LES PRINCES

Les princes comme capita rei publice. Le royaume de Germanie aux xie et xiie siècles
Rolf Große.......................................................................................................................................123

Officiers du roi ou officiers du royaume ? Les grands offices de cour en Angleterre 
au xiiie et au début du xive siècle
Jörg Peltzer......................................................................................................................................137

 



352

Le baronnage français dans les récits de la bataille de Bouvines (1214‑1274) et 
dans la liturgie du sacre royal
Dominique Barthélemy..................................................................................................................159

Les guerres de Flandre dans le processus de formation de la communitas regni au 
travers des récits des chroniqueurs français (1214-première moitié du xive siècle)
Isabelle Guyot-Bachy..................................................................................................................... 181

Communitas regni et « relations internationales » (xie-xiiie siècle)
Jean-Marie Moeglin........................................................................................................................197

troisième partie
LA COMMUNAUTÉ RÉALISÉE

L’armorial Wijnbergen est-il un reflet de la communauté du royaume de France ?
Jean-Christophe Blanchard...........................................................................................................219

La Bretagne et la communitas regni sous le règne de Pierre de Dreux (1213‑1237)
Laurence Moal............................................................................................................................... 235

La communauté sans royaume dans l’Islande médiévale
Grégory Cattaneo.......................................................................................................................... 249

La création d’une communitas regni en Suède (xiiie‑xive siècles)
Corinne Péneau............................................................................................................................. 273

La communauté avant la communitas : les élites et le gouvernement royal en 
Écosse au xiiie siècle
Alice Taylor..................................................................................................................................... 299

« Communauté du royaume » et affirmation de la noblesse dans les pays tchèques 
(xiiie-xive siècles)
Éloïse Adde......................................................................................................................................319

Conclusions
Bruno Lemesle............................................................................................................................... 337

Liste des abréviations.................................................................................................................... 349

Table des matières..........................................................................................................................351


