DOMINIQUE BARTHELEMY, ISABELLE GUYOT-BACHY,
FREDERIQUE LACHAUD & JEAN-MARIE MOEGLIN (DIR.)

COMMUNITAS REGNI

La « communauté de royaume »

de la fin du x€ siecle au début du x1v* siecle
(Angleterre, Ecosse, France, Empire, Scandinavie)

S\.,

i
o ol Gty @mﬂ Sehiec .mﬁﬁ:&ﬁ
" pﬂ %Jraﬁl’camm;c«afmnpda ﬁ'g‘ igenfu’
-ﬂwm-‘g‘d-

s omliet Bucumog Himes a:-{m&
SL..,J..,I‘M svrma»n mFm.«) . Grc‘r\nqud‘& :
wuﬁﬂcw @w‘
] vhﬂtﬁ.l, cv'lpvﬂrwa ’uﬂrrma'“swﬂmf -
L G5 g F-fnb-ﬁ-rrz\rr 2
,,,ﬁﬁ:—.,"m-ﬁ??u e

7 i goall, aireSo8s confhy
ks

2 ‘e&n,:ﬁfw.,.rp.s.,.“.ﬂq.p,ywrﬁ S
mﬁ‘.-ni-b:.w.m-c...fx.ﬁ ol




»g@ CULTURES ET CIVILISATIONS MEDIEVALES N°72
e

COMMUNITAS REGNI

La « communauté de royaume »
de la fin du x° siecle au début du x1v° siecle
(Angleterre, Ecosse, France, Empire, Scandinavie)

Les historiens médiévistes hésitent 3 parler d’Etat ou de nation quand
ils évoquent les entités politiques du Moyen Age central ; quand il sagit
de désigner une entité politique correspondant a une province, le terme
royaume — parfois méme en I'absence d’un roi — est moins conflictuel.
Existait-il pour autant des communautés politiques spécifiques a I’échelle
des royaumes, des « communautés de royaume » ? Dailleurs, dans plusieurs
régions d’Occident, 'usage du syntagme communitas regni caractérisait
plutdt la terminologie des programmes politiques des mouvements
d’opposition au roi. Les contributions réunies dans ce volume prennent
toutefois appui sur cette notion pour proposer un questionnement
renouvelé des fondements politiques d’une partie de 'Occident médiéval
(Scandinavie, Empire, France, Angleterre et Ecosse, pays tchéques), afin
de comprendre ce qui en faisait la singularité.

Illustration : La déclaration d’Arbroath, 6 avril 1320, exemplaire dit de Tyninghame
© The History Collection/Alamy banque d’images

https://sup.sorbonne-universite.fr


https://sup.sorbonne-universite.fr

UN ASPECT JURIDIQUE DE LA « COMMUNAUTE DU ROYAUME » :
LA REFLEION DES ROMANISTES DU MOYEN AGE...

Yves Sassier

ISBN: 979-10-231-5293-7



s
0

&

s T
Cultures et civilisations médiévales

collection dirigée par Jacques Verger et Dominique Boutet

Précédentes parutions

Créer. Créateurs, créations, créatures au Moyen Age
Florian Besson, Viviane Griveau-Genest & Julie Pilorget (dir.)

Expériences critiques. Approche bistoriographique
de quelques objets littéraires médiévaux
Véronique Dominguez-Guillaume & Elisabeth Gaucher-Rémond (dir.)

Le Manuscrit unique. Une singularité plurielle
Elodie Burle-Errecade & Valérie Gontero-Lauze (dir.)

Le Rayonnement de la cour des premiers Valois a I'époque d’Eustache Deschamps
Miren Lacassagne (dir.)

Ambedeus. Une forme de la relation a autre au Moyen /fge
Cécile Becchia, Marion Chaigne-Legouy et Letitia Tabard (dir.)

Epistolaire politique. 11. Authentiques et autographes
Bruno Dumézil & Laurent Vissiére (dir.)

Imja et name. Aux sources de anthropologie germanique, anglo-saxonne et slave

Olga Khallieva Boiché

Lire en extraits. Lecture et production des textes de I'Antiquité i la fin du Moyen Age
Sébastien Morlet (dir.)

Savoirs et fiction au Moyen Age et a la Renaissance
Dominique Boutet & Joélle Ducos (dir.)

Epz’:z‘olm’re politique. 1. Gouverner par les lettres
Bruno Dumézil & Laurent Vissiére (dir.)

Prédication et propagande au temps d’Edonard 111 Plantagenét
Catherine Royer-Hemet

Intus et foris. Une catégorie de la pensée médiévale?

Manuel Guay, Marie-Pascale Halary & Patrick Moran (dir.)

Wenceslas de Bohéme. Un prince au carrefour de ’Europe
Jana Fantysovd-Matéjkova

LEnluminure et le sacré. Irlande et Grande Bretagne, viF-vir siécles
Dominique Barbet-Massin


https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales

Dominique Barthélemy, Isabelle Guyot-Bachy,
Frédérique Lachaud & Jean-Marie Moeglin (dir.)

Communitas regni

La « communauté de royaume »
de la fin du x¢ siécle au début du
x1v© siecle (Angleterre, Ecosse, France,
Empire, Scandinavie)

SORBONNE UNIVERSITE PRESSES
Paris


https://sup.sorbonne-universite.fr

Ouvrage publié avec le concours de Sorbonne Université et de I'Institut universitaire de France

Sorbonne Université Presses est un service général
de la faculté des Lettres de Sorbonne Université.

Version numérique: © Sorbonne Université Presses, 2025

ISBN de I'édition papier : 979-10-231-0613-8
© Sorbonne Université Presses, 2020

Mise en page Emmanuel Marc Dubois/3d2s (Issigeac/Paris)
d’apres le graphisme de Patrick Van Dieren

SORBONNE UNIVERSITE PRESSES
Maison de la Recherche
Sorbonne Université
28, rue Serpente
75006 Paris

sup@sorbonne-universite.fr
https://sup.sorbonne-universite.fr

tél.: +33 (0)1 53 10 57 6O


mailto:pups%40sorbonne-universite.fr?subject=CCM%20Manuscrit%20unique
http://pups.paris-sorbonne.fr

UN ASPECT JURIDIQUE DE LA « COMMUNAUTE
DU ROYAUME »: LA REFLEXION DES ROMANISTES
DU MOYEN AGE SUR LA CAPACITE, OU LINCAPACITE
DU PEUPLE A CONTROLER LE GOUVERNANT

Yves Sassier
Sorbonne Université Lettres

Laspect juridique de la communitas regni est une question complexe, car le
juridique touche inévitablement, dans ce cas précis, a la relation entre le prince
et son peuple et donc au politique. Le statut d’une communitas civitatis au sein
d’un ensemble plus vaste qu’est un royaume ou une principauté peut étre évoqué
sous sa dimension juridique en scrutant les chartes constitutives de 'universitas
et les documents de la pratique. Ces textes peuvent nous permettre d’évaluer la
capacité de la communauté en question en tant qu'association : sa capacité a agir en
tant qu'étre collectif, & habere corpus a'image d’une personne physique, a posséder
un sceau et un coffre communs, a exprimer, faire valoir et défendre ses droits par
l'intermédiaire de ses représentants, a remplir ses devoirs comme le ferait n'importe
quelle personne physique titulaire de droits et de devoirs. Ce statut peut étre aussi,
grice aux actes de la pratique, évoqué au travers de la définition juridique de la
relation entre la communauté et ses instances dirigeantes: ces derniéres sont-elles
les mandataires d’'une personne morale ayant pleine capacité, celle de les nommer
comme de les révoquer, celle de décider les mesures quappliqueront leurs instances
dirigeantes? ou la communauté n’est-elle qu'une mineure incapable, ayant des
droits mais ne les exercant pas, les instances dirigeantes se donnant le role d’'un
tuteur représentant les intéréts de son pupille? Ici, les actes du pouvoir qui sont a
lorigine de telles universitates, ainsi que les actes de la pratique, aident a trancher
de telles questions. Dans l'histoire de la théorie juridique de U'universitas civitatis,
ils fournirent en outre de multiples exempla susceptibles de servir aux romanistes
et canonistes — ces derniers jouerent entre les décennies 1150-1250 un rdle majeur
dans I'analyse théorique et la définition des droits et prérogatives de la civizas* — qui

1 Albert Rigaudiére, « Regnum et civitas chez les décrétistes et les premiers décrétalistes
(1150 env.-1250 env.) », dans Théologie et droit dans la science politique de I’Etat moderne,
Rome, Ecole francaise de Rome, 1991, p. 117-153.

(%,
PN

OTOT e dNS e INDHY SVLINNWIWOD



52

se pencheérent tres tot, dés le x11° et les premicres décennies du xiir° siécle, sur la
question de son statut et de sa capacité a gérer ses propres affaires.

Il n'en est pas de méme, au Moyen Age, de la communauté que forment les
habitants d’un royaume: pas, ou fort peu — '’Angleterre des xmr-xv* siecle est
I'une des rares exceptions — de textes officiels fondateurs des droits de cette
« communauté de royaume », pas en tout cas dans le sens de la définition d’'un
statut global, de type constitutionnel, régissant la relation de cette communauté
avec celui ou ceux qui la gouvernent. Cela fait que la dimension du probléeme
devient fatalement aussi politique et idéologique, comme le montrent bien
les recherches de Brian Tierney, dans le sillage immédiat de celles de Sergio
Mochi Onory, sur le role de la religion et du droit canonique comme ferments
du constitutionnalisme moderne?. Belle et vaste réflexion que celle-ci, d’out
émerge I'idée que Cest au Moyen Age que la confluence des analyses des juristes
de l'utrumaque jus, des théologiens et des aristotéliciens du x11r° et du x1v* siecle
a préparé le terreau ol a pu éclore le constitutionnalisme. Brian Tierney a ainsi
fort bien montré que les canonistes ont jouéun role majeur dans cette évolution,
comme le soulignent, aprés d’autres, comme celles d"Yves Congar3, les analyses
de cet auteur sur la fagon dont a été détournée de son contexte primitif (le droit
des tutelles multiples) et exploitée, d’abord par eux-mémes, puis par d’autres, la
régle romaine « quod omnes tangit ab omnibus tractari et approbari debet » (« ce
qui touche l'universalité doit étre débattu et approuvé par 'universalité »)4.

En ce qui me concerne, je souhaiterais simplement, ici, en restant au niveau de
la théorie, et en m’appuyant notamment sur les travaux de Francesco Calasso?,
d’Ennio Cortese®, de Brian Tierney et d’autres comme André Gouron?, évoquer

2 BrianTierney, Religion, Law and the Growth of Constitutional Thought (1150-1650), Cambridge,
Cambridge University Press, 1982, trad. fr. Religion et droit dans le développement de la
pensée constitutionnelle, Paris, PUF, 1993 ; Sergio Mochi Onory, Fonti canonistiche dell’idea
moderna dello stato, Milano, Vita e pensiero, 1951, dont le livre, indispensable outil de
connaissance des sources canoniques, fut I'objet d’assez vives critiques (E. M. Meijers, Brian
Tierney, Gaetano Catalano) pour avoir occulté 'apport des romanistes des xie-xive siécles.

3 Yves-Marie Congar, « Quod omnes tangit ab omnibus tractari et approbari debet », Revue
historique de droit francais et étranger, 4° série, 36, 1958, p. 210-259.

4 BrianTierney, Religion, Law and the Growth of Constitutional Thought, op. cit., p. 32-40.

5 Francesco Calasso, / glossatori e la teoria della sovranita. Studi di diritto comune pubblico,
3¢ éd., Milano, Giuffré, 1957 (1¢ éd., 1951).

6 Ennio Cortese, Lanorma giuridica. Spunti teorici nel diritto comune classico, Milano, Giuffre,
1962-1964, 2 vol.; id., Il diritto nella storia medievale, Roma, Il cigno Galileo Galilei, 1996-
1999, 2 vol.

7 André Gouron, Etudes sur la diffusion des doctrines juridiques médiévales, London, Ashgate,
coll. « Variorum Collected Studies », 1987 ; André Gouron et Albert Rigaudiére, Renaissance
du pouvoir législatif et genése de I’Etat, Montpellier, Société d’histoire du droit et des
institutions des anciens pays de droit écrit, 1988 ; André Gouron, Droit et coutume en
France aux xi¢ et xue siécles, Aldershot, Ashgate, coll. « Variorum Collected Studies »,
1993; id., Juristes et droits savants: Bologne et la France médiévale, Alderhost, Ahgate,
coll. « Variorum Collected Studies », 1999.



la réflexion des romanistes des x11¢-x1v* siécles sur la question primordiale quest
celle de la capacité du peuple a étre acteur de la vie du royaume, & émettre des
regles, & nommer et contréler le prince®. Mon propos n'aura rien de novateur
et n'a d’autre ambition que d’éclairer de fagon synthétique et rapide, dans le
sillage de ces grands historiens, I'idée que cette réflexion toute théorique des
romanistes du Moyen Age a aussi préparé le terreau du constitutionnalisme.
De¢s les débuts du x1r° siécle, dans le temps méme ol semble renaitre une
véritable réflexion autour du concept d’utilitas communis?®, les glossateurs ont
en effet découvert dans les textes de Justinien certains propos du jurisconsulte
Ulpien (fin 11°-début 11 siécle), ainsi que d’autres passages des compilations
qui ont en commun de désigner le peuple romain comme étant, ab initio, le
détenteur unique de l'autorité et la source de tout pouvoir, notamment du
pouvoir législatif de 'empereur et plus généralement du pouvoir impérial. Je
souhaiterais évoquer ici les interprétations, et aussi les positions politiques,
qu'ont adoptées les glossateurs et leurs successeurs du x1m1¢ et du début du
x1ve siecle; et je commencerai, car cet aspect est important, par leur facon de
désigner le populus, étant entendu que ce mot, populus™®, est tout de méme celui
qui revient le plus souvent dans leurs commentaires. Mais 'un des vocables,
issu des textes juridiques romains ayant trait aux associations ou aux municipes,

8 Je me référerai aussi a la belle synthése de Magnus Ryan, « Political thought », dans David
Johnston (dir.), The Cambridge Companion to Roman Law, Cambridge, Cambridge University
Press, 2015, p. 423-451.

9 Gaines Post, Studies in Medieval Legal Thought: Public Law and the State 1100-1322,
Princeton, Princeton University Press, 1964, ici p. 248 et suiv. Cette réflexion gagne vers
les années 1130 le milieu des glossateurs: voir André Gouron, « La double naissance de
I’Etat législateur », dans Théologie et droit dans la science politique de I’Etat moderne,
op. cit., p. 101-114, qui attribue a Bulgarus, 'un des quatre « docteurs de Bologne » disciples
d’Irnerius, la paternité de 'introduction d’utilitas communis ou publica dans les gloses.
Il ne faut toutefois pas sous-estimer 'influence des théologiens-philosophes dans cette
renaissance, notamment celle de Pierre Abélard dont I’enseignement fut suivi par nombre
d’acteurs (Jean de Salisbury notamment) de la diffusion d’utilitas communispublica dans la
littérature du temps : voir, sur ce point, Yves Sassier, « Bien commun et utilitas communis au
xi¢ siécle, un nouvel essor? », Revue frangaise d’histoire des idées politiques, 32, « Pouvoir
d’un seul et bien commun (vie-xvi® siécle) », 2010, p. 245-258, ici p. 251-254.

10 Rappelons la définition du populus proposée par un « grammairien-juriste » du milieu
du xi¢ siécle, Aubert de Béziers, dans son ceuvre De verbis quibusdam legalibus, éd.
Federico Patetta, § 39, Scripta anecdota antiquissimorum glossatorum, Scripta anecdota
glossatorum, éd. Augusto Gaudenzi et Giovanni Battista Palmerio, Bononiae, In aedibus
Societatis Azzoguidiane, 1888-1901, 3 vol., t. Il, p. 131: « Populus est collectio multorum
a iure vivendum, quae nisi iure vivat, non est populus. » Francesco Calasso, qui la cite et
la commente, note a juste titre que « il calco di una notissima definizione ciceroniana é
bene evidente » (I glossatori e la teoria della sovranita..., op. cit., p. 94-95 et n. 36). Sur la
spécificité des études juridiques francaises du xi® siécle qui font volontiers le lien entre
grammaire et droit, voir le trés intéressant chapitre consacré a la « French Renaissance of
the twelfth century » dans Ronald G. Witt, The Two Latin Cultures and the Foundation of
Renaissance Humanism in Medieval Italy, Cambridge, Cambridge University Press, 2012, ici p.
337 et suiv. avec de multiples références bibliographiques, notamment aux travaux d’André
Gouron.

19, ]
w

«awneAol Np 9)neuNWWod » ] ap anbipun(3dadse un AAISSVS STAX



54

qu’ils adopteront trés vite pour désigner le peuple est le mot universitas. D autres
mots existent, bien repérés par I'étude majeure de Pierre Michaud-Quantin®,
tels corpus, collegium, societas. Mais, tres tot, dés le x1¢ siecle, c’est le mot
universitas qui semble bien I'emporter dans le langage des juristes romanistes,
tres loin devant le mot communitas qu’a dire vrai ils n’utilisent guere. 1l
semble d’ailleurs que les analyses des aristotéliciens du x111¢ et du début du
x1v* siecle ~Thomas d’Aquin®3, Gilles de Rome*, Jean de Paris® — sur les
différents niveaux auxquels peut étre définie une communauté — communitas
familiae, vici, civitatis, regni — n'aient pas eu, tout au moins en France, de forte
incidence sur le vocabulaire: Nicole Oresme utilise volontiers, dans son 7raité
des monnaies, le mot communitas, sans d’ailleurs lui adjoindre le génitif regni.
Dans son commentaire sur les Politiques d’Aristote, il parle de « communauté
politique ». Christine de Pisan, aux premiéres années du xv* siécle, utilise une
expression construite 4 partir du mot latin corpus et du mot grec politeia: le
« corps de policie ». Chez les romanistes, c’est le vocable universitas qui, a coté
du mot populus, lemporte largement sur tout autre.

Ce n'est qu'au x111° et au début du x1v* siecle que les romanistes (Jacques
de Révigny, Pierre de Belleperche et surtout Bartole da Sassoferrato) se
lanceront dans une définition théorique de I'universitas comme persona, voire,
dans le sillage d'Innocent IVY et de certains canonistes du milieu du xrrre siecle
(Hostiensis*®), comme persona ficta — ainsi fait Bartole au x1v* si¢cle pour bien

montrer que c'est par un artifice, par une fictio juris que I'on assimile une

11 Pierre Michaud-Quantin, Universitas. Expressions du mouvement communautaire dans le
Moyen Age latin, Paris, Vrin, 1970.

12 /bid., p. 17 et suiv.

13 Thomas distingue trois communautés: communitas domus, comunitas civitatis, enfin
« tertia communitas est regni, quae est communitas consummationis. Ubi enim esset timor
hostium, non posset per se una civitas subsistere. Ideo propter timorem hostium necessaris
est communitas civitatum plurium quae faciunt communitas regni. » (Lectura in Mattheum,
chap. 12.)

14 Gilles de Rome montre que c’est la considération de l'utilité d’'une confédération de cités « ad
bellandum hostes et ad removendum prohibentia corruptiva » qui a conduit a l'invention
d’une « communitas regni et principatus » (De regimine principum, 2,1, 4).

15 Jean de Paris, De regia potestate et papali, 1.

16 La bibliographie est immense. Renvoyons ici a la synthése d’Ennio Cortese, /l diritto nella
Storia medievale, op. cit., t. Il, p. 406 et suiv. Sur le role des romanistes francais de la fin
du xie siécle, voir aussi Robert Feenstra, « L’histoire des fondations, a propos d’ouvrages
récents », Tijdschrift voor Rechtsgeschiedenis, 24, 1956, p. 381-446, principalement p. 424
et suiv.

17 Innocent IV (Sinibaldo Dei Fieschi), Apparatus. Commentaria in quinque libros decretalium,
Francofurti ad Moenum, 1570, commentaire de X.2.20.57: « Quia collegium in causa
universitatis fingatur una persona, dignum est quod per unum jurent, licet per se jurare
possint, si velint. » Commentaire de X.5.39.53: « Universitas sicut est capitulum, populus,
gens et hujusmodi nomina sunt juris et non personarum. »

18 C’est Hostiensis (Henri de Suse, cardinal d’Ostie) qui, au livre 2, titulus pro herede de sa
Summa rédigée autour de 1270, utilise pour la premiére fois ’expression persona ficta.



collectivité a une personne unique®. Mais dés le x1r° siecle, certains glossateurs
ont déja, sans vraiment la formuler, intégré une telle notion lorsqu’ils font du
peuple une universitas dotée d’une fonction, dotée d’un officium, c’est-a-dire
d’une tiche obligée, qui est, comme le souligne un petit traité anonyme intitulé
De aequitate, de veiller et prendre soin des individus qui la composent®®; et
auteur anonyme ajoutait: « de cela il découle ce fait qu’il [le peuple] fait les
lois, et qu'une fois celles-ci faites, il les interprete et les explique »*.

Dans ce passage, le peuple n’a rien de passif, car il est considéré comme
détenteur du droit de se donner ses propres lois, c’est-a-dire de créer les régles
qu’il devra imposer 2 la totalité des individus qui le composent. Chez Géraud
le Provencal, auteur vers 1130 d’'une somme sur le Code, la Summa codicis
Trecensis, le droit de prescrire peut s'exercer par 'intermédiaire de celui « cui a
populo hoc permissum est » (« celui a qui cela [Cest-a-dire la potestas precipiend;, le
pouvoir d’émettre des regles, de faire les lois] a été autorisé par le peuple ») : « les
princes », ajoutera Géraud, « ont cette faculté d’émettre des régles »>2.

Voila deux textes du x1r¢ siecle, dont un au moins semble bien étre de la
premiére moitié¢ du siécle, qui, de prime abord (en s’appuyant implicitement
sur des textes extraits du Digeste que 'on verra dans un instant et qui viennent

19 Bartole est le premier romaniste a utiliser 'expression persona ficta (Révigny et Belleperche
utilisaient 'expression persona repraesentata) dans son Commentaire sur Digeste 45.3.26.
Autre passage-clé dans son commentaire de Digeste 48.19.16: « Si quidem loquamur
realiter vere et proprie, nihil aliud est universitas scholarium quam scholares. Sed secundum
fictionem juris|[...]universitas representat unam personam que est aliud a scholaribus, seu ab
hominibus universitatis. Et sic aliud est universitas quam persone qui faciunt universitatem,
secundum juris fictionem, quia est quedam persona representata. »

20 Ed. par Hermann Fitting (qui en attribuait la paternité & Irnerius) en appendice au
traité Quaestiones de iuris subtilitatibus, dans Festschriften der vier Fakultdten zum
zweihundertjdhrigen Jubildum der vereinigten Friedrichs- Universitdt Halle-Wittenberg,
Halle, Buchdruckerei des Waisenhauses, 1894, p. 88 et suiv. Cité par Francesco Calasso,
I glossatori e la teoria della sovranita..., op. cit., p. 94. Francesco Calasso ne distingue pas
cette ceuvre des Quaestiones. Sur les Quaestiones, qui ont été rééditées par une disciple de
Calasso, Ginevra Zanetti (Firenze, 1958) et leur auteur dont ’identité reste trés débattue,
voir, en dernier lieu, André Gouron, qui suggére avec quelques arguments intéressants de
les attribuer a un Francais, Albéric de Monte, et propose une datation postérieure a 1159 et
antérieure a 1168: « Les Quaestiones de juris subtilitatibus, une ceuvre du maitre parisien
Albéric » Revue historique, 618, 2001, p. 343-362.

21« Universitas, id est populus, hoc habet officium singulis scilicet hominibus quasi membris
providere. Hinc descendit hoc ut legem condat, conditam interpretetur et aperiat, quoniam
lege prefinitur quod unusquisque sequi vel quid debeat declinare. »

22 Summa Trecensis, |, 14 de legibus et constitutionibus, § 3, éd. Hermann Fitting, Summa
codicis des Irnerius, Berlin, ). Guttentag, 1894, p. 16 (attribution a Irnerius fait 'objet de
critiques quasi unanimes et André Gouron a naguére proposé, avec de solides arguments,
le nom du légiste provencal Géraud; « L’auteur et la patrie de la Summa Trecensis », Jus
commune, 12, 1984, p. 1-38, article réimprimé dans Etudes sur la diffusion des doctrines
juridiques médiévales, op. cit., ) : « Is quidem auctoritatem legis condendae habet qui
potestatem precipiendi habet. Ergo populus romanus, ille immo cui a populo hoc permissum
est: principes enim hanc facultatem habent. Nam populo seu principi hoc officium imminet
ut singulis hominibus provideant ut filiis propriis seu membris. »

19,
(%]

«awneAol Np 9)neuNWWod » ] ap anbipun(3dadse un AAISSVS STAX



56

des deux jurisconsultes Ulpien et Julien) semblent bien admettre la notion
d’une universitas possédant capacité juridique, celle de conduire son existence
par une série de décisions exprimant sa volonté propre, celle d’émettre des
régles ou de permettre & un magistrat de les émettre. Ainsi commence 4 se
dessiner, chez certains romanistes du x1r° siecle, une doctrine du peuple source
ab initio de tout pouvoir, et aussi une doctrine de sa représentation: le prince
agit vice populi, il est son vicarius, son procurator, son représentant, écrivent
ainsi les glossateurs?.

Mais aussitot se pose, bien sir, la question de la nature et de la portée de cette
représentation, et le point de vue des glossateurs ne tarde pas a diverger. Dés le
début du x1r¢ siecle, Irnerius, le premier grand commentateur bolonais, tend
a mettre 'accent sur la portée absolutiste d’une phrase qu'il trouve au Digeste
et qui est le « guod principi placuit legis habet vigorem » d’Ulpien (D. 1.4.1).
I donne en effet une interprétation absolutiste de 'explication qu’a aussitot
fournie Ulpien lui-méme de cette affirmation, explication qui fait du peuple la
source du pouvoir de 'empereur et dont je rappelle ici la teneur: le placuit, la
volonté de 'empereur, a la méme force que la loi parce que le peuple, par la lex
regia (la loi d’investiture du prince), lui a transmis tout son imperium et toute
sa potestas®*. Bien sr, Irnerius connait aussi un autre passage situé au Digeste,
émanant d’un des plus remarquables jurisconsultes de I'époque d’Hadrien et
des Antonins, Salvius Julianus (D. 1.3.32.1). Ce passage est consacré a I'autorité
de 'ancienne coutume, et il fait aussi du peuple, sinon le véritable initiateur
des lois, tout au moins un acteur capable de les « recevoir », c’est-a-dire de les
« approuver », et de juger de 'opportunité de leur maintien: «les lois elles-
mémes », a écrit Julien, « n’'ont pas d’autre raison de nous contraindre que le fait
d’avoir été reques par un jugement [judicium] du peuple ». Et Julien ajoutait:
« Cest a juste titre que les régles de droit que le peuple a approuvées sans aucun
écrit contraindront la communauté toute entiére: qu’importe en effet si le
peuple déclare [declaret] sa volonté par le suffrage, ou par des faits et actes ? Cest
pourquoi il a été trés justement admis que les lois puissent étre abrogées non
seulement par le suffrage du législateur, mais encore du tacite consentement
de tous, par désuétude »?. Pour que soit bien comprise la fagon dont Irnerius

23 Textes cités par Ennio Cortese, La norma giuridica, op. cit., t. Il, p. 174, n. 8, la citation du
Glossateur Rogerius d’aprés un manuscrit de la BnF, Paris, lat. 4536, fol. 17, montrant le
gouvernant agissant « tanquam ipsius universitatis — id est populi — ministro vicarioque ».
Voir aussi Hugolinus (début xie siécle), Distinctiones, 148, 34, soulignant (nous reviendrons
sur ce texte) que ’empereur est le procurator ad hoc (dans I’exercice de 'omne jus) du
peuple.

24 D.1.4.1: « Quod principi placuit legis habet vigorem, utpote cum lege regia quae de imperio
ejus lata est populus ei et in eum omne suum imperium et potestatem conferat. »

25 D.1.3.32.1: « Inveterata consuetudo pro lege non immerito custoditur, et hoc est ius quod
dicitur moribus constitutum. Nam cum ipsae leges nulla alia ex causa nos teneant, quam



interprete cette apparente contradiction entre Ulpien mettant 'accent, dans
la premiére partie de sa phrase, sur le pouvoir de faire les lois du prince, et
Julien mettant 'accent sur celui du peuple comme source du droit, rappelons
cette tendance des intellectuels du x1r° siecle a ne pas choisir entre deux textes
divergents, mais plutot a s’efforcer de les concilier: pour Irnerius, il convient
de mettre en « concordia » les textes favorables a la toute puissance législative
du prince ainsi qu'a I'exclusivité de son rdle en ce domaine — le quod principi
placuit d'Ulpien, la constitution 7anta de Justinien®® et d’autres, comme la
constitution du méme empereur (C. 1.14.11) rappelant que le prince seul est 2
la fois législateur et interpréte des lois — et ceux qui ne le sont pas. Irnerius tente
cette conciliation en se référant a histoire romaine. La position du jurisconsulte
Julien sur la réception des lois par judicium du peuple et sur leur désuétude par
le non-usage (par tacite consentement du peuple) doit, dit-il, étre ramenée a
des temps « durant lesquels le peuple avait le pouvoir de faire les lois », cest-
a-dire a 'époque républicaine: en ces temps-1a, précise Irnerius, « les lois, par
tacite consentement, étaient abrogées par la coutume ». En revanche, 3 partir
de ’Empire, cest I'affirmation d’Ulpien et son explication par la lex regia qui
simpose: I'acte d’investiture d’'un nouvel empereur vaut abandon par le peuple
de son pouvoir de faire la loi (comme d’ailleurs de la défaire) au profit exclusif
du prince. Pour Irnerius, cet abandon semble bien étre définitif et irrémissible
au point qu’il en est toujours ainsi a son époque (hodie, aujourd’hui, précise-
t-il), ot la position de Julien lui semble donc étre tout aussi anachronique

qu’elle pouvait I'étre au temps du Haut et du Bas Empire?.

quod iudicio populi receptae sunt, merito et ea, quae sine ullo scripto populus probavit,
tenebunt omnes : nam quid interest suffragio populus voluntatem suam declaret an rebus
ipsis et factis ? quare rectissime etiam illud receptum est, ut leges non solum suffragio legis
latoris, sed etiam tacito consensu omnium per desuetudinem abrogentur. »

26 Cette constitution Tanta, 2¢ préface au Digeste est 'occasion pour Justinien de préciser et
d’affirmer le rdle du prince dans la confection des lois. La création du droit humain, constate-
t-il, évolue toujours a Uinfini de sorte qu’il n’existe rien du droit ainsi créé « qui puisse
demeurer perpétuellement » ; des difficultés surgiront doncimmanquablement « qui ne sont
pas prévues par les lois actuelles » (§ 18). Le rdle du prince, ajoute Justinien, est « de corriger,
d’ordonner, de soumettre toutes les situations nouvelles a des solutions convenables ». Il
n’appartient « qu’a ’empereur de faire des lois et de les interpréter », écrit-il plus loin, faisant
interdiction au juge, comme a tout juriste, de remplir cette fonction d’interprétation (§ 21).

27 Texte publié dans Friedrich Carlvon Savigny, Geschichte des Romischen Rechts im Mittelalter,
2¢éd., Heidelberg, ). C. B. Mohr, 1834-1851, 7 vol., t. IV, Glossen des Irnerius, p. 459. Citation
de Francesco Calasso, / glossatori e la teoria della sovranita, op. cit., p. 92 : « Loquitur haec
lex secundum sua tempora, quibus populus habebat potestatem condendi leges, ideo tacito
consensu omnium per consuetudinem abrogabantur. Sed quia hodie potestas translata est
in imperatorem, nihil faceret desuetudo populi. » Sur la lex regia, Henri Morel, « La place de
la Lex regia dans Ihistoire des idées politiques », dans Etudes offertes d Jean Macqueron,
Aix-en-Provence, Faculté de droit et des sciences économiques, 1970, p. 545-555, et Berardo
Pio, « Considerazioni sulla “lex regia de imperio” (secoli XI-XIIl) », dans Berardo Pio (dir.),
Scritti di storia medievale offerti a Maria Consiglia De Matteis, Spoleto, Fondazione CISAM,

2011, p. 573-599.

U
N

«awneAol Np 9)neuNWWod » ] ap anbipun(3dadse un AAISSVS STAX



58

Cette notion d’abandon irrémissible est essentielle, car, dans ses effets
juridiques, elle équivaut a 'absence de toute idée de délégation: le peuple a
transféré au prince, et non délégué, son pouvoir originel d’établir et d’abroger la
loi. Il a, dirait-on aujourd’hui, renoncé au profit du prince a sa « souveraineté »
et cet abandon est considéré comme définitif, méme si demeure chez Irnerius
et ceux qui adopteront sa thése une idée essentielle qui est celle de 'origine
populaire du pouvoir, cette origine premiére qui fait du prince un « vicaire »,
un « ministre » du peuple qu’il représente, mais qu’il représente comme un
tuteur représente un mineur: s'il n’y a pas délégation d’un peuple demeuré
majeur, du moins y a-t-il représentation d’un peuple réduit par son abandon a
I’état de mineur.

Voila quelle est en substance la position d’Irnerius. Puis la discussion se
poursuivra sans doute tout au long du x11° si¢cle, en tout cas samplifiera au
cours du xi1r siecle, moins, d’ailleurs, directement autour de la question, qui
nous intéresse ici, de la primauté du peuple sur le prince et de la délégation, qu'a
occasion d’une réflexion, celle qu'avait entamée Irnerius lui méme et qui 'avait
conduit a la position que 'on vient de voir, sur la hiérarchie entre la coutume,
considérée comme émanant du peuple, et la loi émanant du prince: dés le
milieu du x1r° siecle, des voix s'éleévent, sappuyant sur la notion d’universitas
évoquée plus haut, pour formuler I'idée assez vague d’une permission donnée
par le peuple au prince (nous avons déja vu a ce propos le passage de la Summa
Trecensis)®®, ol pour exprimer cette autre idée, au début du x111° siecle, que
le peuple, lorsqu’il transmet son pouvoir au prince, ne s’en démet pas, mais
le concede?, c’est a dire en autorise 'usage: C’est la theése défendue par
Azon3°, qui entend aussi, comme I'a fait un peu plus tét son maitre Joannes
Bassianus3*, valoriser la position de 'universitas face a son prince: si 'empereur
est, souligne-t-il, d’'une puissance plus grande qu'un particulier, il ne I'est pas
plus que 'ensemble de son peuple. Et cest aussi celle défendue, vers le méme
temps, par un autre romaniste nommé Hugolinus qui fait de l'empereur un

28 Supran. 21 et texte correspondant.

29 Appliquer,comme vont le faire certains glossateurs, la notion de concession au jus condendi
legem du prince trouve sa justification dans la teneur d’une constitution de Justinien intégrée
au Code (1.14.11) : « Si enim in presenti leges condere soli imperatori concessum est, et legis
interpretari solo dignum imperium esse oportet. »

30 Azon, Summa codicis, 1. 14. 8 : « A populo autem romano forte et hodie potest condi lex, ut ex
predicta definitione legis patet, licet dicatur potestas translata in principem|[...] Dicitue enim
translata, id est concessa, non quod populus omnino a se abdicaverit eam [...] Nam et olim
transtulerat, sed tamen postea revocavit... » Id., Lectura in Cod., 8. 52. 2: « Non est majoris
potestatis imperator quam totus populus, sed quam quilibet de populo. » Texte commenté
par Ennio Cortese, La norma giuridica, op. cit., t. Il, p. 182. Voir aussi Brian Tierney, Religion,
Law and the Growth of Constitutional Thought, op. cit., p. 78 et Magnus Ryan, « Political
thought », art. cit., p. 426.

31 Magnus Ryan, « Political thought », art. cit., p. 425-426.



« procurator ad hoc »3?, cest-a-dire le mandataire du peuple, désigné par lui en
vue d’un objet déterminé, qui est ici 'exercice de 'imperium. 1l parait logique
qu'en qualifiant ainsi 'empereur, Hugolinus ait voulu lui appliquer le régime
du mandat en droit romain, et 'un des points forts de cette institution est la
réalité d’une responsabilité du mandataire (indiféremment appelé mandatarius
et procurator au livre 17, titre 1 du Digeste) a I'égard de son mandant, assortie
d’une sanction qui, en droit romain, allait jusqu’a 'extinction du mandat par la
volonté du mandant. Hugolinus est certes assez vague dans sa fagon d’exprimer
ses vues: « il est certain, sest-il borné a dire, que le peuple ne transmet pas
au prince le pouvoir au point qu’il ne reste pas en lui [le peuple], mais I'a
constitué comme un procurateur [mandataire] en vue d’une fin précise [had
hoc] »; mais d’autres seront beaucoup plus explicites. Odofredus, vers le milieu
du xre siecle, reprend les idées d’Azon pour affirmer, en se situant non pas dans
la Rome antique, mais a son époque, la souveraineté législative du peuple33.
Accursius, le plus célebre des disciples d’Azon, auteur de la Glossa ordinaria
sur la compilation justinienne, reprend aussi les conclusions de son maitre et
souligne que le peuple romain pouvait reprendre ce qu’il avait concédé3.

Vers la fin du x1r¢ siecle, 'un des grands juristes francais de I'Université
d’Orléans, Jacques de Révigny, expose la méme doctrine de fagon plus nette
encore dans sa Lectura super codice. Commentant C.1.14.12, ol Justinien
proclame que 'empereur, le seul & qui fut « concédé » le droit de faire les
lois, détient aussi 'exclusivité de leur interprétation3s, Révigny insiste sur la
différence entre concession et transfert (« concessit, non transtulit », écrit-il en
désignant le peuple comme sujet des deux verbes) : de méme, ajoute-t-il, que
le juge déléguant sa juridiction « @ se non abdicat », de méme le peuple romain
concéda a 'empereur la puissance de 'Empire sans y renoncer (« sed a se non
abdicavit »). Et Révigny de tirer de la notion de délégation qu’introduit cette

32 Hugolinus, Distinctiones, 148, 34: « Secundum Placentinum per consuetudinem nunquam
legi scriptae derogatur, et quod dicitur Dig. [allusion a 'opinion de Salvius Julianus en
D.1.3.32]intelligendum est secundum vetera jura, quum populus habebat plenam potestatem
condendi jura; sed postquam transtulit omne jus in imperatorem, non potuit. Sed certe non
transtulit sic, ut non remaneret apud eum, sed constituit eum quasi procuratorem ad hoc. »

33 Odofredus, Comm. In Digest. 1.3.32: « Nam populus bene potest hodie legem condere
sicut olim poterat|...] Item non obstat quod alibi dicitur quod populus omne imperium legis
condere trantulit in principem. [...] Quia intelligo transtulit id est concessit, non tamen a se
abdicando. » Voir, sur ce commentateur, I’analyse de Magnus Ryan, « Political thought »,
art. cit., p. 426-427.

34 Glose ordinaire sur le Digestum vetus, D.1.3.9. Ennio Cortese, La norma giuridica, op. cit.,
t. Il, p. 175 et 183 ; Magnus Ryan, « Political thought », art. cit., p. 426.

35 Jacquesde Révigny[Jacobus de Ravanis], Lectura super codice, Parhisiis, apud Galleotum du
Pre, 1519 (attribuée a tort par cet éditeur a Pierre de Belleperche, comme 'ont bien montré les
travaux de Eduard Maurits Meijers), fol. 37v. Un résumé rapide de son argumentaire figure
dans Brian Tierney, Religion, Law and the Growth of Constitutional Thought, op. cit., p. 80.

i
O

«awneAol Np 9)neuNWWod » ] ap anbipun(3dadse un AAISSVS STAX



60

comparaison la conclusion suivante : si 'empereur agissait mal, le peuple pourrait
le révoquer (« si imperator male egerit posset populus eum revocare »). Enfin,
Révigny souligne que le peuple ne pourrait, méme s'il le voulait, abandonner sa
potestas; celui qui s'est vu confier, dit-il en substance, sa puissance et juridiction
ne peut I'abdiquer qu’entre les mains de son supérieur. Or « le peuple n’a pas de
supérieur il est vrai que 'empereur est supérieur a n’'importe quel individu du
peuple, mais il nest pas supérieur au peuple3® ». Nous verrons au siécle suivant
Nicole Oresme, qui nest pas juriste de formation, reprendre cette derniére idée
dans son Traité des monnaies®”. C'est bien en somme une doctrine de la pleine
« souveraineté » du peuple qu’émet ici, sans utiliser le mot qui demeure encore
'apanage des juristes coutumiers, le légiste orléanais.

Lon voit bien a quel point la réflexion de certains juristes sur 'origine
populaire du pouvoir princier, sur la supériorité du peuple sur le prince et sur
Paffirmation de cette idée de mandat regu du peuple, est en phase avec celle
de certains politistes du début du x1v* siécle que leur savoir, issu d’une longue
fréquentation des écrits d’Aristote, fonde a défendre I'idée d’un pouvoir princier
limité, contr6lé et révocable, d’un pouvoir sans doute d’exercice monarchique,
mais d’essence populaire. Une telle théorie émergera sous la plume de Marsile
de Padoue3®, relayée par d’autres, notamment en France au temps de Jean II
le Bon, avec Nicole Oresme dans son 77aité des monnaies; dans son Defensor
pacis, Marsile est tres proche, peut-étre les connait-il aussi, des lecons de

36 Les passages principaux du commentaire sur C.1.14.12 : « Sicut est in judice delegante quod
jurisdictionem suam a se non abdicat, populus romanus concessit imperatori potestatem
imperii, sed a se non abdicavit[...]. Si imperator male egerit posset populus eum revocare
unde dicit inde debet esse cura privatio [...] Item sic fecit alius populus romanus : dedit
potestatem suam decemviris, illi viri male se habuerunt, opprimabant subjectos. Voluit
populus quod resignaret et resignaverunt/...]Item esto quod populus voluisset a se abdicare
non potuit. Nam potestatem vel jurisdictionem sibi commissa non potest abdicare quis a se
nisi in manu superioris. Populus non habet superiorem. Verum est quod imperator superior
est quolibet de populo sed non est superior populo. »

37 Traité des monnaies, chap. 25 : « Mais le roy et bon prince est tellement attrempé qu’il est
voirement le plus puissant de tous ses sujets, et toutefoiz il est ou milieu d’eulx, constitué
le moindre entre icelle communaulté d’euvres et forces ». Le texte latin du traité est
plus significatif de I'identité de vue entre Nicole Oresme, Azon et Révigny: « Regis vero
temperentia est tali moderamine temperata quod ipse est major atque potentior quam
aliquis ejus subditus, et tamen ipsa communitate inferior viribus et opibus et sic in medio
constitutus. » Dans son commentaire sur les Politiques d’Aristote, Nicole Oresme évoque
sans la nommer la lex regia et souligne que le peuple romain s’est asservi lui-méme, et
est revenu a I’état bestial en abdiquant sa propre puissance entre les mains d’un prince.
Voir sur ce point Sylvain Piron, « Nicole Oresme: violence, langage et raison politique »,
Document de travail, Institut universitaire européen, Florence (Working paper HEC, 97/1,
1997, halshs-00489554, p. 25 et N. 143-144).

38 Sur Marsile de Padoue, Jeannine Quillet, La Philosophie politique de Marsile de Padoue,
Paris, Vrin, 1970; ead. « Universitas populi et représentation au xivé siécle », Miscellanea
Medievalia, 8, 1971, p. 186-201; Cary Nederman, Community and Consent: The Secular
Political Theory of Marsigli of Padoua’s Defensor Pacis, Lanham (MD), Rownan and Littlefield,
1995.



Jacques de Révigny et des quelques romanistes partisans d’un droit originel et
irrévocable du peuple lorsqu’il vient affirmer que la source du pouvoir réside
« dans I'universalité des citoyens [universitas civium] ou la majeure et meilleure
part de celle-ci [la valentior pars: ce sont ici les theses des aristotéliciens et des
canonistes sur la majorité qualitative qu’il suit, plutdt que la régle romaine sur
la majorité purement quantitative3?] exprimant son choix et sa volonté au sein
de I'assemblée générale des citoyens ». Seul détenteur de I'autorité, le peuple a
seul le pouvoir de la déléguer comme d’en contrdler — ou d’en destituer — le
dépositaire, seul le pouvoir aussi de faire la loi humaine dont la définition, telle
que la donne Marsile, est significative: « la loi est précepte de 'universalité
des citoyens ou de sa valentior pars », et le prince a pour role de (et a aussi
seule qualité pour) la faire respecter. La tiche du prince est de garantir la force
coactive de la loi, ce qui signifie que le prince, 2 moins bien sr que le peuple
lui ait délégué la fonction de legemn condere, n'est quun exécutant de la loi. ..

Telle est, amorcée des le x1re siecle, I'une des deux grandes orientations du débat
entre romanistes sur 'origine du pouvoir du prince, dont on comprend qu’elle
constitue un maillon de cette longue chaine qui conduira vers I'émergence
d’une pensée démocratique. Orientation dans laquelle la royauté apparait
comme une magistrature déléguée par le peuple et toujours inférieure a lui, le
peuple conservant sa plénitude de puissance, et comme une royauté tempérée
par le nécessaire dialogue qui doit s’'instaurer entre elle et la communauté de
son royaume.

Mais cette orientation, née chez certains glossateurs comme Azon, et
soutenue par Jacques de Révigny et quelques autres, est loin d’étre celle de
tous les romanistes du Moyen Age: nombre d’entre eux, et parmi les plus
grands, ne la soutiendront pas, s’en tenant a la theése de 'abandon irrémissible
de sa souveraineté par le peuple. J'évoquerai simplement ici, pour le x1r° siécle,
Rogerius, I'un des quatre doctores Bolognenses du milieu du siecle, qui se borne a
constater la perte de puissance du peuple au profit de 'empereur#®, et Placentin
qui, dans un passage de sa Somme sur les Institutes, discute la question des valeurs
respectives de la coutume émanant du peuple et de la loi émanant du prince: il
s'efforce, non de contredire, mais de minimiser la phrase de Julien constatant
que les lois peuvent étre abrogées « tacito consensu omnium per desuetudinem »*.

39 Sur cette notion de valentior pars, Jeannine Quillet, « Universitas populi et représentation au
Xxive siécle », art. cit., p. 191 et suiv.

40 Rogerius, Summa codicis, éd. G. B. Palmerio, dans Scripta anecdota glossatorum..., éd. cit.,
t. 1/2, p. 56 : « Olim populus habuit potestatem, vel cui populus concedebat, nunc solus
imperator vel cui imperator concedit... ». Ennio Cortese, La norma giuridica, op. cit., t. Il,
p.174-175 etn. 11.

41 Placentin, Summa Institutionum, 1, 2 : « Nam populus in principem transferendo communem
potestatem, nullam sibi reservavit, ergo leges scriptas condendi, interpretandi, abrogandi. »

[oa)
=

«awneAol Np 9)neuNWWod » ] ap anbipun(3dadse un AAISSVS STAX



62

Il reprend et fait siennes les conclusions d’Irnerius que nous avons vues plus
haut: « En tranférant au prince sa commune puissance, dit-il, le peuple ne s'en
est rien réservé, et notamment pas la puissance d’établir, d’interpréter, d’abroger
la loi ». Bien stir, note-t-il en substance, il y a cette phrase qui affirme (il fait ici
allusion, en la paraphrasant, aux développements de Julien exposés plus haut)
que « les lois sont abrogées par les meeurs » ; mais cette phrase n’est pas un
obstacle#?. Placentin, ici, ne cherche pas a contredire Julien: on ne contredit
pas un passage du corpus de Justinien sans risquer d’affaiblir la cohérence de
I'ensemble dont fait partie ce passage. Il s'efforce simplement d’interpréter ce
texte pour le mettre en concordance avec la toute puissance du prince: par le
mot Jois, il faut entendre « les lois non-écrites ». Rappelons-nous ce qu’avait
écrit Julien: « qu’importe, si le peuple déclare sa volonté par le suffrage, ou
par des faits et gestes ». Puisqu'il n’y a pas de différence entre une loi émanant
du peuple et une régle issue de la pratique courante de ce méme peuple, rien
r'interdit, aux yeux de Placentin, d’appeler /o7, en la qualifiant de « non-écrite »,
ce qui vient non du suffrage, mais de la pratique répétée du peuple: la phrase
de Julien retrouve alors sa cohérence avec I'idée d’un abandon irrémissible de
sa puissance par le peuple, puisqu’elle ne soumet pas explicitement la loi du
prince a la coutume.

Dernier argument de Placentin en faveur de 'abandon irrémissible: ce que
disent les /nstitutes de Justinien au livre 1, titre 2, alinéa 4 : « Lex est quod populus
romanus senatorio interrogante magistratu, veluti consule, constituebat » (« La
loi est ce que le peuple romain ordonnait sur 'interrogation d’'un magistrat
sénatorial, tel que le consul »). Par une sorte de sous-entendu, Placentin attire
Iattention sur le fait que, si les rédacteurs des Institutes ont mis 'imparfait
au verbe constituere, Cest bien parce que cette situation a disparu, et que les
rédacteurs savaient « quaujourd’hui (c’est-a-dire au temps de 'empereur
Justinien) le peuple n’institue ni ne destitue (ne crée ni n’abroge la loi) »%3.

Ce sont ces theses d’Irnerius et de Placentin que, malgré Azon et Jacques de
Revigny au x1r° siecle, reprendront et soutiendront au si¢cle suivant les plus
grands commentateurs: Bartole et Balde qui, tout en constatant I'existence de
Jfacto d’ensembles politiques dans lesquels les peuples n'ont pas de supérieurs
et sont donc maitres des lois, estimeront 'un et 'autre que la translatio imperii

42 « Necobstat quod in ff. de jure [le développement de Julien, Dig.1.3.32] dicitur leges moribus
abrogari, sic enim intelligo leges non scriptas contrariis legibus non scriptis, id est moribus,
tolli. » Se fondant sur un principe formulé au code (8.52.2) qu’il a auparavant rappelé et qui
veut que le droit non écrit ne puisse abroger le droit écrit, il conclut donc que Salvius Julianus,
pour ne pas se mettre en contradiction avec ce principe, n’a pu que parler du droit non écrit,
c’estadire de la coutume.

43 «Lex est quod populus universus constituerat, acsi diceret: hodie non constituit nec
destituit. »



a 0té au peuple de I'empire tout pouvoir — de fagon révocable aux origines,
mais irrevocable avec le temps pour Bartole, de facon irrévocable des I'origine
pour Balde** — et que par conséquent le pouvoir du prince est sans limites
humaines sous réserve, bien str, qu’il ne se comporte pas en tyran. Mais ce
qui est surtout intéressant, c’est 'apport des Bolonais du x1v* siecle a la these
qui deviendra celle de 'absolutisme en France, celle de la monarchie de droit
divin: certains commentateurs, comme Cynus de Pistoia%, admettront que,
certes, le prince est créé par la lex regia, mais avec la permission divine, et que,
si 'empereur est a populo, si 'empereur procede du peuple, Uimperium (la
fonction impériale) auquel il préside est divin, c’est-a-dire procéde de Dieu
(« dico quod imperator a populo est, sed imperium, cujus presidatu imperator
dicitur, dicimus a Deo »). D’autres comme Balde, s'inspirant d’une these déja
émise vers le milieu du x11re siecle par Accursus — thése d’aprés laquelle le peuple,
lorsqu’il élisait 'empereur, agissait « Dei dispositione*® » — déclarent que la lex de
imperio a été promulguée « nutu divino », par la volonté divine, ce qui signifie
que imperium procede immédiatement de Dieu®. Ici on appuie bien stir sur
ce postulat primordial, maintes fois répété depuis saint Paul, du pouvoir venant
de Dieu, postulat dont on trouve des applications chez Justinien lui-méme,
dans la constitution Bene a Zenone comme dans cette novelle ot il déclare que
Iempereur a été envoyé par Dieu aux hommes comme /o7 vivante; postulat
que ne saurait, aux yeux des spécialistes du droit romain, remettre en cause
la considération de I'existence d’un transfert de pouvoir du peuple au prince.
Cette idée était déja présente chez un glossateur du x1r° siecle, puisque Jean
Bassien, disciple de Bulgarus, avait présenté le prince comme constitué sur
terre par Dieu comme son procurator, chargé de fournir a ’humanité des lois
conformes a la justice et répondant aux nécessités contingentes“s.

44 Voir les travaux de Joseph Canning, notamment sa contribution a James Henderson Burns,
Histoire des idées politiques au Moyen Age, trad. francaise, Paris, PUF, 1993, p. 345, ainsi que
The Political Thought of Baldus de Ubaldis, Cambridge, Cambridge University Press, 2003.

45 Cino da Pistoia, Commentaire sur D.1.4.3: In digesti veteris libros, commentaria doctissima,
Francoforti, Impensis S. Feyerabendt, 1578, fol. 8r: « Ab ipso Deo (imperator) immediate
procedit, unde interimperatorem et deum non est ponere medium...nec constat quod dicitur
supra (D.1.4.1) quod lege regia dicitur princeps creatus, quia hoc est permissione divina...
nec est absurdum quod sic a populoet a deo, tanquam ab agente universali... et solutio vel
melius dico quod imperator a populo est, sed imperium cujus praesidatu imperator dicitur,
dicimus a deo. »

46 Accursius (ad nov. 73, praefatio) : « sed deus constituit (imperatorem) permittendo, et
populus dei dispositione. » Voir Ennio Cortese, La norma giuridica, op. cit., t. Il, p. 200-202.

47 Balde, Commentaires de C.1.14.4, et de C.7.37.3 (Constitution Bene a Zenone dans laquelle
’empereur déclare que « nutu divino imperiales suscepimus infulas »), et ’analyse de ces
textes par Joseph Canning, The Political Thought of Baldus de Ubaldis, op. cit., p. 26.

48 Ennio Cortese, La norma giuridica, op. cit., t. Il, p. 199-201.

o\
w

«awneAol Np 9)neuNWWod » ] ap anbipun(3dadse un AAISSVS STAX



64

Mais revenons a cette idée selon laquelle I'élection par le peuple est élection
divine. Ce qui vient du peuple vient de Dieu « tanquam ab agente universali »,
dit une formule de Cynus de Pistoia signifiant que Dieu est le véritable auteur
de tout acte: en somme, le pouvoir impérial est d’essence divine, et I'élection
se borne a désigner, sous l'autorité de Dieu, une personne physique destinée
a occuper cette fonction d’essence divine. Ces développements doivent étre
bien sr compris dans un contexte: celui d’'un Empire qui est, au X111 et au
x1ve siecle, une monarchie élective. Et une monarchie élective qui fait alors face
a cette vieille revendication pontificale selon laquelle cest le pape et lui seul
qui fait les empereurs et peut les défaire. Ces analyses sont donc aussi dirigées
contre la papauté. Mais retenons, s'agissant de la relation triangulaire entre
Dieu, le prince et le peuple, que I'élection du prince est considérée par nombre
de partisans de 'abandon irrémissible comme un acte du peuple accomplissant
la volonté divine, non comme un acte autonome, un acte de libre volonté du
peuple, ce qui justifie que I'on puisse nier tout réle actif du peuple postérieur a
cette désignation du prince et que I'on puisse effectivement reprendre purement
etsimplement les theses d’Irnerius et de Placentin sur 'abandon irrémissible de
sa puissance par le peuple au prince.

Donc, d’un c6té, délégation de pouvoir donnée par le peuple et responsabilité
du prince devant le peuple, le quod principi placuit s’ exercant sous le controle de
celui-ci: le peuple serait, dans les voeux des partisans de ce statut, juridiquement
majeur, habilité 2 demander des comptes au prince et a le destituer. De
Iautre, abandon irrémissible de ce pouvoir par le peuple, considéré comme
perpétuellement mineur, le quod principi placuit ayant une portée absolue et
se trouvant conforté par d’autres affirmations trouvées au corpus de Justinien,
notamment par ce passage d’une constitution de Justinien affirmant que le
prince tient les lois enfermées « in scrinio pectoris sui », « dans les archives de sa
poitrine », source d’une théorie du prince versé dans la science du droit, mais
aussi — theése aux origines plus lointaines encore — du prince personnifiant la
loi, nomos empsychos, ou lex animata. Telles sont, posées dés le x11° siecle par
les premiers glossateurs et vues ici (sauf cette bréve intrusion dans la pensée de
Marsile de Padoue) du coté des seuls juristes et d’un point de vue purement
théorique, les deux grandes théses qui s'affronteront durant tout le Moyen Age,
dont on devine I'importance respective dans la marche des idées politiques
et dans cette confrontation qui marquera la fin du Moyen Age et les temps
modernes entre, d’un coté les partisans d’'une monarchie contractuelle et
limitée, et de 'autre les tenants du droit divin et de 'absolutisme.



LISTE DES ABREVIATIONS

Actes de Pierre de Dreux

BEC
CCR

CChHR

CFR

CIM

CPR

Complete Peerage

Grandes Chroniques de France

MGH

ODNB

Const.

DD

Dt. Chron.
Drt. MA

Epp. sel.

Leges Const.
Schriften

SS

SS rer. Germ.
SS§ rer. Germ. N.S.
Staatsschriften

Marjolaine Léimeillat, Les Actes de Pierre de Dreux, duc
de Bretagne (1213-1237), Rennes, PUR, 2013.
Bibliothéque de I’Ecole des chartes.

Calendar of Close Rolls, London, Public Record Office,
coll. « PRO Texts and Calendars » 1892-.

Calendar of Charter Rolls, London, Public Record
Office, coll. « PRO Texts and Calendars », London,
1903-1927, 6 vol.

Calendar of Fine Rolls, London, Public Record Office,
coll. « PRO Texts and Calendars », 1911-1962, 22 vol.
Calendar of Inquisitions post mortem and other analogous
documents, London, Public Record Office, coll. « PRO
Texts and Calendars », 1904-.

Calendar of Patent Rolls, London, Public Record
Office, coll. « PRO Texts and Calendars », 1891-.
Vicary Gibbs ez al. (¢éd.), G. E. Cockayne, The Complete
Peerage of England, Scotland, Ireland, Great Britain
and the United Kingdom, London, St Catherine Press,
1910-1959, 13 vol.

Les Grandes Chroniques de France, éd. Jules Viard, Paris,
Champion, coll. « Société de I'histoire de France »,
10vol., 1920-1953

Monumenta Germaniae Historica.

Constitutiones et acta publica imperatorum et regum.
Diplomata regum et imperatorum Germaniae.

Deutsche Chroniken.

MGH Deutsches Mittelalter. Kritische Studientexte.
Epistolae selectae in usum scholarum.

Constitutiones et acta publica imperatorum et regum.
Schrifien der Monumenta Germaniae Historica.
Seriptores (in Folio).

Scriptores rerum Germanicarum in usum scholarum.
Scriptores rerum Germanicarum, Nova Series.
Staatsschiften des spiteren Mittelalters.

Oxford Dictionary of National Biography, Oxford,
Oxford University Press, 2004-.

349

SUOIIRIAQIQR SBP 91SIT  INOTA SVLINNANOD



350

ORF

PL

RHGF

RS
SHF

Ordonnances des rois de France de la troisiéme race,
recueillies par ordre chronologique, éd. Eusebe
de Lauriére, 21 vol., Paris, Imprimerie royale et
Imprimerie nationale, 1723-1849.

Patrologiae cursus completus, series latina, éd. Jean-Paul
Migne, 222 vol., Paris, Garnier, 1844-1855.

Recueil des historiens des Gaules et de la France,
éd. Dom Bouquet, nouv. éd., 24 vol., Paris, Imprimerie
impériale et nationale, 1869-1904.

Rolls Series, London, Record Commission.

Société de I'histoire de France.



TABLE DES MATIERES

TEEOAUCTION ..o 7

PREMIERE PARTIE
LA COMMUNITAS REGNI, APPROCHES TERMINOLOGIQUES,
JURIDIQUES ET THEORIQUES

A la recherche du mot communitas dans les sources narratives et diplomatiques
des x1¢ et x11° siecles
IVHCREL BU <.ttt ettt e s 17

Terra — populus — rex. La communauté du royaume vue de lextérieur
GEOTG JOSTKIBIGIEWE ..ot 31

Un aspect juridique de la « communauté du royaume »: la réflexion des
romanistes du Moyen Age sur la capacité, ou I'incapacité du peuple 2 contréler
le gouvernant
YVS SASSIT ...ttt ettt sttt e et eses s e s e s es s s e s e s e e e s e s e s e e eeeseeeeeaeseneeenenas 51

Les fondements de la communitas regni dans les questions quodlibétiques de
la faculté de théologie de Paris a la fin du x1re siecle
LYAWINE SCOTAIA ..t 65

Aristotle and the Empire. Imperium, regnum, and communitas in Albert the Great
and Engelbert of Admont
6= Y R0 o OO 83

La « communauté du royaume » en Angleterre, fin du x1rt-début du xrv* siecle
FrEd@rique LAChAUM ...........ooeeeeeeee et 97

DEUXIEME PARTIE
LE ROI ET LES PRINCES

Les princes comme capita rei publice. Le royaume de Germanie aux X1° et XI11° siecles
ROUFGIOBE ...ttt 123

Officiers du roi ou officiers du royaume? Les grands offices de cour en Angleterre
au x111¢ et au début du x1v© siécle
JOTG PEIEZET ..t ae et 137

351

S21911eW Sap 3|qe]  INDTA SVLINNWANOD



352

Le baronnage francais dans les récits de la bataille de Bouvines (1214-1274) et
dans la liturgie du sacre royal
DOMINIQUE BArthBLEMY ... 159

Les guerres de Flandre dans le processus de formation de la communitas regni au
travers des récits des chroniqueurs francais (12 14-premicre moitié du xive siecle)
[S@belle GUYOT-BACKY ....c.oiiiiiiiii e 181

Communitas regni et « relations internationales » (xr-x11r° siecle)
J@aN-MaFTE IMOBZLIN ...t 197

TROISIEME PARTIE
LA COMMUNAUTE REALISEE

Larmorial Wijnbergen est-il un reflet de la communauté du royaume de France?
Jean-Christophe Blanchard ..o 219

La Bretagne et la communitas regni sous le régne de Pierre de Dreux (1213-1237)
LAUIENCE IMIOAL ...t 235

La communauté sans royaume dans I'Islande médiévale
GIEZOTY CAEANEO ..ot 249

La création d’une communitas regni en Suede (xur'-xiv* siecles)
COTINNE PENMEAUL.....ovoei et 273

La communauté avant la communirzas: les élites et le gouvernement royal en
Ecosse au xur* siecle
ALICE TAYLOT ettt 299

« Communauté du royaume » et affirmation de la noblesse dans les pays tcheques
(xrre-x1ve siécles)

BLOTS@ A ... 319
Conclusions

BIUNO LEMESIE ..ot 337
Liste des abréVIations............oov.oivoeoeoeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 349

Table des MAatiEres ..........coovooooeooeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 351



