
a

C
om

m
un

ita
s r

eg
ni

72

34 €

Les historiens médiévistes hésitent à parler d’État ou de nation quand 
ils évoquent les entités politiques du Moyen Âge central ; quand il s’agit 
de désigner une entité politique correspondant à une province, le terme 
royaume –  parfois même en l’absence d’un roi  – est moins con� ictuel. 
Existait-il pour autant des communautés politiques spéci� ques à l’échelle 
des royaumes, des « communautés de royaume » ? D’ailleurs, dans plusieurs 
régions d’Occident, l’usage du syntagme communitas regni caractérisait 
plutôt la terminologie des programmes politiques des mouvements 
d’opposition au roi. Les contributions réunies dans ce volume prennent 
toutefois appui sur cette notion pour proposer un questionnement 
renouvelé des fondements politiques d’une partie de l’Occident médiéval 
(Scandinavie, Empire, France, Angleterre et Écosse, pays tchèques), a� n 
de comprendre ce qui en faisait la singularité.

I S B N 979 -10 -2 31- 0 613 - 8

Communitas regni
La « communauté de royaume » 

de la fin du xe siècle au début du xive siècle 
(Angleterre, Écosse, France, Empire, Scandinavie)

SORBONNE UNIVERSITÉ PRESSES
https://sup.sorbonne-universite.fr

Illustration : La déclaration d’Arbroath, 6 avril 1320, exemplaire dit de Tyninghame 

© The History Collection/Alamy banque d’images

D
O

M
IN

IQ
U

E 
B

A
R

TH
ÉL

EM
Y 

   
 IS

A
B

EL
LE

 G
U

YO
T-

B
A

C
H

Y 
FR

ÉD
ÉR

IQ
U

E 
LA

C
H

A
U

D
   

  J
E

A
N

-M
A

R
IE

 M
O

EG
LI

N

DOMINIQUE BARTHÉLEMY, ISABELLE GUYOT-BACHY, 
FRÉDÉRIQUE LACHAUD & JEAN-MARIE MOEGLIN (DIR.)

COMMUNITAS REGNI
La « communauté de royaume » 

de la fin du xe siècle au début du xive siècle 
(Angleterre, Écosse, France, Empire, Scandinavie)

CULTURES ET CIVILISATIONS MÉDIÉVALES N° 72

CommunitasRegni_2019-11-12.indd   1 15/11/2019   09:02



a

C
om

m
un

ita
s r

eg
ni

72

34 €

Les historiens médiévistes hésitent à parler d’État ou de nation quand 
ils évoquent les entités politiques du Moyen Âge central ; quand il s’agit 
de désigner une entité politique correspondant à une province, le terme 
royaume –  parfois même en l’absence d’un roi  – est moins con� ictuel. 
Existait-il pour autant des communautés politiques spéci� ques à l’échelle 
des royaumes, des « communautés de royaume » ? D’ailleurs, dans plusieurs 
régions d’Occident, l’usage du syntagme communitas regni caractérisait 
plutôt la terminologie des programmes politiques des mouvements 
d’opposition au roi. Les contributions réunies dans ce volume prennent 
toutefois appui sur cette notion pour proposer un questionnement 
renouvelé des fondements politiques d’une partie de l’Occident médiéval 
(Scandinavie, Empire, France, Angleterre et Écosse, pays tchèques), a� n 
de comprendre ce qui en faisait la singularité.

I S B N 979 -10 -2 31- 0 613 - 8

Communitas regni
La « communauté de royaume » 

de la fin du xe siècle au début du xive siècle 
(Angleterre, Écosse, France, Empire, Scandinavie)

SORBONNE UNIVERSITÉ PRESSES
https://sup.sorbonne-universite.fr

Illustration : La déclaration d’Arbroath, 6 avril 1320, exemplaire dit de Tyninghame 

© The History Collection/Alamy banque d’images

D
O

M
IN

IQ
U

E 
B

A
R

TH
ÉL

EM
Y 

   
 IS

A
B

EL
LE

 G
U

YO
T-

B
A

C
H

Y 
FR

ÉD
ÉR

IQ
U

E 
LA

C
H

A
U

D
   

  J
E

A
N

-M
A

R
IE

 M
O

EG
LI

N

DOMINIQUE BARTHÉLEMY, ISABELLE GUYOT-BACHY, 
FRÉDÉRIQUE LACHAUD & JEAN-MARIE MOEGLIN (DIR.)

COMMUNITAS REGNI
La « communauté de royaume » 

de la fin du xe siècle au début du xive siècle 
(Angleterre, Écosse, France, Empire, Scandinavie)

CULTURES ET CIVILISATIONS MÉDIÉVALES N° 72

CommunitasRegni_2019-11-12.indd   1 15/11/2019   09:02

https://sup.sorbonne-universite.fr


Un aspect juridique de la « communauté du royaume » :
la réfleion des romanistes du Moyen Âge…

Yves Sassier

ISBN : 979-10-231-5293-7



Cultures et civilisations médiévales

collection dirigée par Jacques Verger et Dominique Boutet

 

Précédentes parutions

Créer. Créateurs, créations, créatures au Moyen Âge
Florian Besson, Viviane Griveau-Genest & Julie Pilorget (dir.)

Expériences critiques. Approche historiographique  
de quelques objets littéraires médiévaux

Véronique Dominguez-Guillaume & Élisabeth Gaucher-Rémond (dir.)

Le Manuscrit unique. Une singularité plurielle
Élodie Burle-Errecade & Valérie Gontero-Lauze (dir.)

Le Rayonnement de la cour des premiers Valois à l’époque d’Eustache Deschamps
Miren Lacassagne (dir.)

Ambedeus. Une forme de la relation à l’autre au Moyen Âge
Cécile Becchia, Marion Chaigne-Legouy et Lætitia Tabard (dir.)

Épistolaire politique. II. Authentiques et autographes
Bruno Dumézil & Laurent Vissière (dir.)

Imja et name. Aux sources de l’anthropologie germanique, anglo-saxonne et slave
Olga Khallieva Boiché

Lire en extraits. Lecture et production des textes de l’Antiquité à la fin du Moyen Âge
Sébastien Morlet (dir.)

Savoirs et fiction au Moyen Âge et à la Renaissance
Dominique Boutet & Joëlle Ducos (dir.)

Épistolaire politique. I. Gouverner par les lettres
Bruno Dumézil & Laurent Vissière (dir.)

Prédication et propagande au temps d’Édouard III Plantagenêt
Catherine Royer-Hemet

Intus et foris. Une catégorie de la pensée médiévale ?
Manuel Guay, Marie-Pascale Halary & Patrick Moran (dir.)

Wenceslas de Bohême. Un prince au carrefour de l’Europe
Jana Fantysová-Matějková

L’Enluminure et le sacré. Irlande et Grande Bretagne, viie‑viiie siècles
Dominique Barbet‑Massin

https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales


SORBONNE UNIVERSITÉ PRESSES
Paris

Dominique Barthélemy, Isabelle Guyot-Bachy, 
Frédérique Lachaud & Jean-Marie Moeglin (dir.)

Communitas regni
La « communauté de royaume » 
de la fin du xe siècle au début du 

xive siècle (Angleterre, Écosse, France, 
Empire, Scandinavie)

 

https://sup.sorbonne-universite.fr


Version numérique : © Sorbonne Université Presses, 2025

ISBN de l’édition papier : 979‑10‑231‑0613‑8
© Sorbonne Université Presses, 2020

Mise en page Emmanuel Marc Dubois/3d2s (Issigeac/Paris)
d’après le graphisme de Patrick Van Dieren

SORBONNE UNIVERSITÉ PRESSES
Maison de la Recherche

Sorbonne Université
28, rue Serpente

75006 Paris

sup@sorbonne-universite.fr

https://sup.sorbonne-universite.fr

tél. : +33 (0)1 53 10 57 60

Sorbonne Université Presses est un service général  
de la faculté des Lettres de Sorbonne Université.

Ouvrage publié avec le concours de Sorbonne Université et de l’Institut universitaire de France

mailto:pups%40sorbonne-universite.fr?subject=CCM%20Manuscrit%20unique
http://pups.paris-sorbonne.fr


com
m

unitas regni  •   sup  •   2020

51

UN ASPECT JURIDIQUE DE LA « COMMUNAUTÉ 
DU ROYAUME » : LA RÉFLEXION DES ROMANISTES 

DU MOYEN ÂGE SUR LA CAPACITÉ, OU L’INCAPACITÉ 
DU PEUPLE À CONTRÔLER LE GOUVERNANT

Yves Sassier 
Sorbonne Université Lettres

L’aspect juridique de la communitas regni est une question complexe, car le 
juridique touche inévitablement, dans ce cas précis, à la relation entre le prince 
et son peuple et donc au politique. Le statut d’une communitas civitatis au sein 
d’un ensemble plus vaste qu’est un royaume ou une principauté peut être évoqué 
sous sa dimension juridique en scrutant les chartes constitutives de l’universitas 
et les documents de la pratique. Ces textes peuvent nous permettre d’évaluer la 
capacité de la communauté en question en tant qu’association : sa capacité à agir en 
tant qu’être collectif, à habere corpus à l’image d’une personne physique, à posséder 
un sceau et un coffre communs, à exprimer, faire valoir et défendre ses droits par 
l’intermédiaire de ses représentants, à remplir ses devoirs comme le ferait n’importe 
quelle personne physique titulaire de droits et de devoirs. Ce statut peut être aussi, 
grâce aux actes de la pratique, évoqué au travers de la définition juridique de la 
relation entre la communauté et ses instances dirigeantes : ces dernières sont-elles 
les mandataires d’une personne morale ayant pleine capacité, celle de les nommer 
comme de les révoquer, celle de décider les mesures qu’appliqueront leurs instances 
dirigeantes ? ou la communauté n’est-elle qu’une mineure incapable, ayant des 
droits mais ne les exerçant pas, les instances dirigeantes se donnant le rôle d’un 
tuteur représentant les intérêts de son pupille ? Ici, les actes du pouvoir qui sont à 
l’origine de telles universitates, ainsi que les actes de la pratique, aident à trancher 
de telles questions. Dans l’histoire de la théorie juridique de l’universitas civitatis, 
ils fournirent en outre de multiples exempla susceptibles de servir aux romanistes 
et canonistes – ces derniers jouèrent entre les décennies 1150-1250 un rôle majeur 
dans l’analyse théorique et la définition des droits et prérogatives de la civitas 1 – qui 

1	 Albert Rigaudière, « Regnum et civitas chez les décrétistes et les premiers décrétalistes 
(1150 env.-1250 env.) », dans Théologie et droit dans la science politique de l’État moderne, 
Rome, École française de Rome, 1991, p. 117-153.



52

se penchèrent très tôt, dès le xiie et les premières décennies du xiiie siècle, sur la 
question de son statut et de sa capacité à gérer ses propres affaires.

Il n’en est pas de même, au Moyen Âge, de la communauté que forment les 
habitants d’un royaume : pas, ou fort peu – l’Angleterre des xiiie-xve siècle est 
l’une des rares exceptions – de textes officiels fondateurs des droits de cette 
« communauté de royaume », pas en tout cas dans le sens de la définition d’un 
statut global, de type constitutionnel, régissant la relation de cette communauté 
avec celui ou ceux qui la gouvernent. Cela fait que la dimension du problème 
devient fatalement aussi politique et idéologique, comme le montrent bien 
les recherches de Brian Tierney, dans le sillage immédiat de celles de Sergio 
Mochi Onory, sur le rôle de la religion et du droit canonique comme ferments 
du constitutionnalisme moderne 2. Belle et vaste réflexion que celle-ci, d’où 
émerge l’idée que c’est au Moyen Âge que la confluence des analyses des juristes 
de l’utrumque jus, des théologiens et des aristotéliciens du xiiie et du xive siècle 
a préparé le terreau où a pu éclore le constitutionnalisme. Brian Tierney a ainsi 
fort bien montré que les canonistes ont joué un rôle majeur dans cette évolution, 
comme le soulignent, après d’autres, comme celles d’Yves Congar 3, les analyses 
de cet auteur sur la façon dont a été détournée de son contexte primitif (le droit 
des tutelles multiples) et exploitée, d’abord par eux-mêmes, puis par d’autres, la 
règle romaine « quod omnes tangit ab omnibus tractari et approbari debet » (« ce 
qui touche l’universalité doit être débattu et approuvé par l’universalité ») 4. 

En ce qui me concerne, je souhaiterais simplement, ici, en restant au niveau de 
la théorie, et en m’appuyant notamment sur les travaux de Francesco Calasso 5, 
d’Ennio Cortese 6, de Brian Tierney et d’autres comme André Gouron 7, évoquer 

2	 Brian Tierney, Religion, Law and the Growth of Constitutional Thought (1150-1650), Cambridge, 
Cambridge University Press, 1982, trad. fr. Religion et droit dans le développement de la 
pensée constitutionnelle, Paris, PUF, 1993 ; Sergio Mochi Onory, Fonti canonistiche dell’idea 
moderna dello stato, Milano, Vita e pensiero, 1951, dont le livre, indispensable outil de 
connaissance des sources canoniques, fut l’objet d’assez vives critiques (E. M. Meijers, Brian 
Tierney, Gaetano Catalano) pour avoir occulté l’apport des romanistes des xiie-xive siècles.

3	 Yves-Marie Congar, « Quod omnes tangit ab omnibus tractari et approbari debet », Revue 
historique de droit français et étranger, 4e série, 36, 1958, p. 210-259.

4	 Brian Tierney, Religion, Law and the Growth of Constitutional Thought, op. cit., p. 32-40.
5	 Francesco Calasso, I glossatori e la teoria della sovranita. Studi di diritto comune pubblico, 

3e éd., Milano, Giuffrè, 1957 (1e éd., 1951).
6	 Ennio Cortese, La norma giuridica. Spunti teorici nel diritto comune classico, Milano, Giuffrè, 

1962-1964, 2 vol. ; id., Il diritto nella storia medievale, Roma, Il cigno Galileo Galilei, 1996-
1999, 2 vol.

7	 André Gouron, Études sur la diffusion des doctrines juridiques médiévales, London, Ashgate, 
coll. « Variorum Collected Studies », 1987 ; André Gouron et Albert Rigaudière, Renaissance 
du pouvoir législatif et genèse de l’État, Montpellier, Société d’histoire du droit et des 
institutions des anciens pays de droit écrit, 1988 ; André Gouron, Droit et coutume en 
France aux xiie et xiiie siècles, Aldershot, Ashgate, coll. « Variorum Collected Studies », 
1993 ; id., Juristes et droits savants : Bologne et la France médiévale, Alderhost, Ahgate, 
coll. « Variorum Collected Studies », 1999.



53

yves sassier   U
n aspect juridique de la « com

m
unauté du royaum

e »

la réflexion des romanistes des xiie-xive siècles sur la question primordiale qu’est 
celle de la capacité du peuple à être acteur de la vie du royaume, à émettre des 
règles, à nommer et contrôler le prince 8. Mon propos n’aura rien de novateur 
et n’a d’autre ambition que d’éclairer de façon synthétique et rapide, dans le 
sillage de ces grands historiens, l’idée que cette réflexion toute théorique des 
romanistes du Moyen Âge a aussi préparé le terreau du constitutionnalisme.

Dès les débuts du xiie siècle, dans le temps même où semble renaître une 
véritable réflexion autour du concept d’utilitas communis 9, les glossateurs ont 
en effet découvert dans les textes de Justinien certains propos du jurisconsulte 
Ulpien (fin iie-début iiie siècle), ainsi que d’autres passages des compilations 
qui ont en commun de désigner le peuple romain comme étant, ab initio, le 
détenteur unique de l’autorité et la source de tout pouvoir, notamment du 
pouvoir législatif de l’empereur et plus généralement du pouvoir impérial. Je 
souhaiterais évoquer ici les interprétations, et aussi les positions politiques, 
qu’ont adoptées les glossateurs et leurs successeurs du xiiie et du début du 
xive siècle ; et je commencerai, car cet aspect est important, par leur façon de 
désigner le populus, étant entendu que ce mot, populus 10, est tout de même celui 
qui revient le plus souvent dans leurs commentaires. Mais l’un des vocables, 
issu des textes juridiques romains ayant trait aux associations ou aux municipes, 

8	 Je me référerai aussi à la belle synthèse de Magnus Ryan, « Political thought », dans David 
Johnston (dir.), The Cambridge Companion to Roman Law, Cambridge, Cambridge University 
Press, 2015, p. 423-451.

9	 Gaines Post, Studies in Medieval Legal Thought: Public Law and the State 1100-1322, 
Princeton, Princeton University Press, 1964, ici p. 248 et suiv. Cette réflexion gagne vers 
les années 1130 le milieu des glossateurs : voir André Gouron, « La double naissance de 
l’État législateur », dans Théologie et droit dans la science politique de l’État moderne, 
op. cit., p. 101-114, qui attribue à Bulgarus, l’un des quatre « docteurs de Bologne » disciples 
d’Irnerius, la paternité de l’introduction d’utilitas communis ou publica dans les gloses. 
Il ne faut toutefois pas sous-estimer l’influence des théologiens-philosophes dans cette 
renaissance, notamment celle de Pierre Abélard dont l’enseignement fut suivi par nombre 
d’acteurs (Jean de Salisbury notamment) de la diffusion d’utilitas communis/publica dans la 
littérature du temps : voir, sur ce point, Yves Sassier, « Bien commun et utilitas communis au 
xiie siècle, un nouvel essor ? », Revue française d’histoire des idées politiques, 32, « Pouvoir 
d’un seul et bien commun (vie-xvie siècle) », 2010, p. 245-258, ici p. 251-254.

10	 Rappelons la définition du populus proposée par un « grammairien-juriste » du milieu 
du xiie siècle, Aubert de Béziers, dans son œuvre De verbis quibusdam legalibus, éd. 
Federico Patetta, § 39, Scripta anecdota antiquissimorum glossatorum, Scripta anecdota 
glossatorum, éd. Augusto Gaudenzi et Giovanni Battista Palmerio, Bononiae, In aedibus 
Societatis Azzoguidiane, 1888-1901, 3 vol., t. II, p. 131 : « Populus est collectio multorum 
a iure vivendum, quae nisi iure vivat, non est populus. » Francesco Calasso, qui la cite et 
la commente, note à juste titre que « il calco di una notissima definizione ciceroniana è 
bene evidente » (I glossatori e la teoria della sovranita…, op. cit., p. 94-95 et n. 36). Sur la 
spécificité des études juridiques françaises du xiie siècle qui font volontiers le lien entre 
grammaire et droit, voir le très intéressant chapitre consacré à la « French Renaissance of 
the twelfth century » dans Ronald G. Witt, The Two Latin Cultures and the Foundation of 
Renaissance Humanism in Medieval Italy, Cambridge, Cambridge University Press, 2012, ici p. 
337 et suiv. avec de multiples références bibliographiques, notamment aux travaux d’André 
Gouron.



54

qu’ils adopteront très vite pour désigner le peuple est le mot universitas. D’autres 
mots existent, bien repérés par l’étude majeure de Pierre Michaud-Quantin 11, 
tels corpus, collegium, societas. Mais, très tôt, dès le xiie siècle, c’est le mot 
universitas qui semble bien l’emporter dans le langage des juristes romanistes, 
très loin devant le mot communitas qu’à dire vrai ils n’utilisent guère 12. Il 
semble d’ailleurs que les analyses des aristotéliciens du xiiie et du début du 
xive siècle –Thomas d’Aquin 13, Gilles de Rome 14, Jean de Paris 15 – sur les 
différents niveaux auxquels peut être définie une communauté – communitas 
familiae, vici, civitatis, regni – n’aient pas eu, tout au moins en France, de forte 
incidence sur le vocabulaire : Nicole Oresme utilise volontiers, dans son Traité 
des monnaies, le mot communitas, sans d’ailleurs lui adjoindre le génitif regni. 
Dans son commentaire sur les Politiques d’Aristote, il parle de « communauté 
politique ». Christine de Pisan, aux premières années du xve siècle, utilise une 
expression construite à partir du mot latin corpus et du mot grec politeia : le 
« corps de policie ». Chez les romanistes, c’est le vocable universitas qui, à côté 
du mot populus, l’emporte largement sur tout autre.

Ce n’est qu’au xiiie et au début du xive siècle que les romanistes (Jacques 
de Révigny, Pierre de Belleperche et surtout Bartole da Sassoferrato 16) se 
lanceront dans une définition théorique de l’universitas comme persona, voire, 
dans le sillage d’Innocent IV 17 et de certains canonistes du milieu du xiiie siècle 
(Hostiensis 18), comme persona ficta – ainsi fait Bartole au xive siècle pour bien 
montrer que c’est par un artifice, par une fictio juris que l’on assimile une 

11	 Pierre Michaud-Quantin, Universitas. Expressions du mouvement communautaire dans le 
Moyen Âge latin, Paris, Vrin, 1970.

12	 Ibid., p. 17 et suiv.
13	 Thomas distingue trois communautés : communitas domus, comunitas civitatis, enfin 

« tertia communitas est regni, quae est communitas consummationis. Ubi enim esset timor 
hostium, non posset per se una civitas subsistere. Ideo propter timorem hostium necessaris 
est communitas civitatum plurium quae faciunt communitas regni. » (Lectura in Mattheum, 
chap. 12.) 

14	 Gilles de Rome montre que c’est la considération de l’utilité d’une confédération de cités « ad 
bellandum hostes et ad removendum prohibentia corruptiva » qui a conduit à l’invention 
d’une « communitas regni et principatus » (De regimine principum, 2, 1, 4).

15	 Jean de Paris, De regia potestate et papali, 1. 
16	 La bibliographie est immense. Renvoyons ici à la synthèse d’Ennio Cortese, Il diritto nella 

storia medievale, op. cit., t. II, p. 406 et suiv. Sur le rôle des romanistes français de la fin 
du xiiie siècle, voir aussi Robert Feenstra, « L’histoire des fondations, à propos d’ouvrages 
récents », Tijdschrift voor Rechtsgeschiedenis, 24, 1956, p. 381-446, principalement p. 424 
et suiv.

17	 Innocent IV (Sinibaldo Dei Fieschi), Apparatus. Commentaria in quinque libros decretalium, 
Francofurti ad Moenum, 1570, commentaire de X.2.20.57 : « Quia collegium in causa 
universitatis fingatur una persona, dignum est quod per unum jurent, licet per se jurare 
possint, si velint. » Commentaire de X.5.39.53 : « Universitas sicut est capitulum, populus, 
gens et hujusmodi nomina sunt juris et non personarum. »

18	 C’est Hostiensis (Henri de Suse, cardinal d’Ostie) qui, au livre 2, titulus pro herede de sa 
Summa rédigée autour de 1270, utilise pour la première fois l’expression persona ficta.



55

yves sassier   U
n aspect juridique de la « com

m
unauté du royaum

e »

collectivité à une personne unique 19. Mais dès le xiie siècle, certains glossateurs 
ont déjà, sans vraiment la formuler, intégré une telle notion lorsqu’ils font du 
peuple une universitas dotée d’une fonction, dotée d’un officium, c’est-à-dire 
d’une tâche obligée, qui est, comme le souligne un petit traité anonyme intitulé 
De aequitate, de veiller et prendre soin des individus qui la composent 20 ; et 
l’auteur anonyme ajoutait : « de cela il découle ce fait qu’il [le peuple] fait les 
lois, et qu’une fois celles-ci faites, il les interprète et les explique » 21.

Dans ce passage, le peuple n’a rien de passif, car il est considéré comme 
détenteur du droit de se donner ses propres lois, c’est-à-dire de créer les règles 
qu’il devra imposer à la totalité des individus qui le composent. Chez Géraud 
le Provençal, auteur vers 1130 d’une somme sur le Code, la Summa codicis 
Trecensis, le droit de prescrire peut s’exercer par l’intermédiaire de celui « cui a 
populo hoc permissum est » (« celui à qui cela [c’est-à-dire la potestas precipiendi, le 
pouvoir d’émettre des règles, de faire les lois] a été autorisé par le peuple ») : « les 
princes », ajoutera Géraud, « ont cette faculté d’émettre des règles » 22. 

Voilà deux textes du xiie siècle, dont un au moins semble bien être de la 
première moitié du siècle, qui, de prime abord (en s’appuyant implicitement 
sur des textes extraits du Digeste que l’on verra dans un instant et qui viennent 

19	 Bartole est le premier romaniste à utiliser l’expression persona ficta (Révigny et Belleperche 
utilisaient l’expression persona repraesentata) dans son Commentaire sur Digeste 45.3.26. 
Autre passage-clé dans son commentaire de Digeste 48.19.16 : « Si quidem loquamur 
realiter vere et proprie, nihil aliud est universitas scholarium quam scholares. Sed secundum 
fictionem juris […] universitas representat unam personam que est aliud a scholaribus, seu ab 
hominibus universitatis. Et sic aliud est universitas quam persone qui faciunt universitatem, 
secundum juris fictionem, quia est quedam persona representata. »

20	 Éd. par Hermann Fitting (qui en attribuait la paternité à Irnerius) en appendice au 
traité Quaestiones de iuris subtilitatibus, dans Festschriften der vier Fakultäten zum 
zweihundertjährigen Jubiläum der vereinigten Friedrichs- Universität Halle-Wittenberg, 
Halle, Buchdruckerei des Waisenhauses, 1894, p. 88 et suiv. Cité par Francesco Calasso, 
I glossatori e la teoria della sovranita…, op. cit., p. 94. Francesco Calasso ne distingue pas 
cette œuvre des Quaestiones. Sur les Quaestiones, qui ont été rééditées par une disciple de 
Calasso, Ginevra Zanetti (Firenze, 1958) et leur auteur dont l’identité reste très débattue, 
voir, en dernier lieu, André Gouron, qui suggère avec quelques arguments intéressants de 
les attribuer à un Français, Albéric de Monte, et propose une datation postérieure à 1159 et 
antérieure à 1168 : « Les Quaestiones de juris subtilitatibus, une œuvre du maître parisien 
Albéric » Revue historique, 618, 2001, p. 343-362.

21	 « Universitas, id est populus, hoc habet officium singulis scilicet hominibus quasi membris 
providere. Hinc descendit hoc ut legem condat, conditam interpretetur et aperiat, quoniam 
lege prefinitur quod unusquisque sequi vel quid debeat declinare. »

22	 Summa Trecensis, I, 14 de legibus et constitutionibus, § 3, éd. Hermann Fitting, Summa 
codicis des Irnerius, Berlin, J. Guttentag, 1894, p. 16 (l’attribution à Irnerius fait l’objet de 
critiques quasi unanimes et André Gouron a naguère proposé, avec de solides arguments, 
le nom du légiste provençal Géraud ; « L’auteur et la patrie de la Summa Trecensis », Jus 
commune, 12, 1984, p. 1-38, article réimprimé dans Études sur la diffusion des doctrines 
juridiques médiévales, op. cit., III) : « Is quidem auctoritatem legis condendae habet qui 
potestatem precipiendi habet. Ergo populus romanus, ille immo cui a populo hoc permissum 
est : principes enim hanc facultatem habent. Nam populo seu principi hoc officium imminet 
ut singulis hominibus provideant ut filiis propriis seu membris. »



56

des deux jurisconsultes Ulpien et Julien) semblent bien admettre la notion 
d’une universitas possédant capacité juridique, celle de conduire son existence 
par une série de décisions exprimant sa volonté propre, celle d’émettre des 
règles ou de permettre à un magistrat de les émettre. Ainsi commence à se 
dessiner, chez certains romanistes du xiie siècle, une doctrine du peuple source 
ab initio de tout pouvoir, et aussi une doctrine de sa représentation : le prince 
agit vice populi, il est son vicarius, son procurator, son représentant, écrivent 
ainsi les glossateurs 23.

Mais aussitôt se pose, bien sûr, la question de la nature et de la portée de cette 
représentation, et le point de vue des glossateurs ne tarde pas à diverger. Dès le 
début du xiie siècle, Irnerius, le premier grand commentateur bolonais, tend 
à mettre l’accent sur la portée absolutiste d’une phrase qu’il trouve au Digeste 
et qui est le « quod principi placuit legis habet vigorem » d’Ulpien (D. 1.4.1). 
Il donne en effet une interprétation absolutiste de l’explication qu’a aussitôt 
fournie Ulpien lui-même de cette affirmation, explication qui fait du peuple la 
source du pouvoir de l’empereur et dont je rappelle ici la teneur : le placuit, la 
volonté de l’empereur, a la même force que la loi parce que le peuple, par la lex 
regia (la loi d’investiture du prince), lui a transmis tout son imperium et toute 
sa potestas 24. Bien sûr, Irnerius connaît aussi un autre passage situé au Digeste, 
émanant d’un des plus remarquables jurisconsultes de l’époque d’Hadrien et 
des Antonins, Salvius Julianus (D. 1.3.32.1). Ce passage est consacré à l’autorité 
de l’ancienne coutume, et il fait aussi du peuple, sinon le véritable initiateur 
des lois, tout au moins un acteur capable de les « recevoir », c’est-à-dire de les 
« approuver », et de juger de l’opportunité de leur maintien : « les lois elles-
mêmes », a écrit Julien, « n’ont pas d’autre raison de nous contraindre que le fait 
d’avoir été reçues par un jugement [judicium] du peuple ». Et Julien ajoutait : 
« c’est à juste titre que les règles de droit que le peuple a approuvées sans aucun 
écrit contraindront la communauté toute entière : qu’importe en effet si le 
peuple déclare [declaret] sa volonté par le suffrage, ou par des faits et actes ? C’est 
pourquoi il a été très justement admis que les lois puissent être abrogées non 
seulement par le suffrage du législateur, mais encore du tacite consentement 
de tous, par désuétude » 25. Pour que soit bien comprise la façon dont Irnerius 

23	 Textes cités par Ennio Cortese, La norma giuridica, op. cit., t. II, p. 174, n. 8, la citation du 
Glossateur Rogerius d’après un manuscrit de la BnF, Paris, lat. 4536, fol. 17, montrant le 
gouvernant agissant « tanquam ipsius universitatis – id est populi – ministro vicarioque ». 
Voir aussi Hugolinus (début xiiie siècle), Distinctiones, 148, 34, soulignant (nous reviendrons 
sur ce texte) que l’empereur est le procurator ad hoc (dans l’exercice de l’omne jus) du 
peuple.

24	 D.1.4.1 : « Quod principi placuit legis habet vigorem, utpote cum lege regia quae de imperio 
ejus lata est populus ei et in eum omne suum imperium et potestatem conferat. »

25	 D.1.3.32.1 : « Inveterata consuetudo pro lege non immerito custoditur, et hoc est ius quod 
dicitur moribus constitutum. Nam cum ipsae leges nulla alia ex causa nos teneant, quam 



57

yves sassier   U
n aspect juridique de la « com

m
unauté du royaum

e »

interprète cette apparente contradiction entre Ulpien mettant l’accent, dans 
la première partie de sa phrase, sur le pouvoir de faire les lois du prince, et 
Julien mettant l’accent sur celui du peuple comme source du droit, rappelons 
cette tendance des intellectuels du xiie siècle à ne pas choisir entre deux textes 
divergents, mais plutôt à s’efforcer de les concilier : pour Irnerius, il convient 
de mettre en « concordia » les textes favorables à la toute puissance législative 
du prince ainsi qu’à l’exclusivité de son rôle en ce domaine – le quod principi 
placuit d’Ulpien, la constitution Tanta de Justinien 26 et d’autres, comme la 
constitution du même empereur (C. 1.14.11) rappelant que le prince seul est à 
la fois législateur et interprète des lois – et ceux qui ne le sont pas. Irnerius tente 
cette conciliation en se référant à l’histoire romaine. La position du jurisconsulte 
Julien sur la réception des lois par judicium du peuple et sur leur désuétude par 
le non-usage (par tacite consentement du peuple) doit, dit-il, être ramenée à 
des temps « durant lesquels le peuple avait le pouvoir de faire les lois », c’est-
à-dire à l’époque républicaine : en ces temps-là, précise Irnerius, « les lois, par 
tacite consentement, étaient abrogées par la coutume ». En revanche, à partir 
de l’Empire, c’est l’affirmation d’Ulpien et son explication par la lex regia qui 
s’impose : l’acte d’investiture d’un nouvel empereur vaut abandon par le peuple 
de son pouvoir de faire la loi (comme d’ailleurs de la défaire) au profit exclusif 
du prince. Pour Irnerius, cet abandon semble bien être définitif et irrémissible 
au point qu’il en est toujours ainsi à son époque (hodie, aujourd’hui, précise-
t-il), où la position de Julien lui semble donc être tout aussi anachronique 
qu’elle pouvait l’être au temps du Haut et du Bas Empire 27.

quod iudicio populi receptae sunt, merito et ea, quae sine ullo scripto populus probavit, 
tenebunt omnes : nam quid interest suffragio populus voluntatem suam declaret an rebus 
ipsis et factis ? quare rectissime etiam illud receptum est, ut leges non solum suffragio legis 
latoris, sed etiam tacito consensu omnium per desuetudinem abrogentur. »

26	 Cette constitution Tanta, 2e préface au Digeste est l’occasion pour Justinien de préciser et 
d’affirmer le rôle du prince dans la confection des lois. La création du droit humain, constate-
t-il, évolue toujours à l’infini de sorte qu’il n’existe rien du droit ainsi créé « qui puisse 
demeurer perpétuellement » ; des difficultés surgiront donc immanquablement « qui ne sont 
pas prévues par les lois actuelles » (§ 18). Le rôle du prince, ajoute Justinien, est « de corriger, 
d’ordonner, de soumettre toutes les situations nouvelles à des solutions convenables ». Il 
n’appartient « qu’à l’empereur de faire des lois et de les interpréter », écrit-il plus loin, faisant 
interdiction au juge, comme à tout juriste, de remplir cette fonction d’interprétation (§ 21).

27	 Texte publié dans Friedrich Carl von Savigny, Geschichte des Römischen Rechts im Mittelalter, 
2e éd., Heidelberg, J. C. B. Mohr, 1834-1851, 7 vol., t. IV, Glossen des Irnerius, p. 459. Citation 
de Francesco Calasso, I glossatori e la teoria della sovranita, op. cit., p. 92 : « Loquitur haec 
lex secundum sua tempora, quibus populus habebat potestatem condendi leges, ideo tacito 
consensu omnium per consuetudinem abrogabantur. Sed quia hodie potestas translata est 
in imperatorem, nihil faceret desuetudo populi. » Sur la lex regia, Henri Morel, « La place de 
la Lex regia dans l’histoire des idées politiques », dans Études offertes à Jean Macqueron, 
Aix-en-Provence, Faculté de droit et des sciences économiques, 1970, p. 545-555, et Berardo 
Pio, « Considerazioni sulla “lex regia de imperio” (secoli XI-XIII) », dans Berardo Pio (dir.), 
Scritti di storia medievale offerti a Maria Consiglia De Matteis, Spoleto, Fondazione CISAM, 
2011, p. 573-599.



58

Cette notion d’abandon irrémissible est essentielle, car, dans ses effets 
juridiques, elle équivaut à l’absence de toute idée de délégation : le peuple a 
transféré au prince, et non délégué, son pouvoir originel d’établir et d’abroger la 
loi. Il a, dirait-on aujourd’hui, renoncé au profit du prince à sa « souveraineté » 
et cet abandon est considéré comme définitif, même si demeure chez Irnerius 
et ceux qui adopteront sa thèse une idée essentielle qui est celle de l’origine 
populaire du pouvoir, cette origine première qui fait du prince un « vicaire », 
un « ministre » du peuple qu’il représente, mais qu’il représente comme un 
tuteur représente un mineur : s’il n’y a pas délégation d’un peuple demeuré 
majeur, du moins y a-t-il représentation d’un peuple réduit par son abandon à 
l’état de mineur. 

Voilà quelle est en substance la position d’Irnerius. Puis la discussion se 
poursuivra sans doute tout au long du xiie siècle, en tout cas s’amplifiera au 
cours du xiiie siècle, moins, d’ailleurs, directement autour de la question, qui 
nous intéresse ici, de la primauté du peuple sur le prince et de la délégation, qu’à 
l’occasion d’une réflexion, celle qu’avait entamée Irnerius lui même et qui l’avait 
conduit à la position que l’on vient de voir, sur la hiérarchie entre la coutume, 
considérée comme émanant du peuple, et la loi émanant du prince : dès le 
milieu du xiie siècle, des voix s’élèvent, s’appuyant sur la notion d’universitas 
évoquée plus haut, pour formuler l’idée assez vague d’une permission donnée 
par le peuple au prince (nous avons déjà vu à ce propos le passage de la Summa 
Trecensis) 28, où pour exprimer cette autre idée, au début du xiiie siècle, que 
le peuple, lorsqu’il transmet son pouvoir au prince, ne s’en démet pas, mais 
le concède 29, c’est à dire en autorise l’usage : c’est la thèse défendue par 
Azon 30, qui entend aussi, comme l’a fait un peu plus tôt son maître Joannes 
Bassianus 31, valoriser la position de l’universitas face à son prince : si l’empereur 
est, souligne-t-il, d’une puissance plus grande qu’un particulier, il ne l’est pas 
plus que l’ensemble de son peuple. Et c’est aussi celle défendue, vers le même 
temps, par un autre romaniste nommé Hugolinus qui fait de l’empereur un 

28	 Supra n. 21 et texte correspondant.
29	 Appliquer, comme vont le faire certains glossateurs, la notion de concession au jus condendi 

legem du prince trouve sa justification dans la teneur d’une constitution de Justinien intégrée 
au Code (1.14.11) : « Si enim in presenti leges condere soli imperatori concessum est, et legis 
interpretari solo dignum imperium esse oportet. »

30	 Azon, Summa codicis, I. 14. 8 : « A populo autem romano forte et hodie potest condi lex, ut ex 
predicta definitione legis patet, licet dicatur potestas translata in principem […] Dicitue enim 
translata, id est concessa, non quod populus omnino a se abdicaverit eam […] Nam et olim 
transtulerat, sed tamen postea revocavit… » Id., Lectura in Cod., 8. 52. 2 : « Non est majoris 
potestatis imperator quam totus populus, sed quam quilibet de populo. » Texte commenté 
par Ennio Cortese, La norma giuridica, op. cit., t. II, p. 182. Voir aussi Brian Tierney, Religion, 
Law and the Growth of Constitutional Thought, op. cit., p. 78 et Magnus Ryan, « Political 
thought », art. cit., p. 426.

31	 Magnus Ryan, « Political thought », art. cit., p. 425-426.



59

yves sassier   U
n aspect juridique de la « com

m
unauté du royaum

e »

« procurator ad hoc » 32, c’est-à-dire le mandataire du peuple, désigné par lui en 
vue d’un objet déterminé, qui est ici l’exercice de l’imperium. Il paraît logique 
qu’en qualifiant ainsi l’empereur, Hugolinus ait voulu lui appliquer le régime 
du mandat en droit romain, et l’un des points forts de cette institution est la 
réalité d’une responsabilité du mandataire (indiféremment appelé mandatarius 
et procurator au livre 17, titre 1 du Digeste) à l’égard de son mandant, assortie 
d’une sanction qui, en droit romain, allait jusqu’à l’extinction du mandat par la 
volonté du mandant. Hugolinus est certes assez vague dans sa façon d’exprimer 
ses vues : « il est certain, s’est-il borné à dire, que le peuple ne transmet pas 
au prince le pouvoir au point qu’il ne reste pas en lui [le peuple], mais l’a 
constitué comme un procurateur [mandataire] en vue d’une fin précise [had 
hoc] » ; mais d’autres seront beaucoup plus explicites. Odofredus, vers le milieu 
du xiiie siècle, reprend les idées d’Azon pour affirmer, en se situant non pas dans 
la Rome antique, mais à son époque, la souveraineté législative du peuple 33. 
Accursius, le plus célèbre des disciples d’Azon, auteur de la Glossa ordinaria 
sur la compilation justinienne, reprend aussi les conclusions de son maître et 
souligne que le peuple romain pouvait reprendre ce qu’il avait concédé 34.

Vers la fin du xiiie siècle, l’un des grands juristes français de l’Université 
d’Orléans, Jacques de Révigny, expose la même doctrine de façon plus nette 
encore dans sa Lectura super codice. Commentant C.1.14.12, où Justinien 
proclame que l’empereur, le seul à qui fut « concédé » le droit de faire les 
lois, détient aussi l’exclusivité de leur interprétation 35, Révigny insiste sur la 
différence entre concession et transfert (« concessit, non transtulit », écrit-il en 
désignant le peuple comme sujet des deux verbes) : de même, ajoute-t-il, que 
le juge déléguant sa juridiction « a se non abdicat », de même le peuple romain 
concéda à l’empereur la puissance de l’Empire sans y renoncer (« sed a se non 
abdicavit »). Et Révigny de tirer de la notion de délégation qu’introduit cette 

32	 Hugolinus, Distinctiones, 148, 34 : « Secundum Placentinum per consuetudinem nunquam 
legi scriptae derogatur, et quod dicitur Dig. [allusion à l’opinion de Salvius Julianus en 
D.1.3.32] intelligendum est secundum vetera jura, quum populus habebat plenam potestatem 
condendi jura ; sed postquam transtulit omne jus in imperatorem, non potuit. Sed certe non 
transtulit sic, ut non remaneret apud eum, sed constituit eum quasi procuratorem ad hoc. »

33	 Odofredus, Comm. In Digest. 1.3.32 : « Nam populus bene potest hodie legem condere 
sicut olim poterat […] Item non obstat quod alibi dicitur quod populus omne imperium legis 
condere trantulit in principem. […] Quia intelligo transtulit id est concessit, non tamen a se 
abdicando. » Voir, sur ce commentateur, l’analyse de Magnus Ryan, « Political thought », 
art. cit., p. 426-427.

34	 Glose ordinaire sur le Digestum vetus, D.1.3.9. Ennio Cortese, La norma giuridica, op. cit., 
t. II, p. 175 et 183 ; Magnus Ryan, « Political thought », art. cit., p. 426. 

35	 Jacques de Révigny [Jacobus de Ravanis], Lectura super codice, Parhisiis, apud Galleotum du 
Pre, 1519 (attribuée à tort par cet éditeur à Pierre de Belleperche, comme l’ont bien montré les 
travaux de Eduard Maurits Meijers), fol. 37v. Un résumé rapide de son argumentaire figure 
dans Brian Tierney, Religion, Law and the Growth of Constitutional Thought, op. cit., p. 80.



60

comparaison la conclusion suivante : si l’empereur agissait mal, le peuple pourrait 
le révoquer (« si imperator male egerit posset populus eum revocare »). Enfin, 
Révigny souligne que le peuple ne pourrait, même s’il le voulait, abandonner sa 
potestas ; celui qui s’est vu confier, dit-il en substance, sa puissance et juridiction 
ne peut l’abdiquer qu’entre les mains de son supérieur. Or « le peuple n’a pas de 
supérieur ; il est vrai que l’empereur est supérieur à n’importe quel individu du 
peuple, mais il n’est pas supérieur au peuple 36 ». Nous verrons au siècle suivant 
Nicole Oresme, qui n’est pas juriste de formation, reprendre cette dernière idée 
dans son Traité des monnaies 37. C’est bien en somme une doctrine de la pleine 
« souveraineté » du peuple qu’émet ici, sans utiliser le mot qui demeure encore 
l’apanage des juristes coutumiers, le légiste orléanais. 

L’on voit bien à quel point la réflexion de certains juristes sur l’origine 
populaire du pouvoir princier, sur la supériorité du peuple sur le prince et sur 
l’affirmation de cette idée de mandat reçu du peuple, est en phase avec celle 
de certains politistes du début du xive siècle que leur savoir, issu d’une longue 
fréquentation des écrits d’Aristote, fonde à défendre l’idée d’un pouvoir princier 
limité, contrôlé et révocable, d’un pouvoir sans doute d’exercice monarchique, 
mais d’essence populaire. Une telle théorie émergera sous la plume de Marsile 
de Padoue 38, relayée par d’autres, notamment en France au temps de Jean II 
le Bon, avec Nicole Oresme dans son Traité des monnaies ; dans son Defensor 
pacis, Marsile est très proche, peut-être les connaît-il aussi, des leçons de 

36	 Les passages principaux du commentaire sur C.1.14.12 : « Sicut est in judice delegante quod 
jurisdictionem suam a se non abdicat, populus romanus concessit imperatori potestatem 
imperii, sed a se non abdicavit […]. Si imperator male egerit posset populus eum revocare 
unde dicit inde debet esse cura privatio […] Item sic fecit alius populus romanus : dedit 
potestatem suam decemviris, illi viri male se habuerunt, opprimabant subjectos. Voluit 
populus quod resignaret et resignaverunt […] Item esto quod populus voluisset a se abdicare 
non potuit. Nam potestatem vel jurisdictionem sibi commissa non potest abdicare quis a se 
nisi in manu superioris. Populus non habet superiorem. Verum est quod imperator superior 
est quolibet de populo sed non est superior populo. »

37	 Traité des monnaies, chap. 25 : « Mais le roy et bon prince est tellement attrempé qu’il est 
voirement le plus puissant de tous ses sujets, et toutefoiz il est ou milieu d’eulx, constitué 
le moindre entre icelle communaulté d’euvres et forces ». Le texte latin du traité est 
plus significatif de l’identité de vue entre Nicole Oresme, Azon et Révigny : « Regis vero 
temperentia est tali moderamine temperata quod ipse est major atque potentior quam 
aliquis ejus subditus, et tamen ipsa communitate inferior viribus et opibus et sic in medio 
constitutus. » Dans son commentaire sur les Politiques d’Aristote, Nicole Oresme évoque 
sans la nommer la lex regia et souligne que le peuple romain s’est asservi lui-même, et 
est revenu à l’état bestial en abdiquant sa propre puissance entre les mains d’un prince. 
Voir sur ce point Sylvain Piron, « Nicole Oresme : violence, langage et raison politique », 
Document de travail, Institut universitaire européen, Florence (Working paper HEC, 97/1, 
1997, halshs-00489554, p. 25 et N. 143-144).

38	 Sur Marsile de Padoue, Jeannine Quillet, La Philosophie politique de Marsile de Padoue, 
Paris, Vrin, 1970 ; ead. « Universitas populi et représentation au xive siècle », Miscellanea 
Medievalia, 8, 1971, p. 186-201 ; Cary Nederman, Community and Consent: The Secular 
Political Theory of Marsigli of Padoua’s Defensor Pacis, Lanham (MD), Rownan and Littlefield, 
1995.



61

yves sassier   U
n aspect juridique de la « com

m
unauté du royaum

e »

Jacques de Révigny et des quelques romanistes partisans d’un droit originel et 
irrévocable du peuple lorsqu’il vient affirmer que la source du pouvoir réside 
« dans l’universalité des citoyens [universitas civium] ou la majeure et meilleure 
part de celle-ci [la valentior pars : ce sont ici les thèses des aristotéliciens et des 
canonistes sur la majorité qualitative qu’il suit, plutôt que la règle romaine sur 
la majorité purement quantitative 39] exprimant son choix et sa volonté au sein 
de l’assemblée générale des citoyens ». Seul détenteur de l’autorité, le peuple a 
seul le pouvoir de la déléguer comme d’en contrôler – ou d’en destituer – le 
dépositaire, seul le pouvoir aussi de faire la loi humaine dont la définition, telle 
que la donne Marsile, est significative : « la loi est précepte de l’universalité 
des citoyens ou de sa valentior pars », et le prince a pour rôle de (et a aussi 
seule qualité pour) la faire respecter. La tâche du prince est de garantir la force 
coactive de la loi, ce qui signifie que le prince, à moins bien sûr que le peuple 
lui ait délégué la fonction de legem condere, n’est qu’un exécutant de la loi…

Telle est, amorcée dès le xiie siècle, l’une des deux grandes orientations du débat 
entre romanistes sur l’origine du pouvoir du prince, dont on comprend qu’elle 
constitue un maillon de cette longue chaîne qui conduira vers l’émergence 
d’une pensée démocratique. Orientation dans laquelle la royauté apparaît 
comme une magistrature déléguée par le peuple et toujours inférieure à lui, le 
peuple conservant sa plénitude de puissance, et comme une royauté tempérée 
par le nécessaire dialogue qui doit s’instaurer entre elle et la communauté de 
son royaume. 

Mais cette orientation, née chez certains glossateurs comme Azon, et 
soutenue par Jacques de Révigny et quelques autres, est loin d’être celle de 
tous les romanistes du Moyen Âge : nombre d’entre eux, et parmi les plus 
grands, ne la soutiendront pas, s’en tenant à la thèse de l’abandon irrémissible 
de sa souveraineté par le peuple. J’évoquerai simplement ici, pour le xiie siècle, 
Rogerius, l’un des quatre doctores Bolognenses du milieu du siècle, qui se borne à 
constater la perte de puissance du peuple au profit de l’empereur 40, et Placentin 
qui, dans un passage de sa Somme sur les Institutes, discute la question des valeurs 
respectives de la coutume émanant du peuple et de la loi émanant du prince : il 
s’efforce, non de contredire, mais de minimiser la phrase de Julien constatant 
que les lois peuvent être abrogées « tacito consensu omnium per desuetudinem » 41. 

39	 Sur cette notion de valentior pars, Jeannine Quillet, « Universitas populi et représentation au 
xive siècle », art. cit., p. 191 et suiv.

40	 Rogerius, Summa codicis, éd. G. B. Palmerio, dans Scripta anecdota glossatorum…, éd. cit., 
t. I/2, p. 56 : « Olim populus habuit potestatem, vel cui populus concedebat, nunc solus 
imperator vel cui imperator concedit… ». Ennio Cortese, La norma giuridica, op. cit., t. II, 
p. 174-175 et n. 11.

41	 Placentin, Summa Institutionum, 1, 2 : « Nam populus in principem transferendo communem 
potestatem, nullam sibi reservavit, ergo leges scriptas condendi, interpretandi, abrogandi. »



62

Il reprend et fait siennes les conclusions d’Irnerius que nous avons vues plus 
haut: « En tranférant au prince sa commune puissance, dit-il, le peuple ne s’en 
est rien réservé, et notamment pas la puissance d’établir, d’interpréter, d’abroger 
la loi ». Bien sûr, note-t-il en substance, il y a cette phrase qui affirme (il fait ici 
allusion, en la paraphrasant, aux développements de Julien exposés plus haut) 
que « les lois sont abrogées par les mœurs » ; mais cette phrase n’est pas un 
obstacle 42. Placentin, ici, ne cherche pas à contredire Julien : on ne contredit 
pas un passage du corpus de Justinien sans risquer d’affaiblir la cohérence de 
l’ensemble dont fait partie ce passage. Il s’efforce simplement d’interpréter ce 
texte pour le mettre en concordance avec la toute puissance du prince : par le 
mot lois, il faut entendre « les lois non-écrites ». Rappelons-nous ce qu’avait 
écrit Julien : « qu’importe, si le peuple déclare sa volonté par le suffrage, ou 
par des faits et gestes ». Puisqu’il n’y a pas de différence entre une loi émanant 
du peuple et une règle issue de la pratique courante de ce même peuple, rien 
n’interdit, aux yeux de Placentin, d’appeler loi, en la qualifiant de « non-écrite », 
ce qui vient non du suffrage, mais de la pratique répétée du peuple : la phrase 
de Julien retrouve alors sa cohérence avec l’idée d’un abandon irrémissible de 
sa puissance par le peuple, puisqu’elle ne soumet pas explicitement la loi du 
prince à la coutume. 

Dernier argument de Placentin en faveur de l’abandon irrémissible : ce que 
disent les Institutes de Justinien au livre 1, titre 2, alinéa 4 : « Lex est quod populus 
romanus senatorio interrogante magistratu, veluti consule, constituebat » (« La 
loi est ce que le peuple romain ordonnait sur l’interrogation d’un magistrat 
sénatorial, tel que le consul »). Par une sorte de sous-entendu, Placentin attire 
l’attention sur le fait que, si les rédacteurs des Institutes ont mis l’imparfait 
au verbe constituere, c’est bien parce que cette situation a disparu, et que les 
rédacteurs savaient « qu’aujourd’hui (c’est-à-dire au temps de l’empereur 
Justinien) le peuple n’institue ni ne destitue (ne crée ni n’abroge la loi) » 43. 

Ce sont ces thèses d’Irnerius et de Placentin que, malgré Azon et Jacques de 
Revigny au xiiie siècle, reprendront et soutiendront au siècle suivant les plus 
grands commentateurs : Bartole et Balde qui, tout en constatant l’existence de 
facto d’ensembles politiques dans lesquels les peuples n’ont pas de supérieurs 
et sont donc maîtres des lois, estimeront l’un et l’autre que la translatio imperii 

42	 « Nec obstat quod in ff. de jure [le développement de Julien, Dig.1.3.32] dicitur leges moribus 
abrogari, sic enim intelligo leges non scriptas contrariis legibus non scriptis, id est moribus, 
tolli. » Se fondant sur un principe formulé au code (8.52.2) qu’il a auparavant rappelé et qui 
veut que le droit non écrit ne puisse abroger le droit écrit, il conclut donc que Salvius Julianus, 
pour ne pas se mettre en contradiction avec ce principe, n’a pu que parler du droit non écrit, 
c’est à dire de la coutume.

43	 « Lex est quod populus universus constituerat, acsi diceret : hodie non constituit nec 
destituit. »



63

yves sassier   U
n aspect juridique de la « com

m
unauté du royaum

e »

a ôté au peuple de l’empire tout pouvoir – de façon révocable aux origines, 
mais irrevocable avec le temps pour Bartole, de façon irrévocable dès l’origine 
pour Balde 44 – et que par conséquent le pouvoir du prince est sans limites 
humaines sous réserve, bien sûr, qu’il ne se comporte pas en tyran. Mais ce 
qui est surtout intéressant, c’est l’apport des Bolonais du xive siècle à la thèse 
qui deviendra celle de l’absolutisme en France, celle de la monarchie de droit 
divin : certains commentateurs, comme Cynus de Pistoia 45, admettront que, 
certes, le prince est créé par la lex regia, mais avec la permission divine, et que, 
si l’empereur est a populo, si l’empereur procède du peuple, l’imperium (la 
fonction impériale) auquel il préside est divin, c’est-à-dire procède de Dieu 
(« dico quod imperator a populo est, sed imperium, cujus presidatu imperator 
dicitur, dicimus a Deo »). D’autres comme Balde, s’inspirant d’une thèse déjà 
émise vers le milieu du xiiie siècle par Accursus – thèse d’après laquelle le peuple, 
lorsqu’il élisait l’empereur, agissait « Dei dispositione 46 » – déclarent que la lex de 
imperio a été promulguée « nutu divino », par la volonté divine, ce qui signifie 
que l’imperium procède immédiatement de Dieu 47. Ici on appuie bien sûr sur 
ce postulat primordial, maintes fois répété depuis saint Paul, du pouvoir venant 
de Dieu, postulat dont on trouve des applications chez Justinien lui-même, 
dans la constitution Bene a Zenone comme dans cette novelle où il déclare que 
l’empereur a été envoyé par Dieu aux hommes comme loi vivante ; postulat 
que ne saurait, aux yeux des spécialistes du droit romain, remettre en cause 
la considération de l’existence d’un transfert de pouvoir du peuple au prince. 
Cette idée était déjà présente chez un glossateur du xiie siècle, puisque Jean 
Bassien, disciple de Bulgarus, avait présenté le prince comme constitué sur 
terre par Dieu comme son procurator, chargé de fournir à l’humanité des lois 
conformes à la justice et répondant aux nécessités contingentes 48.

44	 Voir les travaux de Joseph Canning, notamment sa contribution à James Henderson Burns, 
Histoire des idées politiques au Moyen Âge, trad. française, Paris, PUF, 1993, p. 345, ainsi que 
The Political Thought of Baldus de Ubaldis, Cambridge, Cambridge University Press, 2003.

45	 Cino da Pistoia, Commentaire sur D.1.4.3 : In digesti veteris libros, commentaria doctissima, 
Francoforti, Impensis S. Feyerabendt, 1578, fol. 8r : « Ab ipso Deo (imperator) immediate 
procedit, unde inter imperatorem et deum non est ponere medium…nec constat quod dicitur 
supra (D.1.4.1) quod lege regia dicitur princeps creatus, quia hoc est permissione divina… 
nec est absurdum quod sic a populoet a deo, tanquam ab agente universali… et solutio vel 
melius dico quod imperator a populo est, sed imperium cujus praesidatu imperator dicitur, 
dicimus a deo. »

46	 Accursius (ad nov. 73, praefatio) : « sed deus constituit (imperatorem) permittendo, et 
populus dei dispositione. » Voir Ennio Cortese, La norma giuridica, op. cit., t. II, p. 200-202. 

47	 Balde, Commentaires de C.1.14.4, et de C.7.37.3 (Constitution Bene a Zenone dans laquelle 
l’empereur déclare que « nutu divino imperiales suscepimus infulas »), et l’analyse de ces 
textes par Joseph Canning, The Political Thought of Baldus de Ubaldis, op. cit., p. 26. 

48	 Ennio Cortese, La norma giuridica, op. cit., t. II, p. 199-201.



64

Mais revenons à cette idée selon laquelle l’élection par le peuple est élection 
divine. Ce qui vient du peuple vient de Dieu « tanquam ab agente universali », 
dit une formule de Cynus de Pistoia signifiant que Dieu est le véritable auteur 
de tout acte : en somme, le pouvoir impérial est d’essence divine, et l’élection 
se borne à désigner, sous l’autorité de Dieu, une personne physique destinée 
à occuper cette fonction d’essence divine. Ces développements doivent être 
bien sûr compris dans un contexte : celui d’un Empire qui est, au xiiie et au 
xive siècle, une monarchie élective. Et une monarchie élective qui fait alors face 
à cette vieille revendication pontificale selon laquelle c’est le pape et lui seul 
qui fait les empereurs et peut les défaire. Ces analyses sont donc aussi dirigées 
contre la papauté. Mais retenons, s’agissant de la relation triangulaire entre 
Dieu, le prince et le peuple, que l’élection du prince est considérée par nombre 
de partisans de l’abandon irrémissible comme un acte du peuple accomplissant 
la volonté divine, non comme un acte autonome, un acte de libre volonté du 
peuple, ce qui justifie que l’on puisse nier tout rôle actif du peuple postérieur à 
cette désignation du prince et que l’on puisse effectivement reprendre purement 
et simplement les thèses d’Irnerius et de Placentin sur l’abandon irrémissible de 
sa puissance par le peuple au prince. 

Donc, d’un côté, délégation de pouvoir donnée par le peuple et responsabilité 
du prince devant le peuple, le quod principi placuit s’exerçant sous le contrôle de 
celui-ci : le peuple serait, dans les vœux des partisans de ce statut, juridiquement 
majeur, habilité à demander des comptes au prince et à le destituer. De 
l’autre, abandon irrémissible de ce pouvoir par le peuple, considéré comme 
perpétuellement mineur, le quod principi placuit ayant une portée absolue et 
se trouvant conforté par d’autres affirmations trouvées au corpus de Justinien, 
notamment par ce passage d’une constitution de Justinien affirmant que le 
prince tient les lois enfermées « in scrinio pectoris sui », « dans les archives de sa 
poitrine », source d’une théorie du prince versé dans la science du droit, mais 
aussi – thèse aux origines plus lointaines encore – du prince personnifiant la 
loi, nomos empsychos, ou lex animata. Telles sont, posées dès le xiie siècle par 
les premiers glossateurs et vues ici (sauf cette brève intrusion dans la pensée de 
Marsile de Padoue) du côté des seuls juristes et d’un point de vue purement 
théorique, les deux grandes thèses qui s’affronteront durant tout le Moyen Âge, 
dont on devine l’importance respective dans la marche des idées politiques 
et dans cette confrontation qui marquera la fin du Moyen Âge et les temps 
modernes entre, d’un côté les partisans d’une monarchie contractuelle et 
limitée, et de l’autre les tenants du droit divin et de l’absolutisme. 



com
m

unitas regni   Liste des abréviations

349

LISTE DES ABRÉVIATIONS

Actes de Pierre de Dreux Marjolaine Léimeillat, Les Actes de Pierre de Dreux, duc 
de Bretagne (1213-1237), Rennes, PUR, 2013.

BEC Bibliothèque de l’École des chartes.
CCR Calendar of Close Rolls, London, Public Record Office, 

coll. « PRO Texts and Calendars » 1892-.
CChR Calendar of Charter Rolls, London, Public Record 

Office, coll. « PRO Texts and Calendars », London, 
1903-1927, 6 vol. 

CFR Calendar of Fine Rolls, London, Public Record Office, 
coll. « PRO Texts and Calendars », 1911-1962, 22 vol. 

CIM Calendar of Inquisitions post mortem and other analogous 
documents, London, Public Record Office, coll. « PRO 
Texts and Calendars », 1904-.

CPR Calendar of Patent Rolls, London, Public Record 
Office, coll. « PRO Texts and Calendars », 1891-.

Complete Peerage Vicary Gibbs et al. (éd.), G. E. Cockayne, The Complete 
Peerage of England, Scotland, Ireland, Great Britain 
and the United Kingdom, London, St Catherine Press, 
1910-1959, 13 vol.

Grandes Chroniques de France Les Grandes Chroniques de France, éd. Jules Viard, Paris, 
Champion, coll. « Société de l’histoire de France », 
10 vol., 1920-1953

MGH Monumenta Germaniae Historica.
	 Const. Constitutiones et acta publica imperatorum et regum.
	 DD Diplomata regum et imperatorum Germaniae.
	 Dt. Chron. Deutsche Chroniken.
	 Dt. MA MGH Deutsches Mittelalter. Kritische Studientexte.
	 Epp. sel. Epistolae selectae in usum scholarum.
	 Leges Const. Constitutiones et acta publica imperatorum et regum.
	 Schriften Schriften der Monumenta Germaniae Historica.
	 SS Scriptores (in Folio).
	 SS rer. Germ. Scriptores rerum Germanicarum in usum scholarum.
	 SS rer. Germ. N.S. Scriptores rerum Germanicarum, Nova Series.
	 Staatsschriften Staatsschiften des späteren Mittelalters.
ODNB Oxford Dictionary of National Biography, Oxford, 

Oxford University Press, 2004-.



350

ORF  Ordonnances des rois de France de la troisième race, 
recueillies par ordre chronologique, éd.  Eusèbe 
de Laurière, 21 vol., Paris, Imprimerie royale et 
Imprimerie nationale, 1723-1849.

PL Patrologiae cursus completus, series latina, éd. Jean-Paul 
Migne, 222 vol., Paris, Garnier, 1844-1855.

RHGF Recueil des historiens des Gaules et de la France, 
éd. Dom Bouquet, nouv. éd., 24 vol., Paris, Imprimerie 
impériale et nationale, 1869-1904.

RS Rolls Series, London, Record Commission.
SHF Société de l’histoire de France.



com
m

unitas regni   Table des m
atières

351

TABLE DES MATIÈRES

Introduction........................................................................................................................................7

première partie
LA COMMUNITAS REGNI, APPROCHES TERMINOLOGIQUES, 

JURIDIQUES ET THÉORIQUES

À la recherche du mot communitas dans les sources narratives et diplomatiques 
des xie et xiie siècles
Michel Bur......................................................................................................................................... 17

Terra – populus – rex. La communauté du royaume vue de l’extérieur
Georg Jostkleigrewe......................................................................................................................... 31

Un aspect juridique de la « communauté du royaume » : la réflexion des 
romanistes du Moyen Âge sur la capacité, ou l’incapacité du peuple à contrôler 
le gouvernant
Yves Sassier...................................................................................................................................... 51

Les fondements de la communitas regni dans les questions quodlibétiques de 
la faculté de théologie de Paris à la fin du xiiie siècle
Lydwine Scordia...............................................................................................................................65

Aristotle and the Empire. Imperium, regnum, and communitas in Albert the Great 
and Engelbert of Admont
Karl Ubl..............................................................................................................................................83

La « communauté du royaume » en Angleterre, fin du xiie-début du xive siècle
Frédérique Lachaud.........................................................................................................................97

deuxième partie
LE ROI ET LES PRINCES

Les princes comme capita rei publice. Le royaume de Germanie aux xie et xiie siècles
Rolf Große.......................................................................................................................................123

Officiers du roi ou officiers du royaume ? Les grands offices de cour en Angleterre 
au xiiie et au début du xive siècle
Jörg Peltzer......................................................................................................................................137

 



352

Le baronnage français dans les récits de la bataille de Bouvines (1214‑1274) et 
dans la liturgie du sacre royal
Dominique Barthélemy..................................................................................................................159

Les guerres de Flandre dans le processus de formation de la communitas regni au 
travers des récits des chroniqueurs français (1214-première moitié du xive siècle)
Isabelle Guyot-Bachy..................................................................................................................... 181

Communitas regni et « relations internationales » (xie-xiiie siècle)
Jean-Marie Moeglin........................................................................................................................197

troisième partie
LA COMMUNAUTÉ RÉALISÉE

L’armorial Wijnbergen est-il un reflet de la communauté du royaume de France ?
Jean-Christophe Blanchard...........................................................................................................219

La Bretagne et la communitas regni sous le règne de Pierre de Dreux (1213‑1237)
Laurence Moal............................................................................................................................... 235

La communauté sans royaume dans l’Islande médiévale
Grégory Cattaneo.......................................................................................................................... 249

La création d’une communitas regni en Suède (xiiie‑xive siècles)
Corinne Péneau............................................................................................................................. 273

La communauté avant la communitas : les élites et le gouvernement royal en 
Écosse au xiiie siècle
Alice Taylor..................................................................................................................................... 299

« Communauté du royaume » et affirmation de la noblesse dans les pays tchèques 
(xiiie-xive siècles)
Éloïse Adde......................................................................................................................................319

Conclusions
Bruno Lemesle............................................................................................................................... 337

Liste des abréviations.................................................................................................................... 349

Table des matières..........................................................................................................................351


