DOMINIQUE BARTHELEMY, ISABELLE GUYOT-BACHY,
FREDERIQUE LACHAUD & JEAN-MARIE MOEGLIN (DIR.)

COMMUNITAS REGNI

La « communauté de royaume »

de la fin du x€ siecle au début du x1v* siecle
(Angleterre, Ecosse, France, Empire, Scandinavie)

S\.,

i
o ol Gty @mﬂ Sehiec .mﬁﬁ:&ﬁ
" pﬂ %Jraﬁl’camm;c«afmnpda ﬁ'g‘ igenfu’
-ﬂwm-‘g‘d-

s omliet Bucumog Himes a:-{m&
SL..,J..,I‘M svrma»n mFm.«) . Grc‘r\nqud‘& :
wuﬁﬂcw @w‘
] vhﬂtﬁ.l, cv'lpvﬂrwa ’uﬂrrma'“swﬂmf -
L G5 g F-fnb-ﬁ-rrz\rr 2
,,,ﬁﬁ:—.,"m-ﬁ??u e

7 i goall, aireSo8s confhy
ks

2 ‘e&n,:ﬁfw.,.rp.s.,.“.ﬂq.p,ywrﬁ S
mﬁ‘.-ni-b:.w.m-c...fx.ﬁ ol




»g@ CULTURES ET CIVILISATIONS MEDIEVALES N°72
e

COMMUNITAS REGNI

La « communauté de royaume »
de la fin du x° siecle au début du x1v° siecle
(Angleterre, Ecosse, France, Empire, Scandinavie)

Les historiens médiévistes hésitent 3 parler d’Etat ou de nation quand
ils évoquent les entités politiques du Moyen Age central ; quand il sagit
de désigner une entité politique correspondant a une province, le terme
royaume — parfois méme en I'absence d’un roi — est moins conflictuel.
Existait-il pour autant des communautés politiques spécifiques a I’échelle
des royaumes, des « communautés de royaume » ? Dailleurs, dans plusieurs
régions d’Occident, 'usage du syntagme communitas regni caractérisait
plutdt la terminologie des programmes politiques des mouvements
d’opposition au roi. Les contributions réunies dans ce volume prennent
toutefois appui sur cette notion pour proposer un questionnement
renouvelé des fondements politiques d’une partie de 'Occident médiéval
(Scandinavie, Empire, France, Angleterre et Ecosse, pays tchéques), afin
de comprendre ce qui en faisait la singularité.

Illustration : La déclaration d’Arbroath, 6 avril 1320, exemplaire dit de Tyninghame
© The History Collection/Alamy banque d’images

https://sup.sorbonne-universite.fr


https://sup.sorbonne-universite.fr

LES FONDEMENTS DE LA COMMUNITAS REGNI DANS LES QUESTIONS
QUODLIBETIQUES DE LA FACULTE DE THEOLOGIE DE PARIS...

Lydwine Scordia

ISBN: 979-10-231-5294-4



s
0

&

s T
Cultures et civilisations médiévales

collection dirigée par Jacques Verger et Dominique Boutet

Précédentes parutions

Créer. Créateurs, créations, créatures au Moyen Age
Florian Besson, Viviane Griveau-Genest & Julie Pilorget (dir.)

Expériences critiques. Approche bistoriographique
de quelques objets littéraires médiévaux
Véronique Dominguez-Guillaume & Elisabeth Gaucher-Rémond (dir.)

Le Manuscrit unique. Une singularité plurielle
Elodie Burle-Errecade & Valérie Gontero-Lauze (dir.)

Le Rayonnement de la cour des premiers Valois a I'époque d’Eustache Deschamps
Miren Lacassagne (dir.)

Ambedeus. Une forme de la relation a autre au Moyen /fge
Cécile Becchia, Marion Chaigne-Legouy et Letitia Tabard (dir.)

Epistolaire politique. 11. Authentiques et autographes
Bruno Dumézil & Laurent Vissiére (dir.)

Imja et name. Aux sources de anthropologie germanique, anglo-saxonne et slave

Olga Khallieva Boiché

Lire en extraits. Lecture et production des textes de I'Antiquité i la fin du Moyen Age
Sébastien Morlet (dir.)

Savoirs et fiction au Moyen Age et & la Renaissance
Dominique Boutet & Joélle Ducos (dir.)

Epz’:z‘olm’re politique. 1. Gouverner par les lettres
Bruno Dumézil & Laurent Vissiére (dir.)

Prédication et propagande au temps d’Edonard I11 Plantagenét
Catherine Royer-Hemet

Intus et foris. Une catégorie de la pensée médiévale?

Manuel Guay, Marie-Pascale Halary & Patrick Moran (dir.)

Wenceslas de Bohéme. Un prince au carrefour de ’Europe
Jana Fantysovd-Matéjkova

LEnluminure et le sacré. Irlande et Grande Bretagne, viF-vir siécles
Dominique Barbet-Massin


https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales

Dominique Barthélemy, Isabelle Guyot-Bachy,
Frédérique Lachaud & Jean-Marie Moeglin (dir.)

Communitas regni

La « communauté de royaume »
de la fin du x¢ siécle au début du
x1v© siecle (Angleterre, Ecosse, France,
Empire, Scandinavie)

SORBONNE UNIVERSITE PRESSES
Paris


https://sup.sorbonne-universite.fr

Ouvrage publié avec le concours de Sorbonne Université et de I'Institut universitaire de France

Sorbonne Université Presses est un service général
de la faculté des Lettres de Sorbonne Université.

Version numérique: © Sorbonne Université Presses, 2025

ISBN de I'édition papier : 979-10-231-0613-8
© Sorbonne Université Presses, 2020

Mise en page Emmanuel Marc Dubois/3d2s (Issigeac/Paris)
d’apres le graphisme de Patrick Van Dieren

SORBONNE UNIVERSITE PRESSES
Maison de la Recherche
Sorbonne Université
28, rue Serpente
75006 Paris

sup@sorbonne-universite.fr
hteps://sup.sorbonne-universite.fr

tél.: +33 (0)1 53 10 57 6O


mailto:pups%40sorbonne-universite.fr?subject=CCM%20Manuscrit%20unique
http://pups.paris-sorbonne.fr

LES FONDEMENTS DE LA COMMUNITAS REGNT
DANS LES QUESTIONS QUODLIBETIQUES DE LA FACULTE
DE THEOLOGIE DE PARIS A LA FIN DU XIII¢ SIECLE

Lydwine Scordia

Université de Rouen

Quest-ce qu’un tas (sdros) de sable ? Ce n’est pas une accumulation de grains,
car un grain plus un grain plus un autre, etc. ne font pas un tas. A 'inverse, un
tas de sable auquel on enléverait un grain ou deux grains, etc. resterait un tas,
car 'absence de grains n'empéche pas un tas de rester un tas. Que déduire du
paradoxe sorite d’Eubulide de Milet sinon que la définition quantitative aboutit
a une impasse, que 'on évoque un tas de sable ou la communitas regni? Tout
ensemble, en effet, n’est pas une communauté. Le xi1r® siecle disposait de deux
définitions léguées par I'’Antiquité, pour le comprendre, celle d’Aristote, tirée
de la Politique, qui insiste sur le but visé par la communauté: « Puisque toute
cité, nous le voyons, est une certaine communauté [koinénial, et que toute
communauté a été constituée en vue d’un certain bien [...] avant tout, c’est
le bien supréme entre tous que <vise> celle qui est la plus éminente de toutes
[les communautés] et qui contient toutes les autres™. » Et celle de Cicéron, qui
définit la res publica en mettant 'accent sur le lien juridique et sur le but: la
res publica, Cest-a-dire la res populi, n'est pas une assemblée d’hommes réunis
n’importe comment (« guoquo modo congregatus »), mais le rassemblement d’une

1 Aristote, Politique, |, 1, 1, 1252a. Le mot koinbnia de la Politique a été diversement traduit:
vingt-quatre fois par communitas, quatre fois par communio et deux fois par communicatio
(Pierre Michaud-Quantin, Universitas. Expressions du mouvement communautaire dans
le Moyen Age latin, Paris, Vrin, 1970, n. 38, p. 153). Thomas d’Aquin a repris la définition::
« L’homme est beaucoup plus communicatif [communitativus] avec autrui que n’importe
quel animal qu’on voit vivre en groupe [...] Quant a la cité, qui est la communauté parfaite
[perfectam communitatem], elle se suffira dans toutes les choses nécessaires a la vie; et
plus encore une province unifiée, a cause de la nécessité du combat en commun [propter
necessitatem] et du secours mutuel [mutui auxilii] contre les ennemis » (Tractatus de rege
et regno ad regem Cypri[terminé par Ptolémée de Lucques a partir du livre II, chap. 4] dans
Opera omnia, t. XXVII, Opuscula varia, éd. Stanislas Edouard Fretté, Paris, L. Vivés, 1875, I,
1, p. 336-412, ici p. 337-338). Les idées aristotéliciennes circulent dés le xi¢ siécle grace aux
traductions partielles de I'Ethique a Nicomaque et de la Politique, voir Frédérique Lachaud,
L’Ethique du pouvoir au Moyen Age. L’office dans la culture politique (Angleterre, vers 1150-
vers 1330), Paris, Classiques Garnier, 2010, p. 219-220.

(o)}
(%}

OTOT e dNS e INDHY SVLINNWIWOD



66

multitude (« coetus multitudinis »), réunie selon un consensus de droit (« juris
consensu ») et associé dans une communion d’utilité (« et utilitatis communione
sociatus »)?.

Pour traiter la question des fondements de la communauté du royaume, tant
de ses origines que de ses fins, et des relations entre ses différentes parties, j’ai
choisi d’étudier un corpus homogene d’une dizaine de questions universitaires
débattues en latin a la faculté de théologie de Paris, dans le contexte des années
1280-13003. Clest-a-dire avant la défaite francaise de Courtrai (juillet 1302),
avant le mandement de Philippe le Bel contre les Templiers (septembre 1302)
et avant l'attentat d’Anagni contre Boniface VIII (octobre 1303), qui sont
ordinairement considérés comme des dates-ruptures dans I'art de gouverner.

Commencons par étudier 'unité et la diversité de la définition de la
communauté dans les derniéres années du x11r° siecle (1), puis les conséquences
de 'appartenance a la communauté (2), pour terminer par ses différentes
représentations (3).

UNITE ET DIVERSITE DE LA COMMUNAUTE

Les enjeux de la communitas

Entrons, in medias res, au coeur des séances quodlibétiques animées par les
maitres en théologie de Paris. Ces débats publics avaient lieu dans une universitas,
au sens strict du terme*. La forme scolastique du débat faisait intervenir
plusieurs participants: celui qui posait la question, les tenants des arguments
pro et contra, et le maitre qui déterminait la réponse. Cette structure n’est pas
inintéressante pour qui étudie le fonctionnement d’'une communauté (débat
public contradictoire dépassé par la détermination magistrale). Des questions
de toutes sortes furent posées a des maitres séculiers (Berthaud de Saint-Denis,
futur évéque d’Orléans, T 1307; Henri de Gand, archidiacre de Tournai,
T 12935; Godefroid de Fontaines, évéque contesté de Tournai, T 1303) eta deux

2 Cicéron, De republica, |, 25. Sa définition est connue au Moyen Age grace au De civitate Dei
d’Augustin (ll, 21; XIX, 21, 1). Pour une histoire générale de la notion, lire les chapitres 16
(Jean Dunbabin) et 17 (Jeannine Quillet) dans James Henderson Burns (dir.), Histoire de la
pensée politique médiévale : 350-1450, Paris, PUF, 1993 (trad. fr. de The Cambridge History
of Medieval Political Thought, c. 350, c. 1450, Cambridge, Cambridge University Press, 1988),
P. 450-491 et 492-539.

3 Voirla liste des intitulés des questions quodlibétiques en Annexe.

4 Voir Pierre Michaud-Quantin, Universitas, op. cit., p. 47, 71 et passim. Pour une réflexion sur
le débat public, Patrick Boucheron, Nicolas Offenstadt (dir.), L’Espace public au Moyen Age.
Débats autour de Jiirgen Habermas, Paris, PUF, 2011.

5 Jacques Verger, Les Universités francaises au Moyen Age, Leiden/New York/Koln, Brill, 1995,
p. 76-80.



maitres mendiants (Richard de Mediavilla, ofm,  1302/8, ministre provincial
de la province de France; Pierre d’Auvergne, op, T 1304, évéque de Clermont).

A la fin du x11r¢ siécle, les questions portent sur la licéité d’imposer des taxes
(vectigal, pedagia) et des impots (exactiones, taillas) aux clercs, aux laics, aux
sujets en général ; elles mettent en scéne les pouvoirs spirituels (pape, évéques)
et temporels (rois, princes, seigneurs, consuls) qui seront amenés a faire payer,
ou a empécher de payer ces impdts, selon un certain nombre de criteres relevant
de l'utilité commune ou privée des pouvoirs temporels, dans le cadre de la cité,
de la res publica ou du royaume.

Sil'on affine le contexte, décalé par rapport 2 'Angleterre®, ces débats sont
contemporains de la croisade d’Aragon, menée par Philippe Il en 1285 avec
le soutien du pape Martin IV, des conflits de Philippe IV avec Edouard I¢,
son vassal pour la Gascogne, confisquée en 1294, et avec Gui de Dampierre,
son vassal pour le comté de Flandre, confisqué en 12977. Ils se situent en effet
pendant deux périodes de crises entre la France et le Saint-Siége, I'une en
1296-1297, a propos de la taxation des clercs: les textes polémiques francais
Antequam essent clerici et la Disputatio inter clericum et militem répondent aux
bulles Clericis laicos du 2 5 février 1296 et Ineffabilis amor du 20 septembre 1296
répondent les textes polémiques francais Antequam essent clerici et la Disputatio
inter clericum et militem, la méme année; I'autre, en 1301-1302, avec du co6té du
pape, les bulles Ausculta fili (s décembre 1301), Unam sanctam (18 novembre
1302) et la bulle d’excommunication de Philippe IV (Super Petri solio), jamais
publiée, et du coté du royaume, 'arrestation et la mise en accusation de I'évéque
de Pamiers Bernard Saisset (juillet-octobre 1301), les états généraux du 10 avril
1302 ol Pierre Flote (chancelier depuis 1295) présente une version manipulée
de la bulle Ausculta fili. Les enjeux de ces « différends » portent sur la hiérarchie
des pouvoirs, les spheres temporelles du pouvoir pontifical, les droits du roi sur
'ensemble de ses sujets, clercs compris. .. Ces débats ne sont pas nouveaux, mais
de nouvelles réponses sont apportées.

6 La Grande Charte de 1215 réunit barons et « communia totius regni » contre le roi (Pierre
Michaud-Quantin, Universitas, op. cit., p. 165). En Angleterre, la communitas regni est
fondée pour réformer le gouvernement royal (Frédérique Lachaud, L’Ethique du pouvoir au
Moyen Age, op. cit., p. 346), alors qu’en France, elle intégre le roi et, par conséquent, elle
manifeste la puissance royale.

7 Desguerresassez limitées en fait (1293-1297), comme ['a montré Xavier Hélary, « Révolution
militaire, révolution fiscale ? Le poids de la guerre dans les finances royales sous le régne de
Philippe le Bel », dans Philippe Contamine, Jean Kerhervé et Albert Rigaudiére (dir.), Monnaie,
fiscalité et finances au temps de Philippe le Bel, Paris, Comité pour 'histoire économique et
financiére de la France, 2007, p. 229-254.

o\
~N

“JubaJ SDJJUNWOI ©] 3P SIUBWIBPUO) S3T VIAYODS ANIMAAT



68

Les occurrences de la communauté

Le vocabulaire de la communitas et les termes associés (communis, publicus)
sont trés présents dans les quodlibets®. Selon Henri de Gand (IV, 29), il est
dans la nature de ’homme de vivre en communauté civile (« in communitate
civili »), Aristote le dit dans la Politique (1, 1). Godefroid de Fontaines assimile
la communauté a la res publica, dont il faut prendre soin (VII, 14). Le bien
de toute la communitas est un enjeu pour Berthaud de Saint-Denis (I, 1) et
Godefroid de Fontaines (XI, 17; VII, 14), celui de I'utilité de la communauté
(X1, 17). Tous sont tenus au bien de la communauté, car si le bien d'un seul est
aimable, celui d’une nation (gezns) ou d’une cité est meilleur et plus divin. Pierre
d’Auvergne (I1I, 14) en référe a la Politique (1, 2). Ce bien unit chaque membre
de la communauté au prince; Henri de Gand assimile d’ailleurs le bien de la
communauté au bien du prince qui 'incarne (XIV, 8).

Dans la plupart des occurrences, le theme surgit des qu'il s’agit d’évoquer
des problémes (entretien des ponts, routes, murs? et endettement), des risques
(défense contre les ennemis de I’Eglise et de la justice) et des cas de nécessité
auxquels la communauté aura a faire face (I1, 305 IX, 31; I1I, 14)*. Les problémes
de la communitas appellent, Cest logique, la recherche de solutions financieres,
négociées, telle 'adoption d’une taxe sur le vin (0bola) qui servira a libérer la
communauté, en 'occurrence ici une cité endettée dans la réponse déterminée
par le maitre franciscain en 1286 (II, 30). On ne sait s'il s'agit pour Richard de

8 Les maitres ne s’appliquent pas a définir la communitas par son étymologie, alors que c’est
souvent un point de départ obligé dans ce genre de débats. L’explication vient peut-étre
du fait que la Bible n’utilise pas le mot communitas, et préfére communicatio, communis,
communio, ecclesia, fraternitas, multitudo... Le terme est absent des Etymologies d’Isidore
de Séville, qui définit les mots multitudo, populus, res publica, natio, gens, regnum dans
le livre XV, consacré aux langues et groupes sociaux. Il reprend la définition de Cicéron
complétée par le Digeste pour définir la civitas (XV, 2, 5). On retiendra son explication de
municeps, appelé ainsi parce qu’il prend a charge (« ab eo quod munia capiat »), et on la
comparera avec celle du princeps, qui s’appelle ainsi car il est le premier & prendre/assumer
des charges (« primus capiat munera reddant ») (XV, 3, 21; 4, 21). Quant a Papias (1075/85),
il définit le verbe communicare par une référence au partage du pain dans la communion
eucharistique (« simul participare de uno pane ») (Vocabulista, Impressum Venetiis, Per
Philippum de Pincis, 1496, p. 73).

9 Laliste reprend en fait un extrait du Code (C.1.2.7, pour livre 1, titre 2, De sacrosanctis ecclesiis
et de rebus et privilegiis earum, loi 7, Ad instructiones). Sur la place des autorités dans
’argumentation des maitres, voir Lydwine Scordia, « Les autorités citées lors des débats sur
'impdt par les théologiens a la fin du xi¢ siécle », dans Philippe Contamine, Jean Kerhervé
et Albert Rigaudiére (dir.), Monnaie, fiscalité et finances au temps de Philippe le Bel, op. cit.
p. 19-50.

10 Il faudrait systématiquement comparer ces thémes avec ceux des préambules des
ordonnances royales, voir le récent ouvrage co-dirigé par Sébastien Barret et Benoit Grévin,
Regalis excellentia. Les préambules des actes des rois de France au xi# siécle (1300-1380),
Paris, Ecole des chartes, 2015, « Répertoire lexical des termes latins et francais employés
dans les préambules », p. 625-643.



Mediavilla d’un cas d’école ou d’une réponse concrete aux problémes financiers
causés par la cotiteuse croisade d’Aragon (mars-octobre 1285)™.

On remarquera que le syntagme communitas regni n’est pas employé par les
maitres. Les mots sont 13, mais ils sont disjoints. On ne trouve pas davantage de
communitas civitatis, alors qU’il s’agit du cadre privilégié dans les questions. Les
maitres équivalent res publica et communitas (V11, 14). Ils appellent a rechercher
le bien commun (II, 30; VII, 14), I'utilité commune, celle de la communauté,
de la res publica® ou 'utilité de ceux qui usent des biens publics (II, 305 I1I,
27; X1, 17; X1V, 8). Ces termes, présents dans les sources juridiques, civiles et
canoniques, font écho a des themes travaillés et commentés depuis ' Antiquité®.

Les mille et un clivages de la communauté

Le singulier du mot communitas ne doit pas cacher les mille et un clivages
internes énumérés au fil des quodlibets, Cest-a-dire toutes les différences de
statuts, d’activités, de juridictions, de richesses et de propriétés, qui distinguent
les membres de la communauté. La plus apparente est celle qui sépare les clercs
et les laics, au point que plusieurs maitres précisent d’entrée que le débat ne
portera que sur les clercs (I, 1-25 11, 30; IX, 31) ou sur les laics seulement
(« laicos tantum », 111, 277), mais parfois les deux groupes sont rassemblés sous le
vocable subditi (XIV, 8 ; VII, 14; X1, 17; 111, 14). Les hiérarchies sont affirmées:
les clercs sont plus dignes que les laics dans la communauté, « digniores sint
clerici communitate quam laici » (11, 30) et ne sauraient étre traités comme eux.
Henri de Gand met en avant la dignité de 'état et de l'ordre du clergé (IX, 31),
qu’il soit riche ou pauvre, a 'inverse du franciscain Richard de Mediavilla,
qui distingue riches et pauvres clercs (I, 31). Car 'ordre clérical, lui-méme,
contient ses clivages. Comment traiter les clercs ayant recu les ordres mineurs,
qui pratiquent des activités marchandes et se targuent de leur appartenance

11 Dontle colit est estimé a 1230000 livres tournois, soit deux a trois fois le revenu du domaine,
d’oli une politique d’emprunts et par conséquent de dettes dont hérite Philippe IV, Xavier
Hélary, L’Armée du roi de France. La guerre de saint Louis a Philippe le Bel, Paris, Perrin, 2011,
p. 215-220.

12 On distinguera les notions de bonum commune (notion philosophique qui renvoie a la
causa finalis) et de 'utilitas publica ou communis (notion juridique qui renvoie a la causa
materialis). Voir Corinne Leveleux-Teixeira, « L’utilitas publica des canonistes. Un outil de
régulation de 'ordre juridique », Revue frangaise d’histoire des idées politiques, 32, 2010,
p. 259-276, ici p. 269. Sur 'importance d’Hostiensis dans ces débats, voir le trés intéressant
article de Jean-Francgois Poudret et Lucien Masmejan, « Redevance réelle ou personnelle?
A propos d’une consultation donnée a un arbitre lausannois », dans Bernard Durand et
Laurent Mayali (dir.), Excerptiones iuris. Studies in honor of André Gouron, Berkeley, Robins
Collection, 2000, p. 565-587.

13 Voir les articles d’Alain Dubreucq, Olivier Guillot et Yves Sassier dans Hervé Oudart, Jean-
Michel Picard et Joélle Quaghebeur (dir.), Le Prince, son peuple et le Bien Commun, de
IAntiquité tardive d la fin du Moyen Age, dans la Chrétienté occidentale, Rennes, PUR, 2013.

2}
\(e]

“JubaJ SDJJUNWOI ©] 3P SIUBWIBPUO) S3T VIAYODS ANIMAAT



70

a l'ordre clérical pour étre exemptés d’impdes* (I, 15 II, 30) ? Ou encore les
riches clercs qui ne se contentent pas de la portion lévitique ou ecclésiastique,
Cest-a-dire des dimes et des aumones, mais disposent de biens qui leur ont été
donnés par les laics (I, 1; II, 30; IX, 31)? La question était fort sensible, car
les biens gardaient leurs charges, quel que soit le propriétaire. Elle le deviendra
encore plus quand les taxes royales porteront sur le capital et les revenus des
sujets, y compris des clercs (1295-1300). Les théologiens et les canonistes du
début du xirr¢ siecle avaient traité de ces questions pour évaluer si des clercs
enrichis pouvaient recevoir des dimes*®. Ce qui change la donne sous le regne
de Philippe IV, c’est I'activation de ces différences, non plus pour les dimes,
mais pour les imp6ts royaux.

Du co6té des laics, les clivages sont également nombreux. Les maitres
distinguent les princes et les sujets (III, 27), les seigneurs inférieurs et les
seigneurs supérieurs (III, 27), les riches et les pauvres (I, 1; II, 30), et méme
les étrangers (II, 30). Faut-il voir dans ces nombreux clivages une menace pour
I'unité de la communauté? Aucunement! Ils ne sont la que pour expliquer les
différences d’obligations des uns et des autres. Car ce qui ressort nettement de
ces questions disputées, c’est 'appartenance a la communauté. Elle est exprimée
ainsi: la communauté comprend les cleres et les laics (I, 15 11, 30) 5 les clercs sont
une « pars civitatis » (IX, 31), ils sont « socii » dans les dépenses a faire, comme le
dit Richard de Mediavilla (II, 30). Les sujets sont une « pars rei publicae » (V11I,
22), « partes communitatis » (XIV, 8) pour Henri de Gand, ce qui va entrainer
leur participation. La communauté, ce sont aussi les pauvres et les étrangers, qui
seront sollicités, dés qu’il s’agira de poser une taxe sur les produits, puisqu’il est
précisé qu’il faudra prendre garde aux produits taxés, et ne pas mettre une taxe
sur les produits de premiere nécessité, ce qui reviendrait a frapper en priorité
les pauvres (II, 30).

Tous les membres de la communauté, clercs compris, sont-ils tenus d’obéir
aux pouvoirs temporels? La question est posée en 1282, le théme disparait
apres', mais pas celui du traitement spécifique de la communauté des clercs

14 Oule cas des marchands italiens quise font rapidement tonsurer pour exercer librement leur
commerce, Georges Digard, Philippe le Bel et le Saint Siége de 1285 d 1304, Paris, Sirey, 1937,
2vol, t. I, p. g6 ett. Il, PJVIII, p. 247-255 (doléances royales de septembre 1289).

15 ORF,t. |, p.318-320 (1290). Les articles précisent la situation, mais plusieurs d’entre eux se
terminent par « sauf en cas d’urgence », ce qui ouvrait la porte a une politique d’exception.
Sur ce point, voir Georges Digard, Philippe le Bel et le Saint Siége..., op. cit., t. |, p. 112-114.

16 Guillaume d’Auxerre dans la Summa aurea et Raymond de Penyafort dans sa Summa de
paenitentia (Elsa Marmursztejn, L’Autorité des maitres. Scolastique, normes et société au
xie siécle, Paris, Les Belles Lettres, 2007, p. 333-334).

17 La césure chronologique est importante, comme on le verra dans la troisiéme partie. Les
clercs ne sont pas les sujets des princes séculiers, expose Berthaud de Saint-Denis (I, 1), en
faisant référence a la décrétale De immunitate. Non minus (X.3.49.4). En 1296, le pamphlet
Antequam essent clerici justifie le droit d’imposer les clercs par ’analogie suivante: de



(I, 30). La communauté englobe et incorpore largement les habitants du lieu
en emboitant toutes ses sous-parties, qu’il s’agisse d’une cité (mouvement
communal des années 1100), d’un royaume ou de cités dans un royaume
(approches géographique et administrative). L'échelle change, mais c’est
toujours le méme mot communitas qui est utilisé par les maitres. Au-dela
d’une manifeste convergence thématique, les approches des maitres peuvent
diverger selon 'angle adopté (causa finalis, causa formalis, causa materialis) ou
les autorités sollicitées (droit canonique, Aristote).

Cette analyse met en évidence I'existence d’'une communauté et la diversité
de ses composantes. La communauté désigne tous les habitants de la cité ou
du royaume qui auront & supporter ensemble les charges inhérentes a la vie en
commun, et a trouver des solutions fondées sur les points communs réunissant
les habitants, par exemple I'usage commun de biens communs pour des buts
communs (II, 30; XIV, 18), qui entrainera des dépenses communes (111, 27).
Ou encore en exposant, comme le fait Pierre d’Auvergne en 1295 que le bien
commun prime le bien privé (II, 14). Quelle que soit 'approche, le soin des
choses publiques concerne la communauté, & charge ensuite de préciser les
modalités spécifiques des charges supportées par chacune de ses parties.

L’APPARTENANCE A LA COMMUNAUTE OBLIGE

Evaluation du poids de la nécessité

Les maitres se référent a la maxime du Décret « necessitas non habet legem »
(Gratien 1.1.40)* pour définir la nécessité, cest-a-dire pour en faire tomber les
limites légales (XI, 17). Ils évaluent la nécessité par des adjectifs: elle doit étre
grande (I, 30), urgente (IX, 31), notoire (XI, 17), appliquée au salut (XIV, 8),
a la défense contre les ennemis de I’Eglise et de la justice (IX, 31).

Certaines réponses apportées par les théologiens paraissent renvoyer a des
problemes d’actualité. On prendra 'exemple d’une question posée au maitre

méme que la sancta mater Ecclesia comprend a la fois les clercs mais aussi des laics, ayant
un Dominus, una fides, unum baptisma, le royaume compte clercs et laics (Pierre Dupuy,
Histoire du différend d’entre le pape Boniface VIII et Philippes le Bel roy de France, Paris,
Sébastien et Gabriel Cramoisy, 1655, p. 21-23). Sur 'intéressante personnalité de Berthaud
de Saint-Denis, voir Charles-Victor Langlois, « Une réunion publique a Paris sous Philippe le
Bel (24 juin 1303) », Bulletin de la Société de I’histoire de Paris et de I'lle-de-France, 15, 1888,
p. 130-134; Caroline Decoster, Les Assemblées politiques sous le régne de Philippe le Bel,
thése dir. par Guillaume Leyte, Université Paris || Panthéon-Assas, 2008, p. 40-44, citée par
Michel Hébert, Parlementer. Assemblées représentatives et échanges politiques en Europe
occidentale d la fin du Moyen Age, Paris, De Boccard, 2014, n. 90, p. 393.

18 Lydwine Scordia, « Le Roi doit vivre du sien ». La théorie de I'impGt en France (xire-xv* siécles),
Paris, Institut d’études augustiniennes, 2005, p. 133-166.

“JubaJ SDJJUNWOI ©] 3P SIUBWIBPUO) S3T VIAYODS ANIMAAT



72

franciscain en 1286 (I1, 30)*, ol il présente le casus d’une ville endettée quune
taxe (assisum) sur les marchandises pourrait libérer. Mais pour valider la taxe,
il faudra I'accord préalable du pape puisqu’elle frappe des biens achetés par les
clercs. Ou encore la méme année, la question qui fait de I'évéque I'interface
fiscale entre le pouvoir temporel et les clercs (IX, 312°). Les maitres savent
combiner une paraphrase de décrétales — ici le De immunitate ecclesiarum
(X.3.49.4) qui autorise la levée des subsides sur les clercs en cas d’utilités et de
nécessités communes, a condition que les subsides soient levés par un légat de
l’Eglise — et lactualité, puisque la décime de 1289 accordée par Nicolas IV au
roi Philippe IV pour trois ans, officiellement pour une reprise de la croisade
contre ’Aragon, ne sera finalement pas levée par le légat, comme le voulait le
droit canon, mais par les prélats francais®.

Les maitres sont trés attentifs aux statuts des biens meubles et immeubles des
clercs (I, 1511, 3035 IX, 31) 5 ils puisent dans les commentaires juridiques quelques
années avant que Philippe IV ne promulgue des impdts sur les patrimoines non
nobles (le centi¢me en 1295), sur le capital et les revenus, y compris de ceux
des clercs (le premier cinquantieme en 1296). On citera la solution proposée
par Godefroid de Fontaine en 1290 (VII, 14), qui conseille que les « recrores
communitatis » acquittent une somme forfaitaire pour limiter la nuisance d’une
« exactionem injustiam » seigneuriale ou royale sur la communauté. Ce moyen
n’évite évidemment pas I'imp6t que les rectores instaureront dans la cité pour
récupérer la somme, mais on voit qu’ils préferent s'interposer entre le pouvoir
et la communauté, en méme temps qu'ils le contentent par la somme versée.
La encore, on peut trouver des correspondances avec I'actualité: la maltote de
1292 2 1297 et le deuxiéme cinquantiéme en 1297 ont suscité de nombreuses
compositions par les villes, qui ressemblent beaucoup au modele proposé dans
la détermination magistrale.

Apports précurseurs ou échos de questions brilantes, il n’est pas facile de
trancher de I'inactualité ou de 'actualité les débats quodlibétiques car leur
datation n’est pas toujours fermement établie. J’ai soutenu pour ma part qu’ils
anticipaient la nouvelle politique fiscale de Philippe le Bel car ils s'inspirent

19 Alain Boureau propose de retarder les écrits de Richard de Mediavilla (1288-1300), en
opposition avec Edgar Hocedez qui les datait entre 1283-1287 (Richard de Middleton, sa vie
ses ceuvres, sa doctrine, Louvain/Paris, Spicilegium Sacrum Lovaniense/Edouard Champion,
1925). La question quodlibétique II, 30 daterait pour lui de 1295 (L’Inconnu dans la maison.
Richard de Mediavilla, les franciscains et la Vierge Marie d la fin du xii® siécle, Paris, Les Belles
Lettres, 2010, chap. 3-4, p. 45-80).

20 Qui précéde qui? Autrement dit, les maitres déterminent-ils des solutions avant que
n’éclatent les problémes ou font-ils écho aux décisions prises ? Cf. infra.

21 Environ 250000 livres tournois levées par 'archevéque de Rouen, Guillaume de Flavacourt,
et ’évéque d’Auxerre, Guillaume de Grés, et non par un légat, voir Xavier Hélary, L’Armée du
roi de France, op. cit., p. 218-219.



pour partie de commentaires canoniques datant du milieu du x11r° siecle®?. On
voit mal d’ailleurs 4 quoi pourraient servir des conseils donnés dans un contexte
de crise. Chonneur des maitres réside justement dans leur capacité a anticiper:
les arguments des débats fiscaux existaient avant les innovations royales.
Une des questions les plus intéressantes traite précisément de I'éventualité
d’une situation de crise. Lorsque Richard de Mediavilla conseille au roi de
se constituer des réserves pour répondre a une attaque imprévue de 'ennemi
(I, 27), le franciscain légitime le trésor, signe tangible de la prudence d’un roi
appelé a prévoir pour pourvoir, alors méme que 'ordre réprouve les réserves
pour ses membres?.

Reste a désigner celui ou ceux qui auront a évaluer les nécessités réelles ou
supposées de la communauté. Les pouvoirs laics ont la charge du bien de la
communauté4. Quelle que soit la question, et méme s’il existe des nuances,
le pouvoir est reconnu aux consules (11, 30), rectores (VI1, 14), principes, reges.
Lun des maitres fait méme référence a la décrétale Per venerabilem de 1202,
dans laquelle Innocent III exposait que le roi de France n’a pas de supérieur
au temporel (I, 2). Le « dominus regni temporalis » n’est pas un « malum », il
est méme un bien (« immo bonum »), et si le Christ fuit la royauté, ce nest pas
qu’elle est mauvaise, mais car sa royauté est spirituelle (I, 2). Le commandement
d’un seul est considéré comme le meilleur moyen pour garantir I'unité de la
communauté (III, 14, en référence a la Politique, 1, 2, 2, 12522).

Les pouvoirs séculiers détiennent 'autorité publique (I, 1 et 2). Leur but est
la paix et la tranquillieé (II, 30). Et pour y parvenir, ils détiennent la juridiction
(I, 305 IX, 31). Certaines questions révelent 'empilement féodal de la fin du
xir siecle, lorsque sont évoqués les seigneurs inférieurs et les seigneurs supérieurs
(II, 27; XIV, 28). Les premiers devant obtenir 'autorisation des seconds avant
d’imposer leurs hommes?é. Les principes politiques exposés dans ces questions
télescopent la hiérarchie féodale?. Les pouvoirs auront a évaluer 'intérét de

22 Lydwine Scordia, « Le Roi doit vivre du sien », op. cit.

23 Analyse de ce quodlibet dans Lydwine Scordia, « Les sources du chapitre sur 'impdt dans le
Somnium Viridarii », Romania, 117, 1999, p. 115-142.

24 A titre de comparaison, voir I’intéressant article de Christophe Grellard, « Le sacré et
le profane. Le statut des laics dans la Respublica de Jean de Salisbury », dans Patrick
Demouy (dir.), Les Laics dans les villes de la France du Nord au xi¢ siécle, Turnhout, Brepols,
2008, p. 167-187.

25 Thomas d’Aquin, Tractatus de rege et regno, éd. cit., |, 2, p. 337: « Caril est manifeste que ce
qui par soi est un (perse unum) peut mieux réaliser 'unité (unitatem) que ce qui est multiple
(quam plures) ».

26 Dans la réalité, on sait que la taxation des vassaux des seigneurs par le roi se fait par un
partage des gains.

27 En1256, Jean de Blanot avait énoncé dans son commentaire du titre IV (De actionibus) des
Institutes de Justinien que le vassal d’un seigneur ne peut aller contre le roi, quand ce dernier
le bien commun dont il a la charge administrative : le roi de France est princeps in regno suo

~N
w

“JubaJ SDJJUNWOI ©] 3P SIUBWIBPUO) S3T VIAYODS ANIMAAT



74

la cité ou du royaume, et distinguer ce qui reléve de l'utilité publique ou de
Pamélioration de la cité, superflue, car seulement agréable a quelques uns (IX, 31).

Les débats universitaires ne traitent pas de la cité idéale comme peuvent le
faire les miroirs au prince, mais de situations compliquées auxquelles il faut
trouver des solutions concretes et réalistes. En bon pédagogues, les maitres
illustrent les quaestiones en présentant des casus, sortes d’équivalents des exempla
des prédicateurs (II, 30; VII, 14).

Centrage sur des communautés spécifiques

La place importante accordée au pouvoir (causa efficiens) n’occulte pas la
place de la communauté, présentée comme l'objet de la politique (causa finalis),
puisque I'enjeu de 'impo6t est le bien de la communauté (I, 1; 11, 305 I1I, 27).
Les membres de la communauté sont appelés a jouer un réle dans la nouvelle
politique, car 'appartenance a une communauté, ayant des intéréts spécifiques,
entraine des obligations.

La principale obligation étant de participer (écho de la définition de Papias)
au bien de la communauté en fonction de son statut, de ses biens, des types de
charges, de la légitimité de la puissance efficiente et des buts affichés (II, 30; II1,
27; X1, 17). Les clercs sont invités a participer comme les autres aux dépenses du
prince contre les ennemis de I'Eglise (IX, 31). La participation ne se fera pas sans
condition. Celle de prendre I'avis de ceux qui auront a supporter une charge, les
clercs en l'occurrence, car ne pas le faire reviendrait a les mépriser (II, 30). Pour
les sujets laics, Richard de Mediavilla (I11, 27) et Godefroid de Fontaines (XI, 17)
mettent 'accent sur leur condition d’hommes libres qui n’ont pas a obéir sous la
contrainte. Plus concretement, Godefroid de Fontaines préconise de faire appel
aux principaux et plus avisés (« principaliorum et discretiorum de communitate »),
car il est impossible de consulter chaque membre de la communauté. Le maitre
séculier en appelle & une consultation communiter, ¢ est-a-dire a une assemblée?®.
Car, pour Godefroid, le conseil royal ne suffit pas & garantir la justice d’une
décision puisqu’il est peuplé d’amis du prince, complaisants (X1, 17). La loi Quod

(Marguerite Boulet-Sautel, « Jean de Blanot et la conception du pouvoir royal au temps de
Louis IX », dans Septiéme centenaire de la mort de saint Louis, Paris, Les Belles Lettres,
1976, p. 57-68, p. 62).

28 Pour Elsa Marmursztejn, «[c]'est vraisemblablement la décision de Philippe le Bel qui
a suscité la question quodlibétique et donné au théologien ’occasion de réaffirmer les
principes auxquels la législation princiére devait se conformer ». L’acte royal aurait été la
cause de la question XI, 17 de Godefroid de Fontaines. Sa remarque suppose de reculer la
date du débat scolastique jusque |a fixée au Caréme ou a l’Avent 1296 (L’Autorité des maitres,
op. cit., p. 144-145). On retrouve le méme probléme que celui de la date du quodlibet Ill,
27 de Richard de Mediavilla, cf. supra. Un des moyens qu’on pourrait proposer pour dater
plus précisément les quodlibets serait d’étudier les liens existant entre les universitaires et
’entourage royal.



omnes tangit est effleurée par 'emploi des verbes approbare et tangere®. Dans
l'ordonnance d’instauration du cinquantiéme (13 janvier 1296), Philippe le Bel
ne manque pas d’insister sur la décision, prise apres concertation des « nombreux
prélats, barons et fideles de notre royaume », devant lesquels ont été exposées,
discutées et débattues avec soin les affaires touchant I'état du royaume (« regni
statum tangentibus, evocatis presentibus et que incumbebant diligenter exposuis,
tractatibus et collacionibus congruis prehabitis ») pour « faire cesser et réprimer
les outrages perpétrés contre notre royaume par nos présomptueux ennemis et
par ceux qui s'efforcent par leurs attaques et par leurs ruses en diverses régions
d’accabler nos sujets par les dévastations, les spoliations, I'asservissement et autres
dommages3° ». Il ne s’agit pas ici vraiment d’une assemblée, méme si le roi parle de
décision prise in generali convocatione, mais plut6t d’un conseil consultatif élargi,
réuni pour soutenir les projets royaux3.

Quand 'accord aura été acquis, les taxes et les imp6ts devront respecter la régle
de la proportionnalité (II1, 27; VII, 14; III, 14). Etsi les conditions légitimant
Iimpdt n’étaient pas remplies, il faudrait supplier les supérieurs de le révoquer
(XIV, 8) et si cela échouait, résister (XI, 17) et déposer le pouvoir tyrannique
(XIV, 8). La majeure partie des maitres ne partage pas la virulence d'Henri de
Gand et Godefroid de Fontaines, ils respectent le pouvoir, mais ils entendent
tout de méme I'encadrer (I, 1; II, 30 et I11, 27).

Payer pour appartenir ou appartenir pour payer?

La participation au bien de la communauté résulte donc de I'enchainement
suivant: ceux qui usent ou profitent des biens publics, communs, doivent
contribuer 4 leur entretien ou réparation, car ils sont les « partes civitatis » (11,
30;1X, 31; XIV, 8). Albéric de Rosate (T 13 54/60) le résumera clairement dans
son commentaire du Digeste (3.4.1) : le paiement de la collecta pour rembourser
les dettes, si les ressources sont insuffisantes, se fait en tant que membres qui
participent et non comme particuliers (« zon compelluntur ut singuli ») qui
habitent (« sed ut de collegio vel universitate, sicut etiam recipiunt commodum de
rebus collegii vel universitatis »)32.

29 Sur ’évolution de sens de la maxime impériale et son adaptation dans le droit canon, voir
Yves Congar, « Quod omnes tangit, ab omnibus tractari et approbari debet », Revue d’histoire
du droit frangais et étranger, 36,1958, p. 210-259.

30 ORF, 13 janvier 1296 (11 articles), t. 12, p. 333-334, p. 333. Le texte n’a pas été retenu par
Sébastien Barret et Benoit Grévin. Le passage méle considérations générales et particuliéres,
ce quinerépond pas a la stricte définition d’un préambule (Regalis excellentia, op. cit., p. 16-17).

31 Elisabeth Lalou, « Les assemblées générales sous Philippe le Bel », dans Recherches sur les
états généraux et les états provinciaux de la France médiévale, Paris, Editions du CTHS, 1986,
p. 7-29. Pour une synthése, voir Michel Hébert, Parlementer, op. cit.

32 Albéric de Rosate, In primam Digesti veteris partem commentarii, Venetiis, 1585, fol. 216v,
n°3, cité par Guillaume Leyte, Domaine et domanialité publique dans la France médiévale

~
(%]

“JubaJ SDJJUNWOI ©] 3P SIUBWIBPUO) S3T VIAYODS ANIMAAT



76

Les maitres précisent, s'il est encore besoin, que I'acquittement des charges ne se
fait pas car tout appartient au prince (XIV, 8), les seigneurs sont des protecteurs
(VIIL 22) et non pas propriétaires?>. Comme I'explique Berthaud de Saint-Denis,
les princes sont obligés de droit (Gratien 2.23.5) a protéger les églises et les clercs
(« de iure obligati sunt principes ad tuendum ecclesias et personas ecclesiasticas »).
Si leur office conduit les princes a procurer cette protection aux clercs (« ergo
principes ad officio suo »), ils ne sont pas tenus de lassurer gratis (I, 1).

On en déduira que c’est 'appartenance a la communauté qui entraine la
participation aux charges, et non la contribution qui crée I'appartenance
(principe de 1789)34. La conception participative médiévale semble
renvoyer a plusieurs autorités antiques et chrétiennes:  la justice distributive
d’Aristote (Politique, 111, 9 et 12; Ethz'que a Nicomaque, V, 6); a la timocratie
romaine (Platon, République, VIII) ; ou encore a une interprétation politique
du bien/Dieu « diffusivum sui » du Pseudo-Denys qui relie communication

et participation,

PENSER LA COMMUNAUTE

La métaphore du corps politique

La métaphore organiciste est bien présente dans les débats quodlibétiques3.
Elle permet de penser 'unité dans la diversité3”. Chaque maitre a sa conception

(xie-xve siécles), Strasbourg, Presses universitaires de Strasbourg, 1996, p. 233.

33 Echo du pseudo-débat de 1158 sur la loi Bene a Zenone (Code 7.37.2) entre Martinus,
favorable au dominus mundi, et Bulgarus, partisan du pouvoir de juridictio.

34 Siles débats sur la participation de la communauté aux dépenses sont si nombreux, c’est
que dans lidéal, c’est au supérieur d’assurer ce qui est nécessaire (Policraticus, VI, 20, cité
Yves Sassier, « La communauté politique dans le Policraticus de Jean de Salisbury », dans
[coll.], Dieu, le prince et le peuple au Moyen Age [ve-xv siécles], Paris, Editions Cujas, 2012,
p. 89-108, ici p. 96), alors qu’avec I'impdt, c’est aux inférieurs de contribuer, ce qui inverse
l’ordre, Lydwine Scordia, « Le Roi doit vivre du sien », op. cit., p. 48-54 et passim.

35 Pseudo-Denys, Noms divins (chap. 4), repris par Thomas d’Aquin pour définir le pouvoir
royal: Tractatus de rege et regno, éd. cit., Il, 4: « cum bonum sit diffusivum et sui
communicativum ».

36 La métaphore organiciste de nos quodlibets est binaire, au sens ol il n’est question que
de la téte ou du cceur qui commande, et des membres qui exécutent. Trés différente par
conséquent du modéle sophistiquée de Jean de Salisbury dans le Policraticus (1159), qui
détaille les fonctions du gouvernement (Frédérique Lachaud, « Corps du prince, corps de
la res publica. Ecriture métaphorique et construction politique dans le Policraticus de Jean
de Salisbury », dans[coll.], Le Corps du prince, Firenze, SISMEL/Edizioni del Galluzzo, 2014,
p. 171-199) ou d’un texte plus tardif, 'Avis aus rois (années 1330-1340), dont une miniature du
manuscrit de New York (Pierpont Morgan Library, M. 456) détaille les différentes fonctions (I,
1, fol. 5r). Voir Julien Lepot, Un miroir enluminé du milieu du xi¢ siécle : 'Avis aus roys, thése
dir. Jean-Patrice Boudet, Université d’Orléans, juin 2014, 2 vol. (publication en cours), en
ligne: http://www.theses.fr/20140RLE1135/document.

37 Surlarichesse de significations de la métaphore, voir Christophe Grellard, « Le sacré et le
profane », art. cit.



etl’on peut distinguer quelques évolutions chronologiques et thématiques dans
les questions de notre corpus. En 1282, Berthaud de Saint-Denis I'utilise pour
traduire la chrétienté: pour le maitre en théologie, le corps désigne I'Eglise,
dont la téte est le pape, et le corps, les royaumes (I, 2). Sa version se rapproche
de celle de Vincent de Beauvais qui, dans le De Morali principis institutione
(1262-1263), définissait le corps mystique de I’ Ecclesia, avec une téte-Christ-
pape et un corps formé par la société chrétienne, avec sur le flanc droit les clercs,
et sur le flanc gauche, les laics3®. Le dominicain se référait 8 Romains xi1, 4-5 et
au De sacramentis (11, 2, 2) ' Hugues de Saint-Victor (T 1141)3.

Lapproche change au tournant des années 1280-1290. La métaphore
permet toujours aux maitres de penser 'unité de la communauté (« unam
communitatem ») comme un corps (« guasi unus corpus »), mais 'objet a changé :
il ne s’agit plus de définir I'Eglise mais les cités et les royaumes, et lautorité
aristotélicienne est latente. Le recours a la métaphore corporelle s’explique,
selon Godefroid de Fontaines (VII, 14), car la communauté est naturelle4®. La
vie du corps communautaire est fondée sur une mutuelle contribution et d’une
aide mutuelle de tous, selon la proportion (« debet foveri ex mutua contributione
et mutuo adiutorio omnium ad invicem secundum proportionem ») (V1I, 14).
Méme conception chez Richard de Mediavilla qui fait du royaume un corps,
ou le roi est la téte (III, 27) et les sujets sont les membres. Le franciscain insiste,
comme Godefroid de Fontaines, sur la solidarité des parties. La métaphore serta
contextualiser le role de chacun. Quand les ressources du roi (regis facultates) ne
suffisent pas, il peut accepter une aide modérée des sujets en prenant en compte
leurs capacités et les causes du prélévement. De méme, quand les ressources du
roi augmentent et que certaines communautés sont accablées, le roi doit les
aider, a proportion de leur aide quand lui-méme était dans la nécessité (I11, 27) :
« Cum enim caput indiget, alia membra quicquid possunt adiutorii subministrant
ei et caput etiam aliis membris adiutorium subministrar** ». On note ici une sorte
de réversibilité des moyens financiers#?. Lorsque la téte est dans le manque, les

38 Vincent de Beauvais, De morali principis institutione, éd. Robert . Schneider, Turnhout,
Brepols, 1995, p. 7 (chap. 1: « De corpore rei publice »).

39 Acompareraveclabulle Unam Sanctam (18 novembre 1302), ol Boniface VI définit I’Ecclesia
comme un corps mystique (quae unum corpus mysticum repraesentat), dont la téte est le
Christ et la téte du Christ est Dieu.

40 Dansle célébre développement du corps politique, Jean de Salisbury expose que la perfection
de la res publica vient de ce qu’elle respecte 'ordre de la nature (Policraticus, V, 2), voir
Yves Sassier, « Bien commun et utilitas communis au xie© siécle, un nouvel essor? », Revue
francaise d’histoire des idées politiques, 32, 2010, p. 245-258, p. 254 ; id., « Lacommunauté
politique... », art. cit.

41 Le passage est largement repris dans le Somnium Viridarii, voir Christophe Grellard, « Le
sacré et le profane », art. cit.

42 |l faudrait réévaluer I'importance du dogme de la communion des saints dans la réflexion
politique.

~N
~N

“JubaJ SDJJUNWOI ©] 3P SIUBWIBPUO) S3T VIAYODS ANIMAAT



78

autres membres lui fournissent en secours tout ce qu’ils peuvent, et la téte, de
méme, secourt les membres en cas de besoin.

Le dominicain Pierre d’Auvergne développe en 1295 une variante de la
métaphore, cette fois pour relier encore plus naturellement ses composantes et
insister sur l'ordre hiérarchique. Dans un corps (« corpore »), explique-t-il, formé
de plusieurs membres (« pluribus membris »), le coeur prime naturellement (« cor
principatur ») et les membres sont sujets (« subserviunt »), de méme dans une
maison, une cité, une région, une res publica. Car le coeur communique la vie aux
membres par une « communicatio naturalis » (111, 14) et les membres alimentent
le cceur dans une union vitale (« vita et unio eorum »). Le princeps-caeur domine,
dirige les autres vers leur fin, prenant soin, pourvoyant aux choses nécessaires
et utiles « ad salvationem boni communis ». Mais pour cela, il faut qu’il y ait une
certaine communication par une égalité de justice (« per equalitatem iusticie »),
proportionnelle, entre le coeur et les membres. Les références aristotéliciennes
nourrissent sa démonstration: on reconnait la « communicatio vitae », qui est
une des définitions de 'amitié dans I’Ez‘hique a Nicomaque (V111, 5), etle théme
de la définition de la justice distributive.

De cette quinzaine d’années, on retiendra le changement d’échelle (de I’Eglise
au royaume) et la politisation temporelle de la question fiscale pour la survie du
corps. La répartition des fonctions differe entre les maitres, la plus manifeste est
celle qui fait du roi la téte du corps (Richard de Mediavilla) et celle qui identifie
le roi au cceur qui influe la vie au corps (Pierre d’Auvergne) 3. Les variantes
d’attribution dépendent des objectifs des maitres, tel insistant sur la solidarité
nécessaire pour la survie de 'ensemble (approche englobante) et tel autre sur
la situation centrale du prince, véritable soleil du corps politique (approche
rayonnante).

A la méme époque, les textes francais du « différend » entre le pape et le roi de
France s'approprient largement la métaphore organiciste: en septembre 1289,
par les légistes du roi*4; en 1296, dans le pamphlet Antequam essent clerici qui
désigne les membres inutiles ou paralysés (« partes incongruas et membra inutilia
et quasi paralytica »), ¢ est-a-dire tous ceux qui refusent d’aider le corps (clercs
autant de laics) et ne voient pas que I'aide apportée au corps (roi et royaume)

43 Sur le débat entre la téte et le coeur, voir Takashi Shogimen, « Head or heart? Revisited
physiology and political thought in the thirteenth and fourteenth centuries », History of
Political Thought, 28, 2007, p. 208-228; Catrien Santing, « ‘And | bear your beautiful face
painted on my chest’. The longevity of the heart as the primal organ in the Renaissance »,
dans Catrien Santing, Barbara Baert et Anita Traninger (dir.), Disembodied Heads in Medieval
and Early Modern Culture, Leiden, Brill, 2013, p. 271-306, ici p. 271-283.

44 « Sicaputdolet, cetera membra languent. Innuit ratio civilis et naturalis quod qualitas status
membrorum est a qualitate status capitis regulariter praesumenda », cité par Georges Digard,
Philippe le Bel et le Saint Siége..., op. cit., t. Il, P} XIl, p. 255-275, p. 265 ; et pour 'analyse,
t. I, p. 96-98.



est une aide a leur propre corps#. De la méme maniere, Bernard Saisset est
mis en accusation en 1301, qualifié de « membrum putridum », condamné par
conséquent a 'amputation pour éviter la contamination du corps*®.

La métaphore organique visualise la forme des liens entre les différentes
parties. Elle sert a affirmer la naturalité de la communauté, ses différences
hiérarchiques et ses complémentarités, son unité par conséquent, et, on 'oublie
souvent, ses limites spatiales et numériques. Car I'ensemble de ’humanité nest
pas une communauté. Pour qu'il y ait communauté, il faut une communication
entre les membres, par une langue commune par exemple#’. Les maitres ne
galvaudent pas la métaphore du corps-communauté. Son succes vient qu’elle
synthétise un mode d’appréhension du monde.

Enregistrement des liens existant entre les différentes parties de la communauté

Les différentes parties de la communauté entretiennent des liens de protection,
assumée par le prince, et d’aide et de secours, de la part des clercs et des laics
(II, 30; 111, 277). Laide peut se manifester par 'acquittement d’une taxe ou par
des conseils (IX, 31). Tout doit étre fait pour éviter la coercition (II, 30), car les
hommes sont libres et non pas serfs (I1I, 277) “8. Ils ne doivent pas étre contraints,
mais imposés en proportion, et sous certaines conditions. De méme pour les
clercs a 'égard desquels les maitres pronent une aide gracieusement accordée
(IX, 31), c'est-a-dire librement, en confiance (XIV, 8) en raison de la bonté
du prince (« bonitate principis »), une solution bien préférable a une taxation
imposée au premier ordre qui se ferait dans le mépris de la communauté des
clercs (I, 30) ou dans I'intention de leur nuire (IL, 30; IX, 31)%. Richard de
Mediavilla I'illustre par un exemple : une taxe sur une marchandise pourra étre

45 Pierre Dupuy, Histoire du différend..., op. cit., p. 21-22.

46 Ibid., p. 626-631, ici p. 630. Mgr Vidal, « Bernard Saisset, Evéque de Pamiers (Suite) »,
Revue des sciences religieuses, 6, 1926, p. 177-198; Julien Théry, « Philippe le Bel, pape en
son royaume », L’Histoire, 289, 2004, p. 14-17; id., « Allo scoppio del conflitto tra Filippo il
Bello di Francia e Bonifacio VIII: 'affaire Saisset (1301). Primi spunti per unarilettura », dans
GiovanniMinnucci (dir.), I poteri universali e la fondazione dello Studium Urbis. Il pontefice
Bonifacio VIl dalla Unam sanctam allo schiaffo di Anagni, Bologna, Monduzi, 2008, p. 21-68
[disponible en ligne: http://halshs.archives-ouvertes.fr/].

47 Sur les limites spatiales de la communauté : Aristote, Politique, VII, 4, 1326b 11-22; sur le
royaume, taille idéale de la communauté: Gilles de Rome, De regimine principum libri Ill,
Roma, Ant. Bladus, 1556, lll, i, 5, fol. 243-244. Et pour une utilisation plus tardive du théme,
voir Thierry Sol, « Le monde n’a pas besoin de César! Le tyran César dans le commentaire de
la Politique d’Aristote par Nicole Oresme », dans Chrystéle Blondeau et Marie Jacob (dir.),
L’Antiquité entre Moyen Age et Renaissance, Nanterre, Presses universitaires de Paris Ouest,
2011, p. 329-342, p. 339-341.

48 Voirles suggestifs développements de Michel Hébert sur la liberté de consentir, Parlementer,
op. cit., p. 433.

49 En plus de la place plus grande prise par 'intention depuis Latran IV (casuistique), les
franciscains sont sensibles a la morale de 'intention comme fondement de ’éthique publique
(Giacomo Todeschini, Richesse franciscaine. De la pauvreté volontaire a la société de marché,

~
O

“JubaJ SDJJUNWOI ©] 3P SIUBWIBPUO) S3T VIAYODS ANIMAAT



80

imposée a condition qu’elle ne frappe pas des produits (par exemple la cire) que
les clercs achetent plus que les autres (11, 30).

Assez manifestement, les liens reliant les membres de la communauté relévent
d’enregistrements thématiques différents, qui ne sont pas exclusifs les uns des
autres. On peut en distinguer trois: philosophique, juridique et théologique.
Pour les lecteurs d’Aristote, 'adhésion 4 la communauté est naturelle car elle
vient de la nature: elle est fondée de facto, sur l'utilité et la survie (I11, 14). Son
but terrestre réside dans 'unité (XIV, 8; 111, 14) qui ne se fera que par le respect
du statut de chacun et 'obéissance due aux pouvoirs pour I'utilité publique,
méme si les sujets ignorent en quoi elle consiste (XIV, 8). Car le prince est
pourvu de la science architectonique (la politique) qui lui permet d’ordonner
les moyens  la fin (XIV, 8)5°.

D’autres maitres mettent en avant le lien juridique (de iure). Plusieurs droits
animent les réponses des théologiens: le droit commun (I, 1), le droit de I’Eglise
(I, 1), le droit du pape (I, 2), le droit des princes (I, 2), les statuts (statuta) et
les constitutions terrestres des cités et des princes (I, 15 I, 25 XIV, 8; 11, 30).
Ces différents droits sont hiérarchisés, les lois sont superposées, et 'on voit les
maitres s’appliquer a les faire concorder (I, 1).

D’autres enfin exposent que les membres de la communauté sont reliés par
I'amour, un ordo caritatis qui prime et commande tous les autres ordres, fondé sur
le précepte divin d’aimer 'autre comme soi-méme (IV, 29). Ainsi la participation
aux charges de la cité ou du royaume est-elle faite « ex caritate » (IX, 31), librement
(I, 1; IX, 31). Ce lien de communication (III, 14) est un lien de justice (II, 30;
I1I, 14). Les communautés civiles ne peuvent exister si ce n'est par « connexa summa
amicitia et summa caritate », ou chacun aime (« diligent ») 'autre comme soi-
méme, et veut pour l'autre ce qu'il veut pour lui dans une « summa benevolentia »
(IV, 29)5". Les références aristotéliciennes, bibliques et théologiques se conjuguent
ici pour expliquer le maintien des communautés civique ou royale5. Richard de
Mediavilla se montre plus prosaique quand il recourt 2 un proverbe pour qualifier
la relation d’amour existant entre le roi et ses sujets: un roi « dilectus a subditis »
vaut mieux qu’un roi riche d’or et d’argent (I1I, 27).

Lagrasse, Verdier, 2008 [trad. fr. de Richezza francescana: dalla poverta volontaria alla
societa di mercato, Bologna, Il Mulino, 2004)).

50 Aristote, Ethique & Nicomagque, |, 1, 1094a 27. Voir Christian Trottmann, « Science
architectonique et finalité philosophique de ’lhomme chez Aristote », Revue de philosophie
ancienne, 14/1, « La Métaphysique d’Aristote », 1996, 14, 1996, p. 87-114; id., Théologie et
noétique au xir siécle : a la recherche d’un statut, Paris, Vrin, 1999.

51 Georges de Lagarde, La Naissance de I’esprit laique au déclin du Moyen Age, Saint-Paul-
Trois-Chateaux, Editions Béatrice, 1934-1946, 6 vol., t. Il, n. 51, p. 178.

52 Surlelien de charité, voir Lydwine Scordia, « Subjectio, subventio et dilectio : les devoirs des
sujets envers le prince dans la Postille de Nicolas de Lyre », dans Gilbert Dahan (dir.), Nicolas
de Lyre, Paris, Institut d’études augustiniennes, 2011, p. 75-96.



Quelle que soit la détermination de ces maitres, les membres de la communauté
participent, a des degrés divers. Les débats n'aboutissent pas, sauf exception, a
une opposition des membres contre la téte.

Les débats des maitres théologiens envisagent des communautés urbaine ou
royale ot sont conciliés I'un et le multiple: 'un — le prince — comme moyen de
maintenir 'unité et le multiple —les différentes parties de la communauté — dont
il sagit de respecter les différences sans entamer la cohésion de 'ensembles3. La
regle de la proportionnalité est plusieurs fois invoquée. Elle traduit les différences
d’ordres, de fonctions, de dignités, de richesses des membres de la communauté,
et elle permet (ou oblige) chacun a participer. Pour les maitres de 'université,
la communauté existe. Elle conjugue des caractéres innés (naturels) et acquis
(bon gouvernement). Ainsi, dés avant Courtrai (19 juillet 1302), 'argumentation
de la participation de toute la communauté aux dépenses du royaume pour sa
survie est en place. Le subside de mars 1303, pesant sur tous, orchestre les acquis
philosophico-juridico-théologiques pour la defensio regni, en y ajoutant une
instrumentalisation de références, absentes chez les maitres, genre oblige, telles la
langue commune et lhistoire, ou plus rares, tel 'amour du rois.

ANNEXE

Intitulés des questions quodlibétiques (faculté de théologie de Paris)

Berthaud de Saint-Denis, I, 1, 5§ mars 128255

« Utrum clerici teneantur solvere pedagia vel tributa ? »

Berthaud de Saint-Denis, I, 2, 5 mars 12825

« Utrum papa possit eximere clericos aut subditos principum a pedagio vel
tributis? »

Henri de Gand, IV, 29, Noél 127957

« Utrum alicui liceat repetere debitum cum scandalo ? »

53 L’Eglise est le modéle de la communauté, elle qui n’est pas seulement une congregatio
fidelium — le théme fait polémique au temps de Frédéric Il. De méme le royaume ne peut se
résumer a une congregatio subditorum.

54 Surl'importance historiographique de Courtrai, voir Isabelle Guyot-Bachy, « De Bouvines a
Roosebecke, le souvenir des victoires du roi en Flandres dans I’historiographie du royaume
(xme-xve siécle) », dans Anne-Héléne Allirot, Murielle Gaude-Ferragu et al. (dir.), Une histoire
pour un royaume (xi-xv* siécle), Paris, Perrin, 2010, p. 51-65 ; ead., La Flandre et les Flamands
au miroir des historiens du royaume, mémoire inédit d’Habilitation a diriger des recherches.
Et sur le théme de ’amour du roi, voir mes recherches en cours.

55 Berthaud de Saint-Denis, Quodlibeta, 1, 1, éd. Jean Leclercq, « Deux questions de Berthaud
de Saint Denys sur ’exemption fiscale du clergé », dans [coll.], Etudes d’histoire du droit
canonique dédiées a Gabriel Le Bras, Paris, Sirey, 1965, 2 vol,, t. |, p. 611-614.

56 Berthaud de Saint-Denis, Quodlibeta, |, 2, éd. cit., p. 614-617.

57 Henride Gand, Quodlibeta, IV, 29, Paris, ). Balde, 1518, fol. 145-146.

(o]
iy

“JubaJ SDJJUNWOI ©] 3P SIUBWIBPUO) S3T VIAYODS ANIMAAT



82

Henri de Gand, VIII, 22, 128458

« Utrum res praescripta in bona fide, cotum fuerit de mala fide, tenens eam
teneatur statim restituere illam ei ad quem alias de iure debet pertinere ? »

Henri de Gand, IX, 31, PAques, 128659

« Utrum clerici teneantur ad exactiones quas laici solvunt civitatibus et dominis
temporalibus? »

Henri de Gand, XIV, 8, 1290%°

« Utrum quisque subditus teneatur servare statuta, licet non sit evidens quod ad
communem utilitatem expediant ? »

Richard de Mediavilla, II, 30, PAques 1286

« Utrum clerici possint cogi ad solutionem exactionem factarum in civitate propter
utilitatem boni communis ? »

Richard de Mediavilla, III, 27, 128752

« Utrum subditi teneantur dominis temporalibus in solvendo tallias de novo
impositas que vergunt solum in utilitatem dominorum suorum?»

Godefroid de Fontaines, VII, 14, 1290%3

« Utrum retinentes quod eis impositum est, teneantur illud restituere et hec illi qui
recipit dictam collectam ad firmam ?»

Godefroid de Fontaines, XI, 17, 1294-1296%

« Utrum princeps dicens se habere causam pro utilitate reipublicae nec tamen
huiusmodi necessitas est de notoria possit imponere aliquam exactionem et subiecti
teneantur solvere? »

Pierre d’Auvergne, 111, 14, 12985

« Utrum princeps qui, necessitae rei publice imminente, instituit vectigal aliquod
in subditis, necessitate recedente, teneatur ipse vel successor eius removere illud,
stipendiis communibus sufficientibus ad dispensationem ipsius? »

58 [bid., VIll, 22, fol. 331v-333.

59 Henride Gand, Quodlibeta, IX, 31, dans Opera omnia, éd. Raymond Macken, Leuven, Leuven
University Press, 1983, p. 327-330.

60 Henride Gand, Quodlibeta, XIV, 8, éd. Balde, fol. 567v-568.

61 Richard de Mediavilla, Quodlibeta, I1, 30, éd. et trad. Lydwine Scordia, « Transcription et
traduction d’une question quodlibétique (1286) du franciscain Richard de Mediavilla sur
la taxation des clercs par les pouvoirs civils », Etudes franciscaines, 2, 2009, p. 21-51, ici
p. 26-51.

62 Richard de Mediavilla, Quodlibeta, I, 27, éd. et trad. Lydwine Scordia, « Le Roi doit vivre du
sien », op. cit., p. 457-462.

63 Godefroid de Fontaines, Les Quodlibet cing, six et sept, éd. Maurice de Wulf et Jean Hoffmans,
Louvain, Institut supérieur de philosophie de I'Université, 1914, p. 395-396.

64 Id., Les Quodlibets XI-XIV, éd. Jean Hoffmans, Louvain, Institut supérieur de philosophie de
’Université, 1932-1935, 2 vol,, t. I, XI, 17, p. 76-78.

65 Pierre d’Auvergne, Quodlibeta, |, 14, éd. Elizabeth A.R. Brown, « Cessante causa and the
taxes of the last Capetians: the political application of a philosophical maxim », Studia
Gratiana, 15,1972, p. 585.



LISTE DES ABREVIATIONS

Actes de Pierre de Dreux

BEC
CCR

CChHR

CFR

CIM

CPR

Complete Peerage

Grandes Chroniques de France

MGH

ODNB

Const.

DD

Dt. Chron.
Dr. MA

Epp. sel.

Leges Const.
Schriften

SS

SS rer. Germ.
SS§ rer. Germ. N.S.
Staatsschriften

Marjolaine Léimeillat, Les Actes de Pierre de Dreux, duc
de Bretagne (1213-1237), Rennes, PUR, 2013.
Bibliothéque de I’Ecole des chartes.

Calendar of Close Rolls, London, Public Record Office,
coll. « PRO Texts and Calendars » 1892-.

Calendar of Charter Rolls, London, Public Record
Office, coll. « PRO Texts and Calendars », London,
1903-1927, 6 vol.

Calendar of Fine Rolls, London, Public Record Office,
coll. « PRO Texts and Calendars », 1911-1962, 22 vol.
Calendar of Inquisitions post mortem and other analogous
documents, London, Public Record Office, coll. « PRO
Texts and Calendars », 1904-.

Calendar of Patent Rolls, London, Public Record
Office, coll. « PRO Texts and Calendars », 1891-.
Vicary Gibbs ez al. (éd.), G. E. Cockayne, The Complete
Peerage of England, Scotland, Ireland, Great Britain
and the United Kingdom, London, St Catherine Press,
1910-1959, 13 vol.

Les Grandes Chroniques de France, éd. Jules Viard, Paris,
Champion, coll. « Société de I'histoire de France »,
10vol., 1920-1953

Monumenta Germaniae Historica.

Constitutiones et acta publica imperatorum et regum.
Diplomata regum et imperatorum Germaniae.

Deutsche Chroniken.

MGH Deutsches Mittelalter. Kritische Studientexte.
Epistolae selectae in usum scholarum.

Constitutiones et acta publica imperatorum et regum.
Schrifien der Monumenta Germaniae Historica.
Seriptores (in Folio).

Scriprores rerum Germanicarum in usum scholarum.
Scriptores rerum Germanicarum, Nova Series.
Staatsschiften des spiiteren Mittelalters.

Oxford Dictionary of National Biography, Oxford,
Oxford University Press, 2004-.

349

SUOIIRIAQIQR SBP 91SIT  INOTA SVLINNANOD



350

ORF

PL

RHGF

RS
SHF

Ordonnances des rois de France de la troisiéme race,
recueillies par ordre chronologique, éd. Eusebe
de Lauriére, 21 vol., Paris, Imprimerie royale et
Imprimerie nationale, 1723-1849.

Patrologiae cursus completus, series latina, éd. Jean-Paul
Migne, 222 vol., Paris, Garnier, 1844-1855.

Recueil des historiens des Gaules et de la France,
éd. Dom Bouquet, nouv. éd., 24 vol., Paris, Imprimerie
impériale et nationale, 1869-1904.

Rolls Series, London, Record Commission.

Société de I'histoire de France.



TABLE DES MATIERES

TEEOAUCTION ..o 7

PREMIERE PARTIE
LA COMMUNITAS REGNI, APPROCHES TERMINOLOGIQUES,
JURIDIQUES ET THEORIQUES

A la recherche du mot communitas dans les sources narratives et diplomatiques
des x1¢ et x11° siecles
IVHCREL BU <.ttt ettt s s 17

Terra — populus — rex. La communauté du royaume vue de lextérieur
GEOTG JOSTKIBIGIEWE ...t 31

Un aspect juridique de la « communauté du royaume »: la réflexion des
romanistes du Moyen Age sur la capacité, ou I'incapacité du peuple 2 contréler
le gouvernant
YVS SASSIT ...ttt ettt e s es s s e s eses e s e s e s e e e s e s e s e e eeeseeeeeaeseseeeneens 51

Les fondements de la communitas regni dans les questions quodlibétiques de
la faculté de théologie de Paris a la fin du x1r* siecle
LYAWINE SCOTAIA ..t 65

Aristotle and the Empire. Imperium, regnum, and communitas in Albert the Great
and Engelbert of Admont
6= Y N0 o OO 83

La « communauté du royaume » en Angleterre, fin du x1rt-début du xrv* siecle
FrEd@rique LAChAUM ...........ooeeeee e 97

DEUXIEME PARTIE
LE ROI ET LES PRINCES

Les princes comme capita rei publice. Le royaume de Germanie aux X1° et XI1r° siecles
ROUFGIOBE ...ttt 123

Officiers du roi ou officiers du royaume? Les grands offices de cour en Angleterre
au x111¢ et au début du x1v© siécle
JOTG POIEZET ..t a e a et s s neaeaa 137

351

S21911eW S3p 3|qe]  INDTA SVLINNWANOD



352

Le baronnage francais dans les récits de la bataille de Bouvines (1214-1274) et
dans la liturgie du sacre royal
DOMINIGUE BArthBLEMY ... 159

Les guerres de Flandre dans le processus de formation de la communitas regni au
travers des récits des chroniqueurs francais (12 14-premicre moitié du xive siecle)
[S@belle GUYOT-BACKY ......oiiiiiiii e 181

Communitas regni et « relations internationales » (xr-x11r° siecle)
J@aN-MAFTE IMOBGLIN ... 197

TROISIEME PARTIE
LA COMMUNAUTE REALISEE

Larmorial Wijnbergen est-il un reflet de la communauté du royaume de France?
Jean-Christophe Blanchard ..o e 219

La Bretagne et la communitas regni sous le régne de Pierre de Dreux (1213-1237)
LAUIENCE IVIOAL ...t 235

La communauté sans royaume dans I'Islande médiévale
GIEZOTY CAEANEO ..voeeeici et 249

La création d’une communitas regni en Suede (xur'-xiv* siecles)
COTINNE PENMEAUL ...ttt 273

La communauté avant la communirzas: les élites et le gouvernement royal en
Ecosse au xur* siecle
AALICE TAYLOT ettt 299

« Communauté du royaume » et affirmation de la noblesse dans les pays tcheques
(xrre-x1ve siécles)

BLOTS@ A ... 319
Conclusions

BIUNO LEMESIE ..o 337
Liste des abréVIations............oov.oivoeoeoeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 349

Table des MAatiEres ..........coovooooeooeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 351



