
a

C
om

m
un

ita
s r

eg
ni

72

34 €

Les historiens médiévistes hésitent à parler d’État ou de nation quand 
ils évoquent les entités politiques du Moyen Âge central ; quand il s’agit 
de désigner une entité politique correspondant à une province, le terme 
royaume –  parfois même en l’absence d’un roi  – est moins con� ictuel. 
Existait-il pour autant des communautés politiques spéci� ques à l’échelle 
des royaumes, des « communautés de royaume » ? D’ailleurs, dans plusieurs 
régions d’Occident, l’usage du syntagme communitas regni caractérisait 
plutôt la terminologie des programmes politiques des mouvements 
d’opposition au roi. Les contributions réunies dans ce volume prennent 
toutefois appui sur cette notion pour proposer un questionnement 
renouvelé des fondements politiques d’une partie de l’Occident médiéval 
(Scandinavie, Empire, France, Angleterre et Écosse, pays tchèques), a� n 
de comprendre ce qui en faisait la singularité.

I S B N 979 -10 -2 31- 0 613 - 8

Communitas regni
La « communauté de royaume » 

de la fin du xe siècle au début du xive siècle 
(Angleterre, Écosse, France, Empire, Scandinavie)

SORBONNE UNIVERSITÉ PRESSES
https://sup.sorbonne-universite.fr

Illustration : La déclaration d’Arbroath, 6 avril 1320, exemplaire dit de Tyninghame 

© The History Collection/Alamy banque d’images

D
O

M
IN

IQ
U

E 
B

A
R

TH
ÉL

EM
Y 

   
 IS

A
B

EL
LE

 G
U

YO
T-

B
A

C
H

Y 
FR

ÉD
ÉR

IQ
U

E 
LA

C
H

A
U

D
   

  J
E

A
N

-M
A

R
IE

 M
O

EG
LI

N

DOMINIQUE BARTHÉLEMY, ISABELLE GUYOT-BACHY, 
FRÉDÉRIQUE LACHAUD & JEAN-MARIE MOEGLIN (DIR.)

COMMUNITAS REGNI
La « communauté de royaume » 

de la fin du xe siècle au début du xive siècle 
(Angleterre, Écosse, France, Empire, Scandinavie)

CULTURES ET CIVILISATIONS MÉDIÉVALES N° 72

CommunitasRegni_2019-11-12.indd   1 15/11/2019   09:02



a

C
om

m
un

ita
s r

eg
ni

72

34 €

Les historiens médiévistes hésitent à parler d’État ou de nation quand 
ils évoquent les entités politiques du Moyen Âge central ; quand il s’agit 
de désigner une entité politique correspondant à une province, le terme 
royaume –  parfois même en l’absence d’un roi  – est moins con� ictuel. 
Existait-il pour autant des communautés politiques spéci� ques à l’échelle 
des royaumes, des « communautés de royaume » ? D’ailleurs, dans plusieurs 
régions d’Occident, l’usage du syntagme communitas regni caractérisait 
plutôt la terminologie des programmes politiques des mouvements 
d’opposition au roi. Les contributions réunies dans ce volume prennent 
toutefois appui sur cette notion pour proposer un questionnement 
renouvelé des fondements politiques d’une partie de l’Occident médiéval 
(Scandinavie, Empire, France, Angleterre et Écosse, pays tchèques), a� n 
de comprendre ce qui en faisait la singularité.

I S B N 979 -10 -2 31- 0 613 - 8

Communitas regni
La « communauté de royaume » 

de la fin du xe siècle au début du xive siècle 
(Angleterre, Écosse, France, Empire, Scandinavie)

SORBONNE UNIVERSITÉ PRESSES
https://sup.sorbonne-universite.fr

Illustration : La déclaration d’Arbroath, 6 avril 1320, exemplaire dit de Tyninghame 

© The History Collection/Alamy banque d’images

D
O

M
IN

IQ
U

E 
B

A
R

TH
ÉL

EM
Y 

   
 IS

A
B

EL
LE

 G
U

YO
T-

B
A

C
H

Y 
FR

ÉD
ÉR

IQ
U

E 
LA

C
H

A
U

D
   

  J
E

A
N

-M
A

R
IE

 M
O

EG
LI

N

DOMINIQUE BARTHÉLEMY, ISABELLE GUYOT-BACHY, 
FRÉDÉRIQUE LACHAUD & JEAN-MARIE MOEGLIN (DIR.)

COMMUNITAS REGNI
La « communauté de royaume » 

de la fin du xe siècle au début du xive siècle 
(Angleterre, Écosse, France, Empire, Scandinavie)

CULTURES ET CIVILISATIONS MÉDIÉVALES N° 72

CommunitasRegni_2019-11-12.indd   1 15/11/2019   09:02

https://sup.sorbonne-universite.fr


Les fondements de la communitas regni dans les questions
 quodlibétiques de la faculté de théologie de Paris…

Lydwine Scordia

ISBN : 979-10-231-5294-4



Cultures et civilisations médiévales

collection dirigée par Jacques Verger et Dominique Boutet

 

Précédentes parutions

Créer. Créateurs, créations, créatures au Moyen Âge
Florian Besson, Viviane Griveau-Genest & Julie Pilorget (dir.)

Expériences critiques. Approche historiographique  
de quelques objets littéraires médiévaux

Véronique Dominguez-Guillaume & Élisabeth Gaucher-Rémond (dir.)

Le Manuscrit unique. Une singularité plurielle
Élodie Burle-Errecade & Valérie Gontero-Lauze (dir.)

Le Rayonnement de la cour des premiers Valois à l’époque d’Eustache Deschamps
Miren Lacassagne (dir.)

Ambedeus. Une forme de la relation à l’autre au Moyen Âge
Cécile Becchia, Marion Chaigne-Legouy et Lætitia Tabard (dir.)

Épistolaire politique. II. Authentiques et autographes
Bruno Dumézil & Laurent Vissière (dir.)

Imja et name. Aux sources de l’anthropologie germanique, anglo-saxonne et slave
Olga Khallieva Boiché

Lire en extraits. Lecture et production des textes de l’Antiquité à la fin du Moyen Âge
Sébastien Morlet (dir.)

Savoirs et fiction au Moyen Âge et à la Renaissance
Dominique Boutet & Joëlle Ducos (dir.)

Épistolaire politique. I. Gouverner par les lettres
Bruno Dumézil & Laurent Vissière (dir.)

Prédication et propagande au temps d’Édouard III Plantagenêt
Catherine Royer-Hemet

Intus et foris. Une catégorie de la pensée médiévale ?
Manuel Guay, Marie-Pascale Halary & Patrick Moran (dir.)

Wenceslas de Bohême. Un prince au carrefour de l’Europe
Jana Fantysová-Matějková

L’Enluminure et le sacré. Irlande et Grande Bretagne, viie‑viiie siècles
Dominique Barbet‑Massin

https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales


SORBONNE UNIVERSITÉ PRESSES
Paris

Dominique Barthélemy, Isabelle Guyot-Bachy, 
Frédérique Lachaud & Jean-Marie Moeglin (dir.)

Communitas regni
La « communauté de royaume » 
de la fin du xe siècle au début du 

xive siècle (Angleterre, Écosse, France, 
Empire, Scandinavie)

 

https://sup.sorbonne-universite.fr


Version numérique : © Sorbonne Université Presses, 2025

ISBN de l’édition papier : 979‑10‑231‑0613‑8
© Sorbonne Université Presses, 2020

Mise en page Emmanuel Marc Dubois/3d2s (Issigeac/Paris)
d’après le graphisme de Patrick Van Dieren

SORBONNE UNIVERSITÉ PRESSES
Maison de la Recherche

Sorbonne Université
28, rue Serpente

75006 Paris

sup@sorbonne-universite.fr

https://sup.sorbonne-universite.fr

tél. : +33 (0)1 53 10 57 60

Sorbonne Université Presses est un service général  
de la faculté des Lettres de Sorbonne Université.

Ouvrage publié avec le concours de Sorbonne Université et de l’Institut universitaire de France

mailto:pups%40sorbonne-universite.fr?subject=CCM%20Manuscrit%20unique
http://pups.paris-sorbonne.fr


com
m

unitas regni  •   sup  •   2020

65

LES FONDEMENTS DE LA COMMUNITAS REGNI 
DANS LES QUESTIONS QUODLIBÉTIQUES DE LA FACULTÉ 

DE THÉOLOGIE DE PARIS À LA FIN DU XIIIe SIÈCLE

Lydwine Scordia 
Université de Rouen

Qu’est-ce qu’un tas (sôros) de sable ? Ce n’est pas une accumulation de grains, 
car un grain plus un grain plus un autre, etc. ne font pas un tas. À l’inverse, un 
tas de sable auquel on enlèverait un grain ou deux grains, etc. resterait un tas, 
car l’absence de grains n’empêche pas un tas de rester un tas. Que déduire du 
paradoxe sorite d’Eubulide de Milet sinon que la définition quantitative aboutit 
à une impasse, que l’on évoque un tas de sable ou la communitas regni ? Tout 
ensemble, en effet, n’est pas une communauté. Le xiiie siècle disposait de deux 
définitions léguées par l’Antiquité, pour le comprendre, celle d’Aristote, tirée 
de la Politique, qui insiste sur le but visé par la communauté : « Puisque toute 
cité, nous le voyons, est une certaine communauté [koinônia], et que toute 
communauté a été constituée en vue d’un certain bien […] avant tout, c’est 
le bien suprême entre tous que <vise> celle qui est la plus éminente de toutes 
[les communautés] et qui contient toutes les autres 1. » Et celle de Cicéron, qui 
définit la res publica en mettant l’accent sur le lien juridique et sur le but : la 
res publica, c’est-à-dire la res populi, n’est pas une assemblée d’hommes réunis 
n’importe comment (« quoquo modo congregatus »), mais le rassemblement d’une 

1	 Aristote, Politique, I, 1, 1, 1252a. Le mot koinônia de la Politique a été diversement traduit : 
vingt-quatre fois par communitas, quatre fois par communio et deux fois par communicatio 
(Pierre Michaud-Quantin, Universitas. Expressions du mouvement communautaire dans 
le Moyen Âge latin, Paris, Vrin, 1970, n. 38, p. 153). Thomas d’Aquin a repris la définition : 
« L’homme est beaucoup plus communicatif [communitativus] avec autrui que n’importe 
quel animal qu’on voit vivre en groupe […] Quant à la cité, qui est la communauté parfaite 
[perfectam communitatem], elle se suffira dans toutes les choses nécessaires à la vie ; et 
plus encore une province unifiée, à cause de la nécessité du combat en commun [propter 
necessitatem] et du secours mutuel [mutui auxilii] contre les ennemis » (Tractatus de rege 
et regno ad regem Cypri [terminé par Ptolémée de Lucques à partir du livre II, chap. 4] dans 
Opera omnia, t. XXVII, Opuscula varia, éd. Stanislas Édouard Fretté, Paris, L. Vivès, 1875, I, 
1, p. 336-412, ici p. 337-338). Les idées aristotéliciennes circulent dès le xiie siècle grâce aux 
traductions partielles de l’Éthique à Nicomaque et de la Politique, voir Frédérique Lachaud, 
L’Éthique du pouvoir au Moyen Âge. L’office dans la culture politique (Angleterre, vers 1150-
vers 1330), Paris, Classiques Garnier, 2010, p. 219-220. 



66

multitude (« coetus multitudinis »), réunie selon un consensus de droit (« juris 
consensu ») et associé dans une communion d’utilité (« et utilitatis communione 
sociatus ») 2. 

Pour traiter la question des fondements de la communauté du royaume, tant 
de ses origines que de ses fins, et des relations entre ses différentes parties, j’ai 
choisi d’étudier un corpus homogène d’une dizaine de questions universitaires 
débattues en latin à la faculté de théologie de Paris, dans le contexte des années 
1280-1300 3. C’est-à-dire avant la défaite française de Courtrai (juillet 1302), 
avant le mandement de Philippe le Bel contre les Templiers (septembre 1302) 
et avant l’attentat d’Anagni contre Boniface VIII (octobre 1303), qui sont 
ordinairement considérés comme des dates-ruptures dans l’art de gouverner. 

Commençons par étudier l’unité et la diversité de la définition de la 
communauté dans les dernières années du xiiie siècle (1), puis les conséquences 
de l’appartenance à la communauté (2), pour terminer par ses différentes 
représentations (3). 

UNITÉ ET DIVERSITÉ DE LA COMMUNAUTÉ

Les enjeux de la communitas

Entrons, in medias res, au cœur des séances quodlibétiques animées par les 
maîtres en théologie de Paris. Ces débats publics avaient lieu dans une universitas, 
au sens strict du terme 4. La forme scolastique du débat faisait intervenir 
plusieurs participants : celui qui posait la question, les tenants des arguments 
pro et contra, et le maître qui déterminait la réponse. Cette structure n’est pas 
inintéressante pour qui étudie le fonctionnement d’une communauté (débat 
public contradictoire dépassé par la détermination magistrale). Des questions 
de toutes sortes furent posées à des maîtres séculiers (Berthaud de Saint-Denis, 
futur évêque d’Orléans, † 1307 ; Henri de Gand, archidiacre de Tournai, 
† 1293 5 ; Godefroid de Fontaines, évêque contesté de Tournai, † 1303) et à deux 

2	 Cicéron, De republica, I, 25. Sa définition est connue au Moyen Âge grâce au De civitate Dei 
d’Augustin (II, 21 ; XIX, 21, 1). Pour une histoire générale de la notion, lire les chapitres 16 
(Jean Dunbabin) et 17 (Jeannine Quillet) dans James Henderson Burns (dir.), Histoire de la 
pensée politique médiévale : 350-1450, Paris, PUF, 1993 (trad. fr. de The Cambridge History 
of Medieval Political Thought, c. 350, c. 1450, Cambridge, Cambridge University Press, 1988), 
p. 450-491 et 492-539.

3	 Voir la liste des intitulés des questions quodlibétiques en Annexe. 
4	 Voir Pierre Michaud-Quantin, Universitas, op. cit., p. 47, 71 et passim. Pour une réflexion sur 

le débat public, Patrick Boucheron, Nicolas Offenstadt (dir.), L’Espace public au Moyen Âge. 
Débats autour de Jürgen Habermas, Paris, PUF, 2011.

5	 Jacques Verger, Les Universités françaises au Moyen Âge, Leiden/New York/Köln, Brill, 1995, 
p. 76-80. 



67

lydw
ine scordia   Les fondem

ents de la com
unitas regni…

maîtres mendiants (Richard de Mediavilla, ofm, † 1302/8, ministre provincial 
de la province de France ; Pierre d’Auvergne, op, † 1304, évêque de Clermont). 

À la fin du xiiie siècle, les questions portent sur la licéité d’imposer des taxes 
(vectigal, pedagia) et des impôts (exactiones, taillas) aux clercs, aux laïcs, aux 
sujets en général ; elles mettent en scène les pouvoirs spirituels (pape, évêques) 
et temporels (rois, princes, seigneurs, consuls) qui seront amenés à faire payer, 
ou à empêcher de payer ces impôts, selon un certain nombre de critères relevant 
de l’utilité commune ou privée des pouvoirs temporels, dans le cadre de la cité, 
de la res publica ou du royaume. 

Si l’on affine le contexte, décalé par rapport à l’Angleterre 6, ces débats sont 
contemporains de la croisade d’Aragon, menée par Philippe III en 1285 avec 
le soutien du pape Martin IV, des conflits de Philippe IV avec Édouard Ier, 
son vassal pour la Gascogne, confisquée en 1294, et avec Gui de Dampierre, 
son vassal pour le comté de Flandre, confisqué en 1297 7. Ils se situent en effet 
pendant deux périodes de crises entre la France et le Saint-Siège, l’une en 
1296-1297, à propos de la taxation des clercs : les textes polémiques français 
Antequam essent clerici et la Disputatio inter clericum et militem répondent aux 
bulles Clericis laicos du 25 février 1296 et Ineffabilis amor du 20 septembre 1296 
répondent les textes polémiques français Antequam essent clerici et la Disputatio 
inter clericum et militem, la même année ; l’autre, en 1301-1302, avec du côté du 
pape, les bulles Ausculta fili (5 décembre 1301), Unam sanctam (18 novembre 
1302) et la bulle d’excommunication de Philippe IV (Super Petri solio), jamais 
publiée, et du côté du royaume, l’arrestation et la mise en accusation de l’évêque 
de Pamiers Bernard Saisset (juillet-octobre 1301), les états généraux du 10 avril 
1302 où Pierre Flote (chancelier depuis 1295) présente une version manipulée 
de la bulle Ausculta fili. Les enjeux de ces « différends » portent sur la hiérarchie 
des pouvoirs, les sphères temporelles du pouvoir pontifical, les droits du roi sur 
l’ensemble de ses sujets, clercs compris… Ces débats ne sont pas nouveaux, mais 
de nouvelles réponses sont apportées.

6	 La Grande Charte de 1215 réunit barons et « communia totius regni » contre le roi (Pierre 
Michaud-Quantin, Universitas, op. cit., p. 165). En Angleterre, la communitas regni est 
fondée pour réformer le gouvernement royal (Frédérique Lachaud, L’Éthique du pouvoir au 
Moyen Âge, op. cit., p. 346), alors qu’en France, elle intègre le roi et, par conséquent, elle 
manifeste la puissance royale. 

7	 Des guerres assez limitées en fait (1293-1297), comme l’a montré Xavier Hélary, « Révolution 
militaire, révolution fiscale ? Le poids de la guerre dans les finances royales sous le règne de 
Philippe le Bel », dans Philippe Contamine, Jean Kerhervé et Albert Rigaudière (dir.), Monnaie, 
fiscalité et finances au temps de Philippe le Bel, Paris, Comité pour l’histoire économique et 
financière de la France, 2007, p. 229-254.



68

Les occurrences de la communauté

Le vocabulaire de la communitas et les termes associés (communis, publicus) 
sont très présents dans les quodlibets 8. Selon Henri de Gand (IV, 29), il est 
dans la nature de l’homme de vivre en communauté civile (« in communitate 
civili »), Aristote le dit dans la Politique (I, 1). Godefroid de Fontaines assimile 
la communauté à la res publica, dont il faut prendre soin (VII, 14). Le bien 
de toute la communitas est un enjeu pour Berthaud de Saint-Denis (I, 1) et 
Godefroid de Fontaines (XI, 17 ; VII, 14), celui de l’utilité de la communauté 
(XI, 17). Tous sont tenus au bien de la communauté, car si le bien d’un seul est 
aimable, celui d’une nation (gens) ou d’une cité est meilleur et plus divin. Pierre 
d’Auvergne (III, 14) en réfère à la Politique (I, 2). Ce bien unit chaque membre 
de la communauté au prince ; Henri de Gand assimile d’ailleurs le bien de la 
communauté au bien du prince qui l’incarne (XIV, 8). 

Dans la plupart des occurrences, le thème surgit dès qu’il s’agit d’évoquer 
des problèmes (entretien des ponts, routes, murs 9 et endettement), des risques 
(défense contre les ennemis de l’Église et de la justice) et des cas de nécessité 
auxquels la communauté aura à faire face (II, 30 ; IX, 31 ; III, 14) 10. Les problèmes 
de la communitas appellent, c’est logique, la recherche de solutions financières, 
négociées, telle l’adoption d’une taxe sur le vin (obola) qui servira à libérer la 
communauté, en l’occurrence ici une cité endettée dans la réponse déterminée 
par le maître franciscain en 1286 (II, 30). On ne sait s’il s’agit pour Richard de 

8	 Les maîtres ne s’appliquent pas à définir la communitas par son étymologie, alors que c’est 
souvent un point de départ obligé dans ce genre de débats. L’explication vient peut-être 
du fait que la Bible n’utilise pas le mot communitas, et préfère communicatio, communis, 
communio, ecclesia, fraternitas, multitudo… Le terme est absent des Étymologies d’Isidore 
de Séville, qui définit les mots multitudo, populus, res publica, natio, gens, regnum dans 
le livre XV, consacré aux langues et groupes sociaux. Il reprend la définition de Cicéron 
complétée par le Digeste pour définir la civitas (XV, 2, 5). On retiendra son explication de 
municeps, appelé ainsi parce qu’il prend à charge (« ab eo quod munia capiat »), et on la 
comparera avec celle du princeps, qui s’appelle ainsi car il est le premier à prendre/assumer 
des charges (« primus capiat munera reddant ») (XV, 3, 21 ; 4, 21). Quant à Papias (1075/85), 
il définit le verbe communicare par une référence au partage du pain dans la communion 
eucharistique (« simul participare de uno pane ») (Vocabulista, Impressum Venetiis, Per 
Philippum de Pincis, 1496, p. 73).

9	 La liste reprend en fait un extrait du Code (C.1.2.7, pour livre 1, titre 2, De sacrosanctis ecclesiis 
et de rebus et privilegiis earum, loi 7, Ad instructiones). Sur la place des autorités dans 
l’argumentation des maîtres, voir Lydwine Scordia, « Les autorités citées lors des débats sur 
l’impôt par les théologiens à la fin du xiiie siècle », dans Philippe Contamine, Jean Kerhervé 
et Albert Rigaudière (dir.), Monnaie, fiscalité et finances au temps de Philippe le Bel, op. cit. 
p. 19-50.

10	 Il faudrait systématiquement comparer ces thèmes avec ceux des préambules des 
ordonnances royales, voir le récent ouvrage co-dirigé par Sébastien Barret et Benoît Grévin, 
Regalis excellentia. Les préambules des actes des rois de France au xive siècle (1300-1380), 
Paris, École des chartes, 2015, « Répertoire lexical des termes latins et français employés 
dans les préambules », p. 625-643. 



69

lydw
ine scordia   Les fondem

ents de la com
unitas regni…

Mediavilla d’un cas d’école ou d’une réponse concrète aux problèmes financiers 
causés par la coûteuse croisade d’Aragon (mars-octobre 1285) 11. 

On remarquera que le syntagme communitas regni n’est pas employé par les 
maîtres. Les mots sont là, mais ils sont disjoints. On ne trouve pas davantage de 
communitas civitatis, alors qu’il s’agit du cadre privilégié dans les questions. Les 
maîtres équivalent res publica et communitas (VII, 14). Ils appellent à rechercher 
le bien commun (II, 30 ; VII, 14), l’utilité commune, celle de la communauté, 
de la res publica 12 ou l’utilité de ceux qui usent des biens publics (II, 30 ; III, 
27 ; XI, 17 ; XIV, 8). Ces termes, présents dans les sources juridiques, civiles et 
canoniques, font écho à des thèmes travaillés et commentés depuis l’Antiquité 13. 

Les mille et un clivages de la communauté

Le singulier du mot communitas ne doit pas cacher les mille et un clivages 
internes énumérés au fil des quodlibets, c’est-à-dire toutes les différences de 
statuts, d’activités, de juridictions, de richesses et de propriétés, qui distinguent 
les membres de la communauté. La plus apparente est celle qui sépare les clercs 
et les laïcs, au point que plusieurs maîtres précisent d’entrée que le débat ne 
portera que sur les clercs (I, 1-2 ; II, 30 ; IX, 31) ou sur les laïcs seulement 
(« laicos tantum », III, 27), mais parfois les deux groupes sont rassemblés sous le 
vocable subditi (XIV, 8 ; VII, 14 ; XI, 17 ; III, 14). Les hiérarchies sont affirmées : 
les clercs sont plus dignes que les laïcs dans la communauté, « digniores sint 
clerici communitate quam laici » (II, 30) et ne sauraient être traités comme eux. 
Henri de Gand met en avant la dignité de l’état et de l’ordre du clergé (IX, 31), 
qu’il soit riche ou pauvre, à l’inverse du franciscain Richard de Mediavilla, 
qui distingue riches et pauvres clercs (II, 31). Car l’ordre clérical, lui-même, 
contient ses clivages. Comment traiter les clercs ayant reçu les ordres mineurs, 
qui pratiquent des activités marchandes et se targuent de leur appartenance 

11	 Dont le coût est estimé à 1 230 000 livres tournois, soit deux à trois fois le revenu du domaine, 
d’où une politique d’emprunts et par conséquent de dettes dont hérite Philippe IV, Xavier 
Hélary, L’Armée du roi de France. La guerre de saint Louis à Philippe le Bel, Paris, Perrin, 2011, 
p. 215-220. 

12	 On distinguera les notions de bonum commune (notion philosophique qui renvoie à la 
causa finalis) et de l’utilitas publica ou communis (notion juridique qui renvoie à la causa 
materialis). Voir Corinne Leveleux-Teixeira, « L’utilitas publica des canonistes. Un outil de 
régulation de l’ordre juridique », Revue française d’histoire des idées politiques, 32, 2010, 
p. 259-276, ici p. 269. Sur l’importance d’Hostiensis dans ces débats, voir le très intéressant 
article de Jean-François Poudret et Lucien Masmejan, « Redevance réelle ou personnelle ? 
À propos d’une consultation donnée à un arbitre lausannois », dans Bernard Durand et 
Laurent Mayali (dir.), Excerptiones iuris. Studies in honor of André Gouron, Berkeley, Robins 
Collection, 2000, p. 565-587. 

13	 Voir les articles d’Alain Dubreucq, Olivier Guillot et Yves Sassier dans Hervé Oudart, Jean-
Michel Picard et Joëlle Quaghebeur (dir.), Le Prince, son peuple et le Bien Commun, de 
l’Antiquité tardive à la fin du Moyen Âge, dans la Chrétienté occidentale, Rennes, PUR, 2013.



70

à l’ordre clérical pour être exemptés d’impôts 14 (I, 1 ; II, 30) ? Ou encore les 
riches clercs qui ne se contentent pas de la portion lévitique ou ecclésiastique, 
c’est-à-dire des dîmes et des aumônes, mais disposent de biens qui leur ont été 
donnés par les laïcs (I, 1 ; II, 30 ; IX, 31) ? La question était fort sensible 15, car 
les biens gardaient leurs charges, quel que soit le propriétaire. Elle le deviendra 
encore plus quand les taxes royales porteront sur le capital et les revenus des 
sujets, y compris des clercs (1295-1300). Les théologiens et les canonistes du 
début du xiiie siècle avaient traité de ces questions pour évaluer si des clercs 
enrichis pouvaient recevoir des dîmes 16. Ce qui change la donne sous le règne 
de Philippe IV, c’est l’activation de ces différences, non plus pour les dîmes, 
mais pour les impôts royaux. 

Du côté des laïcs, les clivages sont également nombreux. Les maîtres 
distinguent les princes et les sujets (III, 27), les seigneurs inférieurs et les 
seigneurs supérieurs (III, 27), les riches et les pauvres (I, 1 ; II, 30), et même 
les étrangers (II, 30). Faut-il voir dans ces nombreux clivages une menace pour 
l’unité de la communauté ? Aucunement ! Ils ne sont là que pour expliquer les 
différences d’obligations des uns et des autres. Car ce qui ressort nettement de 
ces questions disputées, c’est l’appartenance à la communauté. Elle est exprimée 
ainsi : la communauté comprend les clercs et les laïcs (I, 1 ; II, 30) ; les clercs sont 
une « pars civitatis » (IX, 31), ils sont « socii » dans les dépenses à faire, comme le 
dit Richard de Mediavilla (II, 30). Les sujets sont une « pars rei publicae » (VIII, 
22), « partes communitatis » (XIV, 8) pour Henri de Gand, ce qui va entraîner 
leur participation. La communauté, ce sont aussi les pauvres et les étrangers, qui 
seront sollicités, dès qu’il s’agira de poser une taxe sur les produits, puisqu’il est 
précisé qu’il faudra prendre garde aux produits taxés, et ne pas mettre une taxe 
sur les produits de première nécessité, ce qui reviendrait à frapper en priorité 
les pauvres (II, 30). 

Tous les membres de la communauté, clercs compris, sont-ils tenus d’obéir 
aux pouvoirs temporels ? La question est posée en 1282, le thème disparaît 
après 17, mais pas celui du traitement spécifique de la communauté des clercs 

14	 Ou le cas des marchands italiens qui se font rapidement tonsurer pour exercer librement leur 
commerce, Georges Digard, Philippe le Bel et le Saint Siège de 1285 à 1304, Paris, Sirey, 1937, 
2 vol., t. I, p. 96 et t. II, PJ VIII, p. 247-255 (doléances royales de septembre 1289). 

15	 ORF, t. I, p. 318-320 (1290). Les articles précisent la situation, mais plusieurs d’entre eux se 
terminent par « sauf en cas d’urgence », ce qui ouvrait la porte à une politique d’exception. 
Sur ce point, voir Georges Digard, Philippe le Bel et le Saint Siège…, op. cit., t. I, p. 112-114. 

16	 Guillaume d’Auxerre dans la Summa aurea et Raymond de Penyafort dans sa Summa de 
paenitentia (Elsa Marmursztejn, L’Autorité des maîtres. Scolastique, normes et société au 
xiiie siècle, Paris, Les Belles Lettres, 2007, p. 333-334).

17	 La césure chronologique est importante, comme on le verra dans la troisième partie. Les 
clercs ne sont pas les sujets des princes séculiers, expose Berthaud de Saint-Denis (I, 1), en 
faisant référence à la décrétale De immunitate. Non minus (X.3.49.4). En 1296, le pamphlet 
Antequam essent clerici justifie le droit d’imposer les clercs par l’analogie suivante : de 



71

lydw
ine scordia   Les fondem

ents de la com
unitas regni…

(II, 30). La communauté englobe et incorpore largement les habitants du lieu 
en emboîtant toutes ses sous-parties, qu’il s’agisse d’une cité (mouvement 
communal des années 1100), d’un royaume ou de cités dans un royaume 
(approches géographique et administrative). L’échelle change, mais c’est 
toujours le même mot communitas qui est utilisé par les maîtres. Au-delà 
d’une manifeste convergence thématique, les approches des maîtres peuvent 
diverger selon l’angle adopté (causa finalis, causa formalis, causa materialis) ou 
les autorités sollicitées (droit canonique, Aristote).

Cette analyse met en évidence l’existence d’une communauté et la diversité 
de ses composantes. La communauté désigne tous les habitants de la cité ou 
du royaume qui auront à supporter ensemble les charges inhérentes à la vie en 
commun, et à trouver des solutions fondées sur les points communs réunissant 
les habitants, par exemple l’usage commun de biens communs pour des buts 
communs (II, 30 ; XIV, 18), qui entraînera des dépenses communes (III, 27). 
Ou encore en exposant, comme le fait Pierre d’Auvergne en 1295 que le bien 
commun prime le bien privé (III, 14). Quelle que soit l’approche, le soin des 
choses publiques concerne la communauté, à charge ensuite de préciser les 
modalités spécifiques des charges supportées par chacune de ses parties. 

L’APPARTENANCE À LA COMMUNAUTÉ OBLIGE

Évaluation du poids de la nécessité

Les maîtres se réfèrent à la maxime du Décret « necessitas non habet legem » 
(Gratien 1.1.40) 18 pour définir la nécessité, c’est-à-dire pour en faire tomber les 
limites légales (XI, 17). Ils évaluent la nécessité par des adjectifs : elle doit être 
grande (II, 30), urgente (IX, 31), notoire (XI, 17), appliquée au salut (XIV, 8), 
à la défense contre les ennemis de l’Église et de la justice (IX, 31). 

Certaines réponses apportées par les théologiens paraissent renvoyer à des 
problèmes d’actualité. On prendra l’exemple d’une question posée au maître 

même que la sancta mater Ecclesia comprend à la fois les clercs mais aussi des laïcs, ayant 
un Dominus, una fides, unum baptisma, le royaume compte clercs et laïcs (Pierre Dupuy, 
Histoire du différend d’entre le pape Boniface VIII et Philippes le Bel roy de France, Paris, 
Sébastien et Gabriel Cramoisy, 1655, p. 21-23). Sur l’intéressante personnalité de Berthaud 
de Saint-Denis, voir Charles-Victor Langlois, « Une réunion publique à Paris sous Philippe le 
Bel (24 juin 1303) », Bulletin de la Société de l’histoire de Paris et de l’Île-de-France, 15, 1888, 
p. 130-134 ; Caroline Decoster, Les Assemblées politiques sous le règne de Philippe le Bel, 
thèse dir. par Guillaume Leyte, Université Paris II Panthéon-Assas, 2008, p. 40-44, citée par 
Michel Hébert, Parlementer. Assemblées représentatives et échanges politiques en Europe 
occidentale à la fin du Moyen Âge, Paris, De Boccard, 2014, n. 90, p. 393. 

18	 Lydwine Scordia, « Le Roi doit vivre du sien ». La théorie de l’impôt en France (xiiie-xve siècles), 
Paris, Institut d’études augustiniennes, 2005, p. 133-166. 



72

franciscain en 1286 (II, 30) 19, où il présente le casus d’une ville endettée qu’une 
taxe (assisum) sur les marchandises pourrait libérer. Mais pour valider la taxe, 
il faudra l’accord préalable du pape puisqu’elle frappe des biens achetés par les 
clercs. Ou encore la même année, la question qui fait de l’évêque l’interface 
fiscale entre le pouvoir temporel et les clercs (IX, 31 20). Les maîtres savent 
combiner une paraphrase de décrétales – ici le De immunitate ecclesiarum 
(X.3.49.4) qui autorise la levée des subsides sur les clercs en cas d’utilités et de 
nécessités communes, à condition que les subsides soient levés par un légat de 
l’Église – et l’actualité, puisque la décime de 1289 accordée par Nicolas IV au 
roi Philippe IV pour trois ans, officiellement pour une reprise de la croisade 
contre l’Aragon, ne sera finalement pas levée par le légat, comme le voulait le 
droit canon, mais par les prélats français 21. 

Les maîtres sont très attentifs aux statuts des biens meubles et immeubles des 
clercs (I, 1 ; II, 30 ; IX, 31) ; ils puisent dans les commentaires juridiques quelques 
années avant que Philippe IV ne promulgue des impôts sur les patrimoines non 
nobles (le centième en 1295), sur le capital et les revenus, y compris de ceux 
des clercs (le premier cinquantième en 1296). On citera la solution proposée 
par Godefroid de Fontaine en 1290 (VII, 14), qui conseille que les « rectores 
communitatis » acquittent une somme forfaitaire pour limiter la nuisance d’une 
« exactionem injustiam » seigneuriale ou royale sur la communauté. Ce moyen 
n’évite évidemment pas l’impôt que les rectores instaureront dans la cité pour 
récupérer la somme, mais on voit qu’ils préfèrent s’interposer entre le pouvoir 
et la communauté, en même temps qu’ils le contentent par la somme versée. 
Là encore, on peut trouver des correspondances avec l’actualité : la maltôte de 
1292 à 1297 et le deuxième cinquantième en 1297 ont suscité de nombreuses 
compositions par les villes, qui ressemblent beaucoup au modèle proposé dans 
la détermination magistrale.

Apports précurseurs ou échos de questions brûlantes, il n’est pas facile de 
trancher de l’inactualité ou de l’actualité les débats quodlibétiques car leur 
datation n’est pas toujours fermement établie. J’ai soutenu pour ma part qu’ils 
anticipaient la nouvelle politique fiscale de Philippe le Bel car ils s’inspirent 

19	 Alain Boureau propose de retarder les écrits de Richard de Mediavilla (1288-1300), en 
opposition avec Edgar Hocedez qui les datait entre 1283-1287 (Richard de Middleton, sa vie 
ses œuvres, sa doctrine, Louvain/Paris, Spicilegium Sacrum Lovaniense/Édouard Champion, 
1925). La question quodlibétique II, 30 daterait pour lui de 1295 (L’Inconnu dans la maison. 
Richard de Mediavilla, les franciscains et la Vierge Marie à la fin du xiiie siècle, Paris, Les Belles 
Lettres, 2010, chap. 3-4, p. 45-80).

20	 Qui précède qui ? Autrement dit, les maîtres déterminent-ils des solutions avant que 
n’éclatent les problèmes ou font-ils écho aux décisions prises ? Cf. infra. 

21	 Environ 250 000 livres tournois levées par l’archevêque de Rouen, Guillaume de Flavacourt, 
et l’évêque d’Auxerre, Guillaume de Grès, et non par un légat, voir Xavier Hélary, L’Armée du 
roi de France, op. cit., p. 218-219.



73

lydw
ine scordia   Les fondem

ents de la com
unitas regni…

pour partie de commentaires canoniques datant du milieu du xiiie siècle 22. On 
voit mal d’ailleurs à quoi pourraient servir des conseils donnés dans un contexte 
de crise. L’honneur des maîtres réside justement dans leur capacité à anticiper : 
les arguments des débats fiscaux existaient avant les innovations royales. 
Une des questions les plus intéressantes traite précisément de l’éventualité 
d’une situation de crise. Lorsque Richard de Mediavilla conseille au roi de 
se constituer des réserves pour répondre à une attaque imprévue de l’ennemi 
(III, 27), le franciscain légitime le trésor, signe tangible de la prudence d’un roi 
appelé à prévoir pour pourvoir, alors même que l’ordre réprouve les réserves 
pour ses membres 23. 

Reste à désigner celui ou ceux qui auront à évaluer les nécessités réelles ou 
supposées de la communauté. Les pouvoirs laïcs ont la charge du bien de la 
communauté 24. Quelle que soit la question, et même s’il existe des nuances, 
le pouvoir est reconnu aux consules (II, 30), rectores (VII, 14), principes, reges. 
L’un des maîtres fait même référence à la décrétale Per venerabilem de 1202, 
dans laquelle Innocent III exposait que le roi de France n’a pas de supérieur 
au temporel (I, 2). Le « dominus regni temporalis » n’est pas un « malum », il 
est même un bien (« immo bonum »), et si le Christ fuit la royauté, ce n’est pas 
qu’elle est mauvaise, mais car sa royauté est spirituelle (I, 2). Le commandement 
d’un seul est considéré comme le meilleur moyen pour garantir l’unité de la 
communauté (III, 14, en référence à la Politique, I, 2, 2, 1252a) 25.

Les pouvoirs séculiers détiennent l’autorité publique (I, 1 et 2). Leur but est 
la paix et la tranquillité (II, 30). Et pour y parvenir, ils détiennent la juridiction 
(II, 30 ; IX, 31). Certaines questions révèlent l’empilement féodal de la fin du 
xiiie siècle, lorsque sont évoqués les seigneurs inférieurs et les seigneurs supérieurs 
(III, 27 ; XIV, 28). Les premiers devant obtenir l’autorisation des seconds avant 
d’imposer leurs hommes 26. Les principes politiques exposés dans ces questions 
télescopent la hiérarchie féodale 27. Les pouvoirs auront à évaluer l’intérêt de 

22	 Lydwine Scordia, « Le Roi doit vivre du sien », op. cit.
23	 Analyse de ce quodlibet dans Lydwine Scordia, « Les sources du chapitre sur l’impôt dans le 

Somnium Viridarii », Romania, 117, 1999, p. 115-142. 
24	 À titre de comparaison, voir l’intéressant article de Christophe Grellard, « Le sacré et 

le profane. Le statut des laïcs dans la Respublica de Jean de Salisbury », dans Patrick 
Demouy (dir.), Les Laïcs dans les villes de la France du Nord au xiie siècle, Turnhout, Brepols, 
2008, p. 167-187. 

25	 Thomas d’Aquin, Tractatus de rege et regno, éd. cit., I, 2, p. 337 : « Car il est manifeste que ce 
qui par soi est un (per se unum) peut mieux réaliser l’unité (unitatem) que ce qui est multiple 
(quam plures) ». 

26	 Dans la réalité, on sait que la taxation des vassaux des seigneurs par le roi se fait par un 
partage des gains. 

27	 En 1256, Jean de Blanot avait énoncé dans son commentaire du titre IV (De actionibus) des 
Institutes de Justinien que le vassal d’un seigneur ne peut aller contre le roi, quand ce dernier 
le bien commun dont il a la charge administrative : le roi de France est princeps in regno suo 



74

la cité ou du royaume, et distinguer ce qui relève de l’utilité publique ou de 
l’amélioration de la cité, superflue, car seulement agréable à quelques uns (IX, 31).

Les débats universitaires ne traitent pas de la cité idéale comme peuvent le 
faire les miroirs au prince, mais de situations compliquées auxquelles il faut 
trouver des solutions concrètes et réalistes. En bon pédagogues, les maîtres 
illustrent les quaestiones en présentant des casus, sortes d’équivalents des exempla 
des prédicateurs (II, 30 ; VII, 14).

Centrage sur des communautés spécifiques

La place importante accordée au pouvoir (causa efficiens) n’occulte pas la 
place de la communauté, présentée comme l’objet de la politique (causa finalis), 
puisque l’enjeu de l’impôt est le bien de la communauté (I, 1 ; II, 30 ; III, 27). 
Les membres de la communauté sont appelés à jouer un rôle dans la nouvelle 
politique, car l’appartenance à une communauté, ayant des intérêts spécifiques, 
entraîne des obligations. 

La principale obligation étant de participer (écho de la définition de Papias) 
au bien de la communauté en fonction de son statut, de ses biens, des types de 
charges, de la légitimité de la puissance efficiente et des buts affichés (II, 30 ; III, 
27 ; XI, 17). Les clercs sont invités à participer comme les autres aux dépenses du 
prince contre les ennemis de l’Église (IX, 31). La participation ne se fera pas sans 
condition. Celle de prendre l’avis de ceux qui auront à supporter une charge, les 
clercs en l’occurrence, car ne pas le faire reviendrait à les mépriser (II, 30). Pour 
les sujets laïcs, Richard de Mediavilla (III, 27) et Godefroid de Fontaines (XI, 17) 
mettent l’accent sur leur condition d’hommes libres qui n’ont pas à obéir sous la 
contrainte. Plus concrètement, Godefroid de Fontaines préconise de faire appel 
aux principaux et plus avisés (« principaliorum et discretiorum de communitate »), 
car il est impossible de consulter chaque membre de la communauté. Le maître 
séculier en appelle à une consultation communiter, c’est-à-dire à une assemblée 28. 
Car, pour Godefroid, le conseil royal ne suffit pas à garantir la justice d’une 
décision puisqu’il est peuplé d’amis du prince, complaisants (XI, 17). La loi Quod 

(Marguerite Boulet-Sautel, « Jean de Blanot et la conception du pouvoir royal au temps de 
Louis IX », dans Septième centenaire de la mort de saint Louis, Paris, Les Belles Lettres, 
1976, p. 57-68, p. 62).

28	 Pour Elsa Marmursztejn, « [c]’est vraisemblablement la décision de Philippe le Bel qui 
a suscité la question quodlibétique et donné au théologien l’occasion de réaffirmer les 
principes auxquels la législation princière devait se conformer ». L’acte royal aurait été la 
cause de la question XI, 17 de Godefroid de Fontaines. Sa remarque suppose de reculer la 
date du débat scolastique jusque là fixée au Carême ou à l’Avent 1296 (L’Autorité des maîtres, 
op. cit., p. 144-145). On retrouve le même problème que celui de la date du quodlibet III, 
27 de Richard de Mediavilla, cf. supra. Un des moyens qu’on pourrait proposer pour dater 
plus précisément les quodlibets serait d’étudier les liens existant entre les universitaires et 
l’entourage royal. 



75

lydw
ine scordia   Les fondem

ents de la com
unitas regni…

omnes tangit est effleurée par l’emploi des verbes approbare et tangere 29. Dans 
l’ordonnance d’instauration du cinquantième (13 janvier 1296), Philippe le Bel 
ne manque pas d’insister sur la décision, prise après concertation des « nombreux 
prélats, barons et fidèles de notre royaume », devant lesquels ont été exposées, 
discutées et débattues avec soin les affaires touchant l’état du royaume (« regni 
statum tangentibus, evocatis presentibus et que incumbebant diligenter exposuis, 
tractatibus et collacionibus congruis prehabitis ») pour « faire cesser et réprimer 
les outrages perpétrés contre notre royaume par nos présomptueux ennemis et 
par ceux qui s’efforcent par leurs attaques et par leurs ruses en diverses régions 
d’accabler nos sujets par les dévastations, les spoliations, l’asservissement et autres 
dommages 30 ». Il ne s’agit pas ici vraiment d’une assemblée, même si le roi parle de 
décision prise in generali convocatione, mais plutôt d’un conseil consultatif élargi, 
réuni pour soutenir les projets royaux 31. 

Quand l’accord aura été acquis, les taxes et les impôts devront respecter la règle 
de la proportionnalité (III, 27 ; VII, 14 ; III, 14). Et si les conditions légitimant 
l’impôt n’étaient pas remplies, il faudrait supplier les supérieurs de le révoquer 
(XIV, 8) et si cela échouait, résister (XI, 17) et déposer le pouvoir tyrannique 
(XIV, 8). La majeure partie des maîtres ne partage pas la virulence d’Henri de 
Gand et Godefroid de Fontaines, ils respectent le pouvoir, mais ils entendent 
tout de même l’encadrer (I, 1 ; II, 30 et III, 27). 

Payer pour appartenir ou appartenir pour payer ?

La participation au bien de la communauté résulte donc de l’enchaînement 
suivant : ceux qui usent ou profitent des biens publics, communs, doivent 
contribuer à leur entretien ou réparation, car ils sont les « partes civitatis » (II, 
30 ; IX, 31 ; XIV, 8). Albéric de Rosate († 1354/60) le résumera clairement dans 
son commentaire du Digeste (3.4.1) : le paiement de la collecta pour rembourser 
les dettes, si les ressources sont insuffisantes, se fait en tant que membres qui 
participent et non comme particuliers (« non compelluntur ut singuli ») qui 
habitent (« sed ut de collegio vel universitate, sicut etiam recipiunt commodum de 
rebus collegii vel universitatis ») 32.

29	 Sur l’évolution de sens de la maxime impériale et son adaptation dans le droit canon, voir 
Yves Congar, « Quod omnes tangit, ab omnibus tractari et approbari debet », Revue d’histoire 
du droit français et étranger, 36, 1958, p. 210-259. 

30	 ORF, 13 janvier 1296 (11 articles), t. 12, p. 333-334, p. 333. Le texte n’a pas été retenu par 
Sébastien Barret et Benoît Grévin. Le passage mêle considérations générales et particulières, 
ce qui ne répond pas à la stricte définition d’un préambule (Regalis excellentia, op. cit., p. 16-17). 

31	 Élisabeth Lalou, « Les assemblées générales sous Philippe le Bel », dans Recherches sur les 
états généraux et les états provinciaux de la France médiévale, Paris, Éditions du CTHS, 1986, 
p. 7-29. Pour une synthèse, voir Michel Hébert, Parlementer, op. cit.

32	 Albéric de Rosate, In primam Digesti veteris partem commentarii, Venetiis, 1585, fol. 216v, 
n° 3, cité par Guillaume Leyte, Domaine et domanialité publique dans la France médiévale 



76

Les maîtres précisent, s’il est encore besoin, que l’acquittement des charges ne se 
fait pas car tout appartient au prince (XIV, 8), les seigneurs sont des protecteurs 
(VIII, 22) et non pas propriétaires 33. Comme l’explique Berthaud de Saint-Denis, 
les princes sont obligés de droit (Gratien 2.23.5) à protéger les églises et les clercs 
(« de iure obligati sunt principes ad tuendum ecclesias et personas ecclesiasticas »). 
Si leur office conduit les princes à procurer cette protection aux clercs (« ergo 
principes ad officio suo »), ils ne sont pas tenus de l’assurer gratis (I, 1). 

On en déduira que c’est l’appartenance à la communauté qui entraîne la 
participation aux charges, et non la contribution qui crée l’appartenance 
(principe de 1789)  34. La conception participative médiévale semble 
renvoyer à plusieurs autorités antiques et chrétiennes : à la justice distributive 
d’Aristote (Politique, III, 9 et 12 ; Éthique à Nicomaque, V, 6) ; à la timocratie 
romaine (Platon, République, VIII) ; ou encore à une interprétation politique 
du bien/Dieu « diffusivum sui » du Pseudo-Denys qui relie communication 
et participation 35. 

PENSER LA COMMUNAUTÉ 

La métaphore du corps politique

La métaphore organiciste est bien présente dans les débats quodlibétiques 36. 
Elle permet de penser l’unité dans la diversité 37. Chaque maître a sa conception 

(xiie-xve siècles), Strasbourg, Presses universitaires de Strasbourg, 1996, p. 233. 
33	 Écho du pseudo-débat de 1158 sur la loi Bene a Zenone (Code 7.37.2) entre Martinus, 

favorable au dominus mundi, et Bulgarus, partisan du pouvoir de juridictio. 
34	 Si les débats sur la participation de la communauté aux dépenses sont si nombreux, c’est 

que dans l’idéal, c’est au supérieur d’assurer ce qui est nécessaire (Policraticus, VI, 20, cité 
Yves Sassier, « La communauté politique dans le Policraticus de Jean de Salisbury », dans 
[coll.], Dieu, le prince et le peuple au Moyen Âge [ve-xve siècles], Paris, Éditions Cujas, 2012, 
p. 89-108, ici p. 96), alors qu’avec l’impôt, c’est aux inférieurs de contribuer, ce qui inverse 
l’ordre, Lydwine Scordia, « Le Roi doit vivre du sien », op. cit., p. 48-54 et passim. 

35	 Pseudo-Denys, Noms divins (chap. 4), repris par Thomas d’Aquin pour définir le pouvoir 
royal : Tractatus de rege et regno, éd. cit., II, 4 : « cum bonum sit diffusivum et sui 
communicativum ». 

36	 La métaphore organiciste de nos quodlibets est binaire, au sens où il n’est question que 
de la tête ou du cœur qui commande, et des membres qui exécutent. Très différente par 
conséquent du modèle sophistiquée de Jean de Salisbury dans le Policraticus (1159), qui 
détaille les fonctions du gouvernement (Frédérique Lachaud, « Corps du prince, corps de 
la res publica. Écriture métaphorique et construction politique dans le Policraticus de Jean 
de Salisbury », dans [coll.], Le Corps du prince, Firenze, SISMEL/Edizioni del Galluzzo, 2014, 
p. 171-199) ou d’un texte plus tardif, l’Avis aus rois (années 1330-1340), dont une miniature du 
manuscrit de New York (Pierpont Morgan Library, M. 456) détaille les différentes fonctions (I, 
1, fol. 5r). Voir Julien Lepot, Un miroir enluminé du milieu du xiie siècle : l’Avis aus roys, thèse 
dir. Jean-Patrice Boudet, Université d’Orléans, juin 2014, 2 vol. (publication en cours), en 
ligne : http://www.theses.fr/2014ORLE1135/document.

37	 Sur la richesse de significations de la métaphore, voir Christophe Grellard, « Le sacré et le 
profane », art. cit. 



77

lydw
ine scordia   Les fondem

ents de la com
unitas regni…

et l’on peut distinguer quelques évolutions chronologiques et thématiques dans 
les questions de notre corpus. En 1282, Berthaud de Saint-Denis l’utilise pour 
traduire la chrétienté : pour le maître en théologie, le corps désigne l’Église, 
dont la tête est le pape, et le corps, les royaumes (I, 2). Sa version se rapproche 
de celle de Vincent de Beauvais qui, dans le De Morali principis institutione 
(1262‑1263), définissait le corps mystique de l’Ecclesia, avec une tête-Christ-
pape et un corps formé par la société chrétienne, avec sur le flanc droit les clercs, 
et sur le flanc gauche, les laïcs 38. Le dominicain se référait à Romains xii, 4-5 et 
au De sacramentis (II, 2, 2) d’Hugues de Saint-Victor († 1141) 39. 

L’approche change au tournant des années 1280-1290. La métaphore 
permet toujours aux maîtres de penser l’unité de la communauté (« unam 
communitatem ») comme un corps (« quasi unus corpus »), mais l’objet a changé : 
il ne s’agit plus de définir l’Église mais les cités et les royaumes, et l’autorité 
aristotélicienne est latente. Le recours à la métaphore corporelle s’explique, 
selon Godefroid de Fontaines (VII, 14), car la communauté est naturelle 40. La 
vie du corps communautaire est fondée sur une mutuelle contribution et d’une 
aide mutuelle de tous, selon la proportion (« debet foveri ex mutua contributione 
et mutuo adiutorio omnium ad invicem secundum proportionem ») (VII, 14). 
Même conception chez Richard de Mediavilla qui fait du royaume un corps, 
où le roi est la tête (III, 27) et les sujets sont les membres. Le franciscain insiste, 
comme Godefroid de Fontaines, sur la solidarité des parties. La métaphore sert à 
contextualiser le rôle de chacun. Quand les ressources du roi (regis facultates) ne 
suffisent pas, il peut accepter une aide modérée des sujets en prenant en compte 
leurs capacités et les causes du prélèvement. De même, quand les ressources du 
roi augmentent et que certaines communautés sont accablées, le roi doit les 
aider, à proportion de leur aide quand lui-même était dans la nécessité (III, 27) : 
« Cum enim caput indiget, alia membra quicquid possunt adiutorii subministrant 
ei et caput etiam aliis membris adiutorium subministrat 41 ». On note ici une sorte 
de réversibilité des moyens financiers 42. Lorsque la tête est dans le manque, les 

38	 Vincent de Beauvais, De morali principis institutione, éd. Robert J. Schneider, Turnhout, 
Brepols, 1995, p. 7 (chap. 1 : « De corpore rei publice »). 

39	 À comparer avec la bulle Unam Sanctam (18 novembre 1302), où Boniface VIII définit l’Ecclesia 
comme un corps mystique (quae unum corpus mysticum repraesentat), dont la tête est le 
Christ et la tête du Christ est Dieu.

40	 Dans le célèbre développement du corps politique, Jean de Salisbury expose que la perfection 
de la res publica vient de ce qu’elle respecte l’ordre de la nature (Policraticus, V, 2), voir 
Yves Sassier, « Bien commun et utilitas communis au xiie siècle, un nouvel essor ? », Revue 
française d’histoire des idées politiques, 32, 2010, p. 245-258, p. 254 ; id., « La communauté 
politique… », art. cit. 

41	 Le passage est largement repris dans le Somnium Viridarii, voir Christophe Grellard, « Le 
sacré et le profane », art. cit.

42	 Il faudrait réévaluer l’importance du dogme de la communion des saints dans la réflexion 
politique. 



78

autres membres lui fournissent en secours tout ce qu’ils peuvent, et la tête, de 
même, secourt les membres en cas de besoin. 

Le dominicain Pierre d’Auvergne développe en 1295 une variante de la 
métaphore, cette fois pour relier encore plus naturellement ses composantes et 
insister sur l’ordre hiérarchique. Dans un corps (« corpore »), explique-t-il, formé 
de plusieurs membres (« pluribus membris »), le cœur prime naturellement (« cor 
principatur ») et les membres sont sujets (« subserviunt »), de même dans une 
maison, une cité, une région, une res publica. Car le cœur communique la vie aux 
membres par une « communicatio naturalis » (III, 14) et les membres alimentent 
le cœur dans une union vitale (« vita et unio eorum »). Le princeps-cœur domine, 
dirige les autres vers leur fin, prenant soin, pourvoyant aux choses nécessaires 
et utiles « ad salvationem boni communis ». Mais pour cela, il faut qu’il y ait une 
certaine communication par une égalité de justice (« per equalitatem iusticie »), 
proportionnelle, entre le cœur et les membres. Les références aristotéliciennes 
nourrissent sa démonstration : on reconnaît la « communicatio vitae », qui est 
une des définitions de l’amitié dans l’Éthique à Nicomaque (VIII, 5), et le thème 
de la définition de la justice distributive.

De cette quinzaine d’années, on retiendra le changement d’échelle (de l’Église 
au royaume) et la politisation temporelle de la question fiscale pour la survie du 
corps. La répartition des fonctions diffère entre les maîtres, la plus manifeste est 
celle qui fait du roi la tête du corps (Richard de Mediavilla) et celle qui identifie 
le roi au cœur qui influe la vie au corps (Pierre d’Auvergne) 43. Les variantes 
d’attribution dépendent des objectifs des maîtres, tel insistant sur la solidarité 
nécessaire pour la survie de l’ensemble (approche englobante) et tel autre sur 
la situation centrale du prince, véritable soleil du corps politique (approche 
rayonnante). 

À la même époque, les textes français du « différend » entre le pape et le roi de 
France s’approprient largement la métaphore organiciste : en septembre 1289, 
par les légistes du roi 44 ; en 1296, dans le pamphlet Antequam essent clerici qui 
désigne les membres inutiles ou paralysés (« partes incongruas et membra inutilia 
et quasi paralytica »), c’est-à-dire tous ceux qui refusent d’aider le corps (clercs 
autant de laïcs) et ne voient pas que l’aide apportée au corps (roi et royaume) 

43	 Sur le débat entre la tête et le cœur, voir Takashi Shogimen, « Head or heart? Revisited 
physiology and political thought in the thirteenth and fourteenth centuries », History of 
Political Thought, 28, 2007, p. 208-228 ; Catrien Santing, « ‘And I bear your beautiful face 
painted on my chest’. The longevity of the heart as the primal organ in the Renaissance », 
dans Catrien Santing, Barbara Baert et Anita Traninger (dir.), Disembodied Heads in Medieval 
and Early Modern Culture, Leiden, Brill, 2013, p. 271-306, ici p. 271-283.

44	 « Si caput dolet, cetera membra languent. Innuit ratio civilis et naturalis quod qualitas status 
membrorum est a qualitate status capitis regulariter praesumenda », cité par Georges Digard, 
Philippe le Bel et le Saint Siège…, op. cit., t. II, PJ XII, p. 255-275, p. 265 ; et pour l’analyse, 
t. I, p. 96-98.



79

lydw
ine scordia   Les fondem

ents de la com
unitas regni…

est une aide à leur propre corps 45. De la même manière, Bernard Saisset est 
mis en accusation en 1301, qualifié de « membrum putridum », condamné par 
conséquent à l’amputation pour éviter la contamination du corps 46.

La métaphore organique visualise la forme des liens entre les différentes 
parties. Elle sert à affirmer la naturalité de la communauté, ses différences 
hiérarchiques et ses complémentarités, son unité par conséquent, et, on l’oublie 
souvent, ses limites spatiales et numériques. Car l’ensemble de l’humanité n’est 
pas une communauté. Pour qu’il y ait communauté, il faut une communication 
entre les membres, par une langue commune par exemple 47. Les maîtres ne 
galvaudent pas la métaphore du corps-communauté. Son succès vient qu’elle 
synthétise un mode d’appréhension du monde. 

Enregistrement des liens existant entre les différentes parties de la communauté

Les différentes parties de la communauté entretiennent des liens de protection, 
assumée par le prince, et d’aide et de secours, de la part des clercs et des laïcs 
(II, 30 ; III, 27). L’aide peut se manifester par l’acquittement d’une taxe ou par 
des conseils (IX, 31). Tout doit être fait pour éviter la coercition (II, 30), car les 
hommes sont libres et non pas serfs (III, 27) 48. Ils ne doivent pas être contraints, 
mais imposés en proportion, et sous certaines conditions. De même pour les 
clercs à l’égard desquels les maîtres prônent une aide gracieusement accordée 
(IX, 31), c’est-à-dire librement, en confiance (XIV, 8) en raison de la bonté 
du prince (« bonitate principis »), une solution bien préférable à une taxation 
imposée au premier ordre qui se ferait dans le mépris de la communauté des 
clercs (II, 30) ou dans l’intention de leur nuire (II, 30 ; IX, 31) 49. Richard de 
Mediavilla l’illustre par un exemple : une taxe sur une marchandise pourra être 

45	 Pierre Dupuy, Histoire du différend…, op. cit., p. 21-22.
46	 Ibid., p. 626-631, ici p. 630. Mgr Vidal, « Bernard Saisset, Évêque de Pamiers (Suite) », 

Revue des sciences religieuses, 6, 1926, p. 177-198 ; Julien Théry, « Philippe le Bel, pape en 
son royaume », L’Histoire, 289, 2004, p. 14-17 ; id., « Allo scoppio del conflitto tra Filippo il 
Bello di Francia e Bonifacio VIII : l’affaire Saisset (1301). Primi spunti per una rilettura », dans 
Giovanni Minnucci (dir.), I poteri universali e la fondazione dello Studium Urbis. Il pontefice 
Bonifacio VIII dalla Unam sanctam allo schiaffo di Anagni, Bologna, Monduzi, 2008, p. 21-68 
[disponible en ligne : http://halshs.archives-ouvertes.fr/].

47	 Sur les limites spatiales de la communauté : Aristote, Politique, VII, 4, 1326b 11-22 ; sur le 
royaume, taille idéale de la communauté : Gilles de Rome, De regimine principum libri III, 
Roma, Ant. Bladus, 1556, III, i, 5, fol. 243-244. Et pour une utilisation plus tardive du thème, 
voir Thierry Sol, « Le monde n’a pas besoin de César ! Le tyran César dans le commentaire de 
la Politique d’Aristote par Nicole Oresme », dans Chrystèle Blondeau et Marie Jacob (dir.), 
L’Antiquité entre Moyen Âge et Renaissance, Nanterre, Presses universitaires de Paris Ouest, 
2011, p. 329-342, p. 339-341.

48	 Voir les suggestifs développements de Michel Hébert sur la liberté de consentir, Parlementer, 
op. cit., p. 433.

49	 En plus de la place plus grande prise par l’intention depuis Latran IV (casuistique), les 
franciscains sont sensibles à la morale de l’intention comme fondement de l’éthique publique 
(Giacomo Todeschini, Richesse franciscaine. De la pauvreté volontaire à la société de marché, 



80

imposée à condition qu’elle ne frappe pas des produits (par exemple la cire) que 
les clercs achètent plus que les autres (II, 30). 

Assez manifestement, les liens reliant les membres de la communauté relèvent 
d’enregistrements thématiques différents, qui ne sont pas exclusifs les uns des 
autres. On peut en distinguer trois : philosophique, juridique et théologique. 
Pour les lecteurs d’Aristote, l’adhésion à la communauté est naturelle car elle 
vient de la nature : elle est fondée de facto, sur l’utilité et la survie (III, 14). Son 
but terrestre réside dans l’unité (XIV, 8 ; III, 14) qui ne se fera que par le respect 
du statut de chacun et l’obéissance due aux pouvoirs pour l’utilité publique, 
même si les sujets ignorent en quoi elle consiste (XIV, 8). Car le prince est 
pourvu de la science architectonique (la politique) qui lui permet d’ordonner 
les moyens à la fin (XIV, 8) 50. 

D’autres maîtres mettent en avant le lien juridique (de iure). Plusieurs droits 
animent les réponses des théologiens : le droit commun (I, 1), le droit de l’Église 
(I, 1), le droit du pape (I, 2), le droit des princes (I, 2), les statuts (statuta) et 
les constitutions terrestres des cités et des princes (I, 1 ; I, 2 ; XIV, 8 ; II, 30). 
Ces différents droits sont hiérarchisés, les lois sont superposées, et l’on voit les 
maîtres s’appliquer à les faire concorder (I, 1). 

D’autres enfin exposent que les membres de la communauté sont reliés par 
l’amour, un ordo caritatis qui prime et commande tous les autres ordres, fondé sur 
le précepte divin d’aimer l’autre comme soi-même (IV, 29). Ainsi la participation 
aux charges de la cité ou du royaume est-elle faite « ex caritate » (IX, 31), librement 
(I, 1 ; IX, 31). Ce lien de communication (III, 14) est un lien de justice (II, 30 ; 
III, 14). Les communautés civiles ne peuvent exister si ce n’est par « connexa summa 
amicitia et summa caritate », où chacun aime (« diligent ») l’autre comme soi-
même, et veut pour l’autre ce qu’il veut pour lui dans une « summa benevolentia » 
(IV, 29) 51. Les références aristotéliciennes, bibliques et théologiques se conjuguent 
ici pour expliquer le maintien des communautés civique ou royale 52. Richard de 
Mediavilla se montre plus prosaïque quand il recourt à un proverbe pour qualifier 
la relation d’amour existant entre le roi et ses sujets : un roi « dilectus a subditis » 
vaut mieux qu’un roi riche d’or et d’argent (III, 27).

Lagrasse, Verdier, 2008 [trad. fr. de Richezza francescana : dalla povertà volontaria alla 
società di mercato, Bologna, Il Mulino, 2004]).

50	 Aristote, Éthique à Nicomaque, I, 1, 1094a 27. Voir Christian Trottmann, « Science 
architectonique et finalité philosophique de l’homme chez Aristote », Revue de philosophie 
ancienne, 14/1, « La Métaphysique d’Aristote », 1996, 14, 1996, p. 87-114 ; id., Théologie et 
noétique au xiiie siècle : à la recherche d’un statut, Paris, Vrin, 1999. 

51	 Georges de Lagarde, La Naissance de l’esprit laïque au déclin du Moyen Âge, Saint-Paul-
Trois-Châteaux, Éditions Béatrice, 1934-1946, 6 vol., t. II, n. 51, p. 178.

52	 Sur le lien de charité, voir Lydwine Scordia, « Subjectio, subventio et dilectio : les devoirs des 
sujets envers le prince dans la Postille de Nicolas de Lyre », dans Gilbert Dahan (dir.), Nicolas 
de Lyre, Paris, Institut d’études augustiniennes, 2011, p. 75-96. 



81

lydw
ine scordia   Les fondem

ents de la com
unitas regni…

Quelle que soit la détermination de ces maîtres, les membres de la communauté 
participent, à des degrés divers. Les débats n’aboutissent pas, sauf exception, à 
une opposition des membres contre la tête. 

Les débats des maîtres théologiens envisagent des communautés urbaine ou 
royale où sont conciliés l’un et le multiple : l’un – le prince – comme moyen de 
maintenir l’unité et le multiple – les différentes parties de la communauté – dont 
il s’agit de respecter les différences sans entamer la cohésion de l’ensemble 53. La 
règle de la proportionnalité est plusieurs fois invoquée. Elle traduit les différences 
d’ordres, de fonctions, de dignités, de richesses des membres de la communauté, 
et elle permet (ou oblige) chacun à participer. Pour les maîtres de l’université, 
la communauté existe. Elle conjugue des caractères innés (naturels) et acquis 
(bon gouvernement). Ainsi, dès avant Courtrai (19 juillet 1302), l’argumentation 
de la participation de toute la communauté aux dépenses du royaume pour sa 
survie est en place. Le subside de mars 1303, pesant sur tous, orchestre les acquis 
philosophico-juridico-théologiques pour la defensio regni, en y ajoutant une 
instrumentalisation de références, absentes chez les maîtres, genre oblige, telles la 
langue commune et l’histoire, ou plus rares, tel l’amour du roi 54. 

ANNEXE 

Intitulés des questions quodlibétiques (faculté de théologie de Paris)

Berthaud de Saint-Denis, I, 1, 5 mars 1282 55

« Utrum clerici teneantur solvere pedagia vel tributa ? »
Berthaud de Saint-Denis, I, 2, 5 mars 1282 56

« Utrum papa possit eximere clericos aut subditos principum a pedagio vel 
tributis ? »

Henri de Gand, IV, 29, Noël 1279 57

« Utrum alicui liceat repetere debitum cum scandalo ? » 

53	 L’Église est le modèle de la communauté, elle qui n’est pas seulement une congregatio 
fidelium – le thème fait polémique au temps de Frédéric II. De même le royaume ne peut se 
résumer à une congregatio subditorum. 

54	 Sur l’importance historiographique de Courtrai, voir Isabelle Guyot-Bachy, « De Bouvines à 
Roosebecke, le souvenir des victoires du roi en Flandres dans l’historiographie du royaume 
(xiiie-xve siècle) », dans Anne-Hélène Allirot, Murielle Gaude-Ferragu et al. (dir.), Une histoire 
pour un royaume (xiie-xve siècle), Paris, Perrin, 2010, p. 51-65 ; ead., La Flandre et les Flamands 
au miroir des historiens du royaume, mémoire inédit d’Habilitation à diriger des recherches. 
Et sur le thème de l’amour du roi, voir mes recherches en cours. 

55	 Berthaud de Saint-Denis, Quodlibeta, I, 1, éd. Jean Leclercq, « Deux questions de Berthaud 
de Saint Denys sur l’exemption fiscale du clergé », dans [coll.], Études d’histoire du droit 
canonique dédiées à Gabriel Le Bras, Paris, Sirey, 1965, 2 vol., t. I, p. 611-614.

56	 Berthaud de Saint-Denis, Quodlibeta, I, 2, éd. cit., p. 614-617.
57	 Henri de Gand, Quodlibeta, IV, 29, Paris, J. Balde, 1518, fol. 145-146. 



82

Henri de Gand, VIII, 22, 1284 58

« Utrum res praescripta in bona fide, cotum fuerit de mala fide, tenens eam 
teneatur statim restituere illam ei ad quem alias de iure debet pertinere ? »

Henri de Gand, IX, 31, Pâques, 1286 59

« Utrum clerici teneantur ad exactiones quas laici solvunt civitatibus et dominis 
temporalibus ? »

Henri de Gand, XIV, 8, 1290 60

« Utrum quisque subditus teneatur servare statuta, licet non sit evidens quod ad 
communem utilitatem expediant ? »

Richard de Mediavilla, II, 30, Pâques 1286 61 
« Utrum clerici possint cogi ad solutionem exactionem factarum in civitate propter 

utilitatem boni communis ? »
Richard de Mediavilla, III, 27, 1287 62

« Utrum subditi teneantur dominis temporalibus in solvendo tallias de novo 
impositas que vergunt solum in utilitatem dominorum suorum ? »

Godefroid de Fontaines, VII, 14, 1290 63

« Utrum retinentes quod eis impositum est, teneantur illud restituere et hec illi qui 
recipit dictam collectam ad firmam ? » 

Godefroid de Fontaines, XI, 17, 1294-1296 64

« Utrum princeps dicens se habere causam pro utilitate reipublicae nec tamen 
huiusmodi necessitas est de notoria possit imponere aliquam exactionem et subiecti 
teneantur solvere ? »

Pierre d’Auvergne, III, 14, 1298 65

« Utrum princeps qui, necessitae rei publice imminente, instituit vectigal aliquod 
in subditis, necessitate recedente, teneatur ipse vel successor eius removere illud, 
stipendiis communibus sufficientibus ad dispensationem ipsius ? »

58	 Ibid., VIII, 22, fol. 331v-333. 
59	 Henri de Gand, Quodlibeta, IX, 31, dans Opera omnia, éd. Raymond Macken, Leuven, Leuven 

University Press, 1983, p. 327-330.
60	 Henri de Gand, Quodlibeta, XIV, 8, éd. Balde, fol. 567v-568. 
61	 Richard de Mediavilla, Quodlibeta, II, 30, éd. et trad. Lydwine Scordia, « Transcription et 

traduction d’une question quodlibétique (1286) du franciscain Richard de Mediavilla sur 
la taxation des clercs par les pouvoirs civils », Études franciscaines, 2, 2009, p. 21-51, ici 
p. 26-51. 

62	 Richard de Mediavilla, Quodlibeta, III, 27, éd. et trad. Lydwine Scordia, « Le Roi doit vivre du 
sien », op. cit., p. 457-462.

63	 Godefroid de Fontaines, Les Quodlibet cinq, six et sept, éd. Maurice de Wulf et Jean Hoffmans, 
Louvain, Institut supérieur de philosophie de l’Université, 1914, p. 395-396.

64	 Id., Les Quodlibets XI-XIV, éd. Jean Hoffmans, Louvain, Institut supérieur de philosophie de 
l’Université, 1932-1935, 2 vol., t. I, XI, 17, p. 76-78. 

65	 Pierre d’Auvergne, Quodlibeta, III, 14, éd. Elizabeth A.R. Brown, « Cessante causa and the 
taxes of the last Capetians: the political application of a philosophical maxim », Studia 
Gratiana, 15, 1972, p. 585.



com
m

unitas regni   Liste des abréviations

349

LISTE DES ABRÉVIATIONS

Actes de Pierre de Dreux Marjolaine Léimeillat, Les Actes de Pierre de Dreux, duc 
de Bretagne (1213-1237), Rennes, PUR, 2013.

BEC Bibliothèque de l’École des chartes.
CCR Calendar of Close Rolls, London, Public Record Office, 

coll. « PRO Texts and Calendars » 1892-.
CChR Calendar of Charter Rolls, London, Public Record 

Office, coll. « PRO Texts and Calendars », London, 
1903-1927, 6 vol. 

CFR Calendar of Fine Rolls, London, Public Record Office, 
coll. « PRO Texts and Calendars », 1911-1962, 22 vol. 

CIM Calendar of Inquisitions post mortem and other analogous 
documents, London, Public Record Office, coll. « PRO 
Texts and Calendars », 1904-.

CPR Calendar of Patent Rolls, London, Public Record 
Office, coll. « PRO Texts and Calendars », 1891-.

Complete Peerage Vicary Gibbs et al. (éd.), G. E. Cockayne, The Complete 
Peerage of England, Scotland, Ireland, Great Britain 
and the United Kingdom, London, St Catherine Press, 
1910-1959, 13 vol.

Grandes Chroniques de France Les Grandes Chroniques de France, éd. Jules Viard, Paris, 
Champion, coll. « Société de l’histoire de France », 
10 vol., 1920-1953

MGH Monumenta Germaniae Historica.
	 Const. Constitutiones et acta publica imperatorum et regum.
	 DD Diplomata regum et imperatorum Germaniae.
	 Dt. Chron. Deutsche Chroniken.
	 Dt. MA MGH Deutsches Mittelalter. Kritische Studientexte.
	 Epp. sel. Epistolae selectae in usum scholarum.
	 Leges Const. Constitutiones et acta publica imperatorum et regum.
	 Schriften Schriften der Monumenta Germaniae Historica.
	 SS Scriptores (in Folio).
	 SS rer. Germ. Scriptores rerum Germanicarum in usum scholarum.
	 SS rer. Germ. N.S. Scriptores rerum Germanicarum, Nova Series.
	 Staatsschriften Staatsschiften des späteren Mittelalters.
ODNB Oxford Dictionary of National Biography, Oxford, 

Oxford University Press, 2004-.



350

ORF  Ordonnances des rois de France de la troisième race, 
recueillies par ordre chronologique, éd.  Eusèbe 
de Laurière, 21 vol., Paris, Imprimerie royale et 
Imprimerie nationale, 1723-1849.

PL Patrologiae cursus completus, series latina, éd. Jean-Paul 
Migne, 222 vol., Paris, Garnier, 1844-1855.

RHGF Recueil des historiens des Gaules et de la France, 
éd. Dom Bouquet, nouv. éd., 24 vol., Paris, Imprimerie 
impériale et nationale, 1869-1904.

RS Rolls Series, London, Record Commission.
SHF Société de l’histoire de France.



com
m

unitas regni   Table des m
atières

351

TABLE DES MATIÈRES

Introduction........................................................................................................................................7

première partie
LA COMMUNITAS REGNI, APPROCHES TERMINOLOGIQUES, 

JURIDIQUES ET THÉORIQUES

À la recherche du mot communitas dans les sources narratives et diplomatiques 
des xie et xiie siècles
Michel Bur......................................................................................................................................... 17

Terra – populus – rex. La communauté du royaume vue de l’extérieur
Georg Jostkleigrewe......................................................................................................................... 31

Un aspect juridique de la « communauté du royaume » : la réflexion des 
romanistes du Moyen Âge sur la capacité, ou l’incapacité du peuple à contrôler 
le gouvernant
Yves Sassier...................................................................................................................................... 51

Les fondements de la communitas regni dans les questions quodlibétiques de 
la faculté de théologie de Paris à la fin du xiiie siècle
Lydwine Scordia...............................................................................................................................65

Aristotle and the Empire. Imperium, regnum, and communitas in Albert the Great 
and Engelbert of Admont
Karl Ubl..............................................................................................................................................83

La « communauté du royaume » en Angleterre, fin du xiie-début du xive siècle
Frédérique Lachaud.........................................................................................................................97

deuxième partie
LE ROI ET LES PRINCES

Les princes comme capita rei publice. Le royaume de Germanie aux xie et xiie siècles
Rolf Große.......................................................................................................................................123

Officiers du roi ou officiers du royaume ? Les grands offices de cour en Angleterre 
au xiiie et au début du xive siècle
Jörg Peltzer......................................................................................................................................137

 



352

Le baronnage français dans les récits de la bataille de Bouvines (1214‑1274) et 
dans la liturgie du sacre royal
Dominique Barthélemy..................................................................................................................159

Les guerres de Flandre dans le processus de formation de la communitas regni au 
travers des récits des chroniqueurs français (1214-première moitié du xive siècle)
Isabelle Guyot-Bachy..................................................................................................................... 181

Communitas regni et « relations internationales » (xie-xiiie siècle)
Jean-Marie Moeglin........................................................................................................................197

troisième partie
LA COMMUNAUTÉ RÉALISÉE

L’armorial Wijnbergen est-il un reflet de la communauté du royaume de France ?
Jean-Christophe Blanchard...........................................................................................................219

La Bretagne et la communitas regni sous le règne de Pierre de Dreux (1213‑1237)
Laurence Moal............................................................................................................................... 235

La communauté sans royaume dans l’Islande médiévale
Grégory Cattaneo.......................................................................................................................... 249

La création d’une communitas regni en Suède (xiiie‑xive siècles)
Corinne Péneau............................................................................................................................. 273

La communauté avant la communitas : les élites et le gouvernement royal en 
Écosse au xiiie siècle
Alice Taylor..................................................................................................................................... 299

« Communauté du royaume » et affirmation de la noblesse dans les pays tchèques 
(xiiie-xive siècles)
Éloïse Adde......................................................................................................................................319

Conclusions
Bruno Lemesle............................................................................................................................... 337

Liste des abréviations.................................................................................................................... 349

Table des matières..........................................................................................................................351


