DOMINIQUE BARTHELEMY, ISABELLE GUYOT-BACHY,
FREDERIQUE LACHAUD & JEAN-MARIE MOEGLIN (DIR.)

COMMUNITAS REGNI

La « communauté de royaume »

de la fin du x€ siecle au début du x1v* siecle
(Angleterre, Ecosse, France, Empire, Scandinavie)

S\.,

i
o ol Gty @mﬂ Sehiec .mﬁﬁ:&ﬁ
" pﬂ %Jraﬁl’camm;c«afmnpda ﬁ'g‘ igenfu’
-ﬂwm-‘g‘d-

s omliet Bucumog Himes a:-{m&
SL..,J..,I‘M svrma»n mFm.«) . Grc‘r\nqud‘& :
wuﬁﬂcw @w‘
] vhﬂtﬁ.l, cv'lpvﬂrwa ’uﬂrrma'“swﬂmf -
L G5 g F-fnb-ﬁ-rrz\rr 2
,,,ﬁﬁ:—.,"m-ﬁ??u e

7 i goall, aireSo8s confhy
ks

2 ‘e&n,:ﬁfw.,.rp.s.,.“.ﬂq.p,ywrﬁ S
mﬁ‘.-ni-b:.w.m-c...fx.ﬁ ol




»g@ CULTURES ET CIVILISATIONS MEDIEVALES N°72
e

COMMUNITAS REGNI

La « communauté de royaume »
de la fin du x° siecle au début du x1v° siecle
(Angleterre, Ecosse, France, Empire, Scandinavie)

Les historiens médiévistes hésitent 3 parler d’Etat ou de nation quand
ils évoquent les entités politiques du Moyen Age central ; quand il sagit
de désigner une entité politique correspondant a une province, le terme
royaume — parfois méme en I'absence d’un roi — est moins conflictuel.
Existait-il pour autant des communautés politiques spécifiques a I’échelle
des royaumes, des « communautés de royaume » ? Dailleurs, dans plusieurs
régions d’Occident, 'usage du syntagme communitas regni caractérisait
plutdt la terminologie des programmes politiques des mouvements
d’opposition au roi. Les contributions réunies dans ce volume prennent
toutefois appui sur cette notion pour proposer un questionnement
renouvelé des fondements politiques d’une partie de 'Occident médiéval
(Scandinavie, Empire, France, Angleterre et Ecosse, pays tchéques), afin
de comprendre ce qui en faisait la singularité.

Illustration : La déclaration d’Arbroath, 6 avril 1320, exemplaire dit de Tyninghame
© The History Collection/Alamy banque d’images

https://sup.sorbonne-universite.fr


https://sup.sorbonne-universite.fr

LA « COMMUNAUTE DE ROYAUME » EN ANGLETERRE,
FIN DU XII°*-DEBUT XIV° SIECLES

Frédérique Lachaud

ISBN: 979-10-231-5296-8



s
0

&

s T
Cultures et civilisations médiévales

collection dirigée par Jacques Verger et Dominique Boutet

Précédentes parutions

Créer. Créateurs, créations, créatures au Moyen Age
Florian Besson, Viviane Griveau-Genest & Julie Pilorget (dir.)

Expériences critiques. Approche bistoriographique
de quelques objets littéraires médiévaux
Véronique Dominguez-Guillaume & Elisabeth Gaucher-Rémond (dir.)

Le Manuscrit unique. Une singularité plurielle
Elodie Burle-Errecade & Valérie Gontero-Lauze (dir.)

Le Rayonnement de la cour des premiers Valois a I'époque d’Eustache Deschamps
Miren Lacassagne (dir.)

Ambedeus. Une forme de la relation a autre au Moyen /fge
Cécile Becchia, Marion Chaigne-Legouy et Letitia Tabard (dir.)

Epistolaire politique. 11. Authentiques et autographes
Bruno Dumézil & Laurent Vissiére (dir.)

Imja et name. Aux sources de anthropologie germanique, anglo-saxonne et slave

Olga Khallieva Boiché

Lire en extraits. Lecture et production des textes de I'Antiquité i la fin du Moyen Age
Sébastien Morlet (dir.)

Savoirs et fiction au Moyen Age et & la Renaissance
Dominique Boutet & Joélle Ducos (dir.)

Epz’:z‘olm’re politique. 1. Gouverner par les lettres
Bruno Dumézil & Laurent Vissiére (dir.)

Prédication et propagande au temps d’Edonard I11 Plantagenét
Catherine Royer-Hemet

Intus et foris. Une catégorie de la pensée médiévale?

Manuel Guay, Marie-Pascale Halary & Patrick Moran (dir.)

Wenceslas de Bohéme. Un prince au carrefour de ’Europe
Jana Fantysovd-Matéjkova

LEnluminure et le sacré. Irlande et Grande Bretagne, viF-vir siécles
Dominique Barbet-Massin


https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales

Dominique Barthélemy, Isabelle Guyot-Bachy,
Frédérique Lachaud & Jean-Marie Moeglin (dir.)

Communitas regni

La « communauté de royaume »
de la fin du x¢ siécle au début du
x1v© siecle (Angleterre, Ecosse, France,
Empire, Scandinavie)

SORBONNE UNIVERSITE PRESSES
Paris


https://sup.sorbonne-universite.fr

Ouvrage publié avec le concours de Sorbonne Université et de I'Institut universitaire de France

Sorbonne Université Presses est un service général
de la faculté des Lettres de Sorbonne Université.

Version numérique: © Sorbonne Université Presses, 2025

ISBN de I'édition papier : 979-10-231-0613-8
© Sorbonne Université Presses, 2020

Mise en page Emmanuel Marc Dubois/3d2s (Issigeac/Paris)
d’apres le graphisme de Patrick Van Dieren

SORBONNE UNIVERSITE PRESSES
Maison de la Recherche
Sorbonne Université
28, rue Serpente
75006 Paris

sup@sorbonne-universite.fr
hteps://sup.sorbonne-universite.fr

tél.: +33 (0)1 53 10 57 6O


mailto:pups%40sorbonne-universite.fr?subject=CCM%20Manuscrit%20unique
http://pups.paris-sorbonne.fr

LA « COMMUNAUTE DU ROYAUME » EN ANGLETERRE,
FIN DU XII-DEBUT DU XIV: SIECLE

Frédérique Lachaud

Sorbonne Université Lettres

Les historiens de ’Angleterre médiévale associent I'idée d’'une « communauté
du royaume » aux mouvements d’opposition a la royauté Plantagenét qui
marquérent la vie politique anglaise entre la Grande Charte, concédée par Jean
sans Terre en 1215, et la déposition d’Edouard I1, en 1327% 1l est toutefois
difficile de déterminer si le syntagme méme de « communauté du royaume »
— lequel apparait bien dans un certain nombre de sources —, et d’autres termes
relevant du méme champ sémantique (commun et ses dérivés) ou du méme
champ lexical (plusieurs termes exprimant I'idée d’'une communauté du
royaume) recouvraient I'idée d’une identité politique collective a I'échelle du
royaume, ou bien s’ils renvoyaient a des réalités plus limitées, comme la pratique
de I'association par serment chez les opposants au roi?. Pour approcher cette
question de maniére renouvelée, on tentera ici de confronter les documents
relatifs a I'action politique pendant un « long xi1r¢ siecle » et les textes
contemporains qui expriment, en Angleterre, une réflexion sur les pouvoirs
(traités d’instruction destinés aux princes, mais aussi pamphlets, commentaires
bibliques, aides aux prédicateurs).

1 Cest ce que révéle notamment le titre choisi par Maurice Powicke pour son grand ouvrage
sur lavie politique anglaise pendant le régne d’Henri Ill : King Henry Il and the Lord Edward:
The Community of the Realm in the Thirteenth Century, Oxford, Clarendon Press, 1947,
2 vol. Egalement Walter Ullmann, Principles of Government and Politics in the Middle Ages,
4¢ éd., London, Methuen, 1978, p. 175, 178-179. Sur la notion de regnal community, voir en
particulier Susan Reynolds, Kingdoms and Communities in Western Europe 9oo-1300, 2° éd.,
Oxford, Clarendon Press, 1997, chap. 8.

2 Surle réle du serment dans le mouvement baronnial en 1258, voir Joshua Hey, « Two oaths
of the community in 1258 », Historical Research, 88, 2015, p. 213-229.

O
~N

OTOT e dNS e INDHY SVLINNWIWOD



98

LA « COMMUNAUTE DU ROYAUME » DANS LE VOCABULAIRE POLITIQUE DE L’ANGLETERRE
MEDIEVALE

Le vocabulaire de la communauté avant 1258

Clest a la fin du x1r° siécle et dans les premieres années du siecle suivant que
'on voit apparaitre de maniére récurrente, dans les textes qui documentent
laction du gouvernement royal et celle des opposants au roi, une terminologie
qui exprime de maniére large I'idée d’'une communauté a I'échelle du royaume,
sans que la nature de cette communauté soit clairement exprimée3. UAssise
des Armes de 1181, qui faisait obligation a tous les hommes libres de s'équiper
en vue de la défense du royaume, mentionne ainsi « toute la commune (ou
communauté) des hommes libres » (« tota communa liberorum hominum »), ce
qui semble faire référence a la population libre qui ne doit pas le service de
chevalier ou de sergent®. En 1191, pendant 'absence de son frére Richard Ceeur
de Lion, et face au chancelier Guillaume de Longchamp qui remettait en cause
la garde du chateau de Lincoln par Gerard de Camville, un de ses fidéles, Jean
sans Terre posa en défenseur des hommes libres du royaume, notables, dignes
de siéger dans les cours de justice, face aux étrangers et inconnus promus par le
chancelier, tragant ainsi les contours d’une communauté des hommes libres de
I’Angleterre, sans pour autant la nommer de maniére spécifique®.

En janvier 1205, face 4 la menace d’une invasion francaise, Jean, désormais
sur le trone, convoqua ses barons a Londres, afin d’exiger d’eux la prestation
d’un serment de fidélité®; il décida aussi d’instituer une « commune » dans le
pays pour assurer la « défense commune du royaume » (« ad communem regni
defensionem et pacis conservationem, ut per totum regnum fierit communa’ »), une
initiative qui reposait sur la mise en place de cadres militaires dans les localités.

3 Voir).R. Maddicott, The Origins of the English Parliament, 924-1327, Oxford, Oxford University
Press, 2010, p. 139-147.

4 Le texte est édité dans William Stubbs (éd.), Select Charters and Other lllustrations of
English Constitutional History from the Earliest Times to the Reign of Edward the First, g¢ éd.
revue par H.W.C. Davis, Oxford, Clarendon Press, 1913, p. 183-184, art. 3. Voir sur ce point
J.R. Maddicott, The Origins of the English Parliament, op. cit., p. 142.

5 The Chronicle of Richard of Devizes of the Time of Richard the First, éd. John T. Appleby,
London, Thomas Nelson, coll. « Medieval Texts », 1963, p. 31: « Non decere legalibus
hominibus regni notis et liberis custodias suas auferre, et aduenis et ignotis committere. »
L’épisode et sa signification pour la notion d’une « identité anglaise » sont analysés par Hugh
M. Thomas, The English and the Normans. Ethnic Hostility, Assimilation, and Identity 1066-
¢. 1220, Oxford, Oxford University Press, 2003, p. 327-331. Pour le contexte de la dispute, je
me permets de renvoyer a mon Jean sans Terre, Paris, Perrin, 2018, chap. 4.

6 The Historical Works of Gervase of Canterbury, éd. William Stubbs, RS, 1879-1880, 2 vol.,
t. II, p. 96-97. Cité par).R. Maddicott, « The oath of Marlborough, 1209: fear, government and
popular allegiance in the reign of King John », English Historical Review, 126, 2011, p. 281-316,
ici p. 295-296. L’épisode est analysé dans W.L. Warren, King John, London, Methuen, 1978,
p.110-111.

7 The Historical Works of Gervase of Canterbury, éd. cit., t. Il, p. 96.



La « commune » renvoie ici clairement a des obligations militaires pour défendre
I’Angleterre, et peut-étre a I'idée d’'une communauté militaire a 'échelle du
royaume. Quatre ans plus tard, en 1209, le roi, qui souhaitait renforcer la fidélité
de ses sujets, cette fois en vue de contrer la menace d’'une excommunication et
des risques politiques attenants, exigea qu'on préte hommage, 4 lui et a son fils,
dans toutes les provinces d’Angleterre, un processus couronné par une grande
cérémonie centrale de prestation d’hommage & Marlborough. Pour désigner
ceux qui firent hommage a Jean et au tout jeune Henri, 'annaliste de Londres
recourt a Uexpression universitas Anglie, qui suggere 'idée d’'une communauté
a léchelle de '’Angleterre®. 1l est toutefois le seul a recourir a cette expression.
Chez le chroniqueur Gervase de Canterbury, ce sont « tous les hommes anglais,
riches, pauvres, et moyens d’Angleterre » (« omnes Angliae viri divites et pauperes
et mediocres »), qui prétent ’hommage, mais I'auteur n’utilise pas un terme
spécifique qui impliquerait I'existence d’une collectivité politique®. Roger de
Wendover rapporte que ’hommage fut prété a Jean par « tous les hommes
tenant librement, et méme par les enfants de douze ans, de tout le royaume »
(« de omnibus hominibus libere tenentibus, et etiam duodecim annorum pueris,
totius regni*® »). Lannaliste de Bury St Edmunds écrit que le roi Jean regut les
hommages « de tous les tenants libres dans toute I'’Angleterre, tant des clercs que
des laics tenant un tenement libre » (« de omnibus hominibus libere tenentibus per
totam Angliam, tam de clericis quam de laicis liberum tenementum tenentibus™ »).
Dans la chronique de Barnwell, ’hommage et le serment de fidélité sont prétés
« par tous en Angleterre » (« ab omnibus per Angliam »)*. Les termes utilisés
par les différents chroniqueurs sont destinés a créer 'impression de multitude,
et refletent 'étendue de la prestation d’hommage comme I'importance de la
cérémonie de Marlborough®. Lallégeance renouvelée au roi contribua peut-
étre a forger le sentiment d’appartenance a une communauté a I'échelle du
royaume, mais sans qu'un terme particulier simpose pour renvoyer a cette idée.

Pour la plupart des historiens, il faut attendre le mouvement qui donna

naissance a la Grande Charte pour voir clairement apparaitre un recours a

8 De antiquis legibus liber. Cronica maiorum et vicecomitum Londoniarum, éd. Thomas
Stapleton, London, Camden Society, 1846, p. 3. Voir J.R. Maddicott, « The oath of
Marlborough, 1209 », art. cit., p. 281-283 pour [’analyse et la présentation des sources
relatives au serment de 1209.

9 The Historical Works of Gervase of Canterbury, éd. cit., t. Il, p. 104.

10 Roger de Wendover, Chronica sive Flores historiarum, éd. H.O. Coxe, RS, 1841-1842, 4 vol.,
t. I, p. 227.

11« Annales S. Edmundi », dans Ungedruckte anglo-normannische Geschichtsquellen, éd. Felix
Liebermann, Strassburg, K.J. Triibner, 1879, p. 148.

12 The Historical Collections of Walter of Coventry, éd. William Stubbs, RS, 1872-1873, 2 vol.,
t. I, p. 200.

13 J.R. Maddicott, « The oath of Marlborough, 1209 », art. cit., p. 315.

Nl
Al

TaTIA

7

9119319)8uUy U3 « dwneAos Np NeUNWWOI » B] dNVHOVT ANOII



100

la notion de « communauté du royaume »*. La « Charte inconnue », peut-
étre élaborée lors des discussions qui prirent place pendant les premiers mois
de I'année 1215, et qui reproduit la charte des libertés d'Henri I avec des
concessions additionnelles, ne fait pas usage du langage de la communauté®.
En revanche, dans les Articles des Barons, un document préparé en vue de la
rencontre avec le roi au mois de juin, la « commune de toute la terre » apparait
au détour d’une disposition destinée a obliger Jean a respecter les termes de
accord: quatre hommes choisis parmi vingt-cing barons, eux-mémes désignés
par le groupe des barons qui s'opposent au roi, pourront faire pression sur
celui-ci « cum communa totius terre », sans que I'on sache bien a quoi cette
expression renvoie®. Cette disposition fut reprise peu de temps apres dans
larticle 61 de la Grande Charte, laquelle mentionne elle aussi la possibilité de
faire appel 2 la « communa tocius terre », « la commune de tote Engleterre » dans
la version en francais de la charte?”. Dans les autres articles de la Grande Charte,
le vocabulaire relatif au royaume, a la terre d’Angleterre, a la loi d’Angleterre
est bien présent®®. On reléve les termes « le commun conseil del regne » dans
la version en francais, « commune consilium regni » dans la version en latin
(article 14) ; apparaissent aussi la « lei de la terre », « lex terre » (articles 39, 45,
55), ou encore la « lei d’Engleterre » « legem Anglie » (article 56). Toutefois,
Iarticle 60, qui est destiné a contraindre les grands du royaume a accorder
a leurs hommes les mémes libertés que celles que le roi leur a concédées, ne
recourt pas a un terme générique pour désigner I'ensemble des hommes libres
du royaume, se contentant de mentionner « tuit cil de nostre regne, e clerc e
lai », « omnes de regno nostro, tam clerici quam laici » dans la version en latin.
Dans les années qui suivirent, le champ sémantique du commun fut
utilisé de maniére récurrente dans les récits des chroniqueurs ou les textes
programmatiques. Les Provisions de Merton (1235-1236) évoquent « ['utilité

14 Voir John C. Holt, « Rights and liberties in Magna Carta », dans Magna Carta and Medieval
Government, London/Roncerverte, Hambledon Press, 1985, p. 203-215, ici p. 212: « /n
Magna Carta we are dealing with the origins of the concept of the community of the realm. It
is the first great expression ot the will of that community, and thereafter its rallying cry. » Voir
également Ralph V. Turner, Magna Carta Through the Ages, Harlow, Pearson, 2003, p. 75 sur
’influence de la commune de Londres sur le mouvement.

15 John C. Holt, Magna Carta, 2¢ éd., Cambridge, Cambridge University Press, 1992, p. 424-428.

16 Ibid., p. 439.

17 Ibid., p. 448-472 pour la version en latin; id., « A vernacular-French text of Magna Carta,
1215 », English Historical Review, 89, 1974, p. 346-364 pour la version en francais.

18 John C. Holt souligne que la Grande Charte fut rédigée par les clercs du roi, et que ceux-ci
n’étaient pas préts a considérer surle méme plan les libertés baronniales et les lois et libertés
du royaume: « Only in cap. 61 where there is a reference to the commune of the whole land,
is there the slightest hint that all free men might constitute a community or a regnum, and
this perhaps represents ideas emanating from London rather rom the main line of baronial
argument. » (« Rights and liberties in Magna Carta », art. cit., p. 210.)



commune du royaume » (« cum tractatum esset de communi utilitate regni®® »).
En 1242, les magnats, ecclésiastiques comme laics — Matthieu Paris parle a
leur sujet de « toute la noblesse d’Angleterre, tant les prélats que les comtes
et barons » (« totius Anglie nobilitas, tam praelatorum quam comitum et
baronum®®») — se préterent un serment mutuel afin de résister a la demande
fiscale et aux manceuvres d’Henri III cherchant a les diviser®. Le roi, quant a lui,
crut bon d’en appeler a la « res publica » pour rappeler aux magnats leur devoir
d’aide — sans succes?2. Décrivant la rencontre de février 1248 entre le roi et les
barons, Matthieu Paris fait usage du terme universitas pour désigner ceux a qui
Henri I fait face, mais la connotation politique du terme ne va pas de soi.

La « communauté du royaume » (1258-1307)

En 1258, le vocabulaire relatif a la communauté prit une dimension nouvelle
dans le cadre de la confrontation entre le roi et les barons. Pour la premiére
fois, semble-t-il, le syntagme communauté du royaume (communitas regni) fut
utilisé de maniere explicite, d’abord en latin, les équivalents vernaculaires
étant commune, commun ou communance. Le 2 mai 1258, Henri III accepta
de remettre le soin d’une réforme aux mains des barons: la contrepartie de
cette concession était que les barons usent de leur influence aupres de la
« communauté de notre royaume » (« erga communitatem regni nostri ») afin
qu’une « aide financiere commune » (« commune auxilium ») lui soit concédée.
Une lettre d’'un membre de la cour royale au sujet du Parlement d’Oxford
rapporte I'accusation lancée contre les demi-fréres du roi d’avoir trahi celui-ci
et la « communauté » (« communitatis seductores ») . Le texte des Provisions
d’Oxford (juin-juillet 1258), le premier document majeur des réalisations

19 Statutes of the Realm, London, Record Commission, 1810-1825, 9 vol., t. I, p. 1-4.

20 Matthieu Paris, Chronica majora, éd. Henry Richards Luard, RS, 1872-1884, 7 vol., t. IV, p. 181.

21 «/[...] conjurando et sub poena anathematis firmiter inter se statuerunt » (ibid., t. IV,
p. 181) ; « Multi tamen steterunt, nullo modo volentes recedere a communi responsione,
prout conjuraverant » (ibid., t. IV, p.182) ; « Postea vero dominus rex examinavit plures
singulariter; quid ipsi concesserint universitas ignorat » (ibid., t. IV, p. 188).

22 «[..Jad tam arduum negotium reipublicae procinctum » (ibid., t. IV, p. 183).

23 « Et cum proposuisset dominus rex (non enim propositum suum latuit universitatem)
pecuniare auxilium postulare, redargatus est graviter super hoc quod non erubescat tunc
tale juvamen exigere » (ibid., t. V, p. 6).

24 Documents of the Baronial Movement of Reform and Rebellion 1258-1267, éd. R.E. Treharne
et l.). Sanders, Oxford, Clarendon Press, 1973, n°1, p. 72. D’autres lettres royales envoyées
le méme jour mentionnent a nouveau la « communauté de notre royaume » : « Promiserunt
etiam comites et barones memorati quod, expletis negotiis superius tactis, bona fide
laborabunt ad hoc quod auxilium nobis commune prestetur a communitate regni nostri »
(ibid., n° 2, p. 76).

25 «[...]tamquam domini regis et communitatis seductores » : ibid., n® 4, p. 92. Dans le méme
document, la communitas regni est mentionnée au sujet des menées des adversaires
des Provisions.

101

TaTIA

7

9119319)8uUy U3 « dwneAos Np NeUNWWOI » B] dNVHOVT ANOII



102

baronniales, statue que pour la « communauté » (« ex parte communitatis »), on
élira douze représentants, pour le roi douze autresé. Lalinéa 3 explicite ce qu'est
cette communauté: il s'agit en 'occurrence des comtes et des barons®. L'alinéa
4 montre que le terme latin communitas correspond au frangais commun; il est
fait référence au « commun de Engletere », dont le serment est reproduit?®, ce
qui semble bien renvoyer au groupe des comtes et barons présents a Oxford,
tout comme les alinéas 11 et 12, qui détaillent le réle de ce « commun » dans
I'organisation des négociations et des « parlements »*. En revanche, I'alinéa 10
mentionne que les douze hommes choisis par les barons représenteront, lors
des trois parlements réunis chaque année pour y traiter « de commun bosoine »,
« tut le commun de la tere »3°, une expression qui renvoie peut-étre a une réalité
plus large.

Dans les lettres d’'Henri 11 datées du 18 octobre 1258, le Conseil est présenté
comme ayant été choisi par le roi et « par la commune de nostre reaume ». Tous
les hommes qui doivent la fidélité au roi devront préter serment d’observer les
décisions prises par ce Conseil3'. Lordonnance des magnats de février-mars
1259 mentionne les douze élus « par le commun d’Engleterre »32. Les Provisions
de Wesminster d’octobre 125933 évoquent aussi les douze hommes qui ont
choisis « de par le commun »34. La « communance de Engleterre » apparait a
l'alinéa 29:

Ces sunt les purueances et les establissimenz fetz a Westmoster al parlementala
Seint Michel par le rei et sun conseil et les xii. par le commun conseil esluz par
devant la communance de Engletere, ke dunke fu a Wesmuster le an del regne

Henri le fiz le roi Iohan quarantime terz35.

26 [Ibid.,n°5, p. 96.

27 Ibid.,n°5, p. 100. Les douze membres élus par les comtes et les barons comprenaient aussi
un évéque, ’évéque de Worcester.

28 /bid.,n°5, p. 100. La méme équivalence apparait a 'alinéa 9 (ibid., n°s5, p. 104).

29 Ibid., n°5, p. 104 (alinéa 11) : en plus des douze, vingt-quatre autres personnes furent
choisies « per le commun » pour négocier une aide avec le roi, une référence aux comtes
et barons. /bid., n°5, p. 110 (alinéa 22) : « le commun » est a nouveau mentionné au sujet
de l'organisation des parlements. Le commun élira douze prudhommes qui viendront au
parlement. Leurs décisions lieront le commun. Ces dispositions sont présentées comme étant
destinées a « esparnier le cust del commun ».

30 /bid.,n°5, p.104.

31 Ibid.,n°7,p. 116.

32 /bid.,n°10, p. 132.

33 /bid.,n°11et 12, p. 136-156.

34 Ibid.,n°12,p. 156, § 26.’alinéa 28, qui concerne le fonctionnement du banc du roi, explique :
« Purveu est de mettre deus prodes homes del commun ou des xii. ke sunt par le commun
ou des autres, oueke les iustices al Banc. E ke il ueient ke dreiture seit fete. E en meime la
manere seient mis deus prodes homes del commun ou des xii. ke sunt par le cummun ou des
autre al escheker. »

35 /bid., p. 156.



Si le relatif a pour antécédent « communance de Engleterre », le terme
désignerait un rassemblement & Westminster plutét que 'ensemble des
habitants du royaume ou une communauté politique plus large: il n'est pas
impossible qu’il renvoie, en 'occurrence, 4 tous ceux qui avaient prété serment
d’accomplir les réformes3®.

En janvier 1264, lorsque les réformateurs présentérent leur cas a Louis IX,
sollicité comme arbitre dans la querelle entre Henri III et ses barons, ils
rappelerent dans un texte explicitant leurs griefs que le roi avait ordonné que
toute la communauté du royaume (« a tota communitate regni ») préte serment
de respecter 'action des vingt-quatre3, et qu'il avait regu de nombreux subsides
de la « communauté ». Ils se désigneérent alors eux-mémes comme les « barones
et communitas regni Anglie et eorum procuratores3® ». Lalinéa 6 fait en effet
référence A tous ceux qui souhaitent observer les Provisions d’Oxford, mais
dont les noms et les sceaux, a cause de leur nombre infini (« propter infinitam
eorum multitudinem »), n’ont pu étre inclus dans les lettres de procuration3®. Un
autre document présentant les griefs des barons en janvier 1264 recourt aussi au
vocabulaire de la communauté. Lalinéa 1 explique que le roi a concédé les libertés
contenues dans des chartes qui ont été autrefois octroyées a la « communauté
de la terre » (« communitati terre »), une référence aux concessions de 1225 : en
échange de quoi la « communauté du royaume » (« communitas regni ») lui a
concédé une aide*°.

Le vocabulaire de la communauté du royaume est récurrent dans tous les
documents issus du mouvement baronnial. Dans le texte de la forma pacis
acceptée par le roi et les barons aI'été 1264, on voit mentionnés la « communauté
des prélats et des barons » (« communitati prelatorum et baronum ») et plus loin
les « prélats, barons et [membres de] la communauté »4*. Si les convocations
envoyées au sheriff du Yorkshire le 15 février 1265 font seulement état des

36 Enjuillet 1260, dans le document connu comme le « lugement de Simon de Montfort », Henri
Il accuse le comte d’avoir conclu un accord avec ses fréres a Paris « sanz le gre le roy et son
conseil et le comun de la terre » (ibid., n°29, § 25, p. 204). Parmi les griefs exprimés par le
roi en mars-avril 1261, on voit que ses ordres ne sont plus obéis quand il s’agit de questions
comme les gardes de terres. La réponse du conseil est que par accord du roi lui-méme et
de « le commune dengleterre » un conseil avait été choisi pour le roi (ibid., n°31, § 12 [24],
p. 226). L’alinéa 19 mentionne les quinze conseillers donnés au roi « par le comune ». A la
plainte du roi répondirent le conseil et les douze élus par « la comune » (ibid., p. 230). Le
conseil élu par « le commun de sa terre » est évoqué a nouveau par le roi dans l'alinéa 26
(ibid., p. 236).

37 Ibid.,n°37B, p. 256-258.

38 Ibid., p.258.

39 /bid., p. 260.

40 Ibid.,n°37C, p. 268.

41« Hec autem ordinacio facta fuit Londoniis de consensu, voluntate et precepto domini regis,
necnon prelatorum, baronum ac etiam communitatis tunc ibidem presentis » (ibid., n° 40,

p. 298).

ey
o
w

TaTIA

7

9119319)8uUy U3 « dwneAos Np NeUNWWOI » B] dNVHOVT ANOII



104

« communautés de comtés »42, les lettres envoyées le 23 février aux comtés du
Shropshire et du Staffordshire mentionnent non seulement des « communautés
des comtés », mais également la « communauté de notre royaume » (« pro aliis
communitatem regni nostri tangentibus »)*3. Enfin, des lettres royales du 14 mars
1265 adressées au comté d’York expliquent qu'un accord a eu lieu entre le roi,
le seigneur Edouard, les prélats, comtes, barons et « la communauté de notre
royaume », en vue de la paix*.

Le vocabulaire de la communauté n’est pas repris dans le Dictum de
Kenilworth (octobre 1266), qui marqua la liquidation du mouvement
baronnial; il y est fait simplement allusion a tous les hommes du royaume,
« grands et petits »#5. En revanche, la communauté apparait dans les préambules
des statuts édictés en Parlement dés le statut de Westminster I (1275) : on voit
que les « établissements » du roi Edouard ont été édictés par son conseil et par
le consentement des archevéques, évéques, abbés, prieurs, comtes, barons « et la
communauté de la terre » convoqués 1446, Dans les « Remontrances » présentées
par les barons en juillet 1297, lexpression « communauté de la terre » apparait
a plusieurs reprises. Le texte de la Confirmation des Chartes d’octobre 1297
recourt également aux expressions « par commune assent de tut la reaume »,
« pople », « communaute de la terre », « commune profit de meme le reaume »,
« communaute del reaume »“8.

La « communauté du royaume » aprés 1307

Aprés accession au tréne d’Edouard 1T, Pexpression « communauté de notre
royaume » fut reprise dans le texte du serment de couronnement prété par le roi
le 25 février 1308 : par ce serment, celui-ci confirmait les lois et les coutumes
« au poeple d’Engleterre », en particulier celles qui avaient été concédées au
clergé et au peuple par Edouard le Confesseur. Il promit qu’il garderait la paix

42 Ibid., n°41C, p. 306.

43 Ibid., n° 41D, p. 306.

44 1bid.,n°42,p.308.

45 «[...] atque ab universis et singulis, majoribus et minoribus, ipsius regni hominibus, ipsi
domino regi et mandatis et preceptis suis licitis plene obediatur et humiliter intendatur »
(ibid., p. 320).

46 Statutes of the Realm, éd. cit., t. |, p. 26.

47 Documents Illustrating the Crisis of 1297-98 in England, éd. Michael Prestwich, London,
Royal Historical Society, coll. « Camden Fourth Series », 1980, n°98, p. 115-116: « Ces sunt
les monstrances que le ercevekes, eveskes, countes, barons e tote la comunalté de la
terre monstrent a nostre seygnur le rey...[...] En primes chef, il semble a tote la comunalte
de la terre...[...] E pur ceo ge dit est comunalment ge nostre seygnur le rey vus passer en
Flaundres, avis es a tote la comunalte, aussi byen des clers com de lays...[...] E pur ce ge tote
la comunalté est mut greve...[...] E pur ce que la comunalté de la terre volent honur e sauvete
anostre seyngneur le rey...[...] Estre ceo tote la comunalte se sente mult greve del assise de
laforeste... »

48 Ibid.,n°155, p. 158-160.



«a Dieu, et seint Eglise, et au clerge, et au people ». Edouard IT acceptait aussi
de tenir et garder les lois et les bonnes coutumes, « les quiels la communauté
de vostre roiaume aura esleu »#%. Par la suite, les termes renvoyant de maniére
large 4 la communauté du royaume, tout comme le syntagme « communauté
du royaume », reviennent fréquemment dans les textes parlementaires. Les
statuts de Stamford de 1309 sont présentés comme le fruit de la requéte des
« bones gentz [du] roiaume », mais les lettres envoyées aux sheriffs, en latin, pour
ordonner 'application du statut, spécifient que la supplique a été présentée par
«la communauté du royaume » (« ex parte communitatis ejusdem regni>® »). Le
statut d’York de 1318 mentionne i nouveau la « communauté [du] reaume »,
qui apparait cette fois aux cotés des prélats, comtes et barons®*. Le préambule
du statut de Westminster de 1320 évoque la « pleinte de la Commune [du]
roialme » et le fait que le statut a été édicté avec 'accord des prélats, comtes et
barons, « et tote la commune [du] roialme »52. Le préambule du statut de 1322
— lequel révoquait les ordonnances réformatrices de 1311 — présente le statut
comme ayant été établi en Parlement « par nostre seigneur le roi, et par les ditz
prelatz, countes, et barons, et tote la commune du roialme, a cel parlement
assemblez ». Ce texte mit en place une procédure déterminée pour I'avenir:
désormais, les statuts devaient étre édictés « par lassent des prelatz, countes
et barouns, et la communalte du roialme ; auxint come ad este acustume cea
enarere®. » Le Modus tenendi parliamentum, un traité composé peu de temps
avant la défaite de Thomas de Lancastre 2 Boroughbridge en mars 1322, et qui
est peut-étre issu du milieu des clercs ceuvrant i I'Echiquiers4, évoque lui aussi

49 Thomas Rymer, Foedera, conventiones, literae, 3¢ éd., Hagae Comitis, apud Joannem
Neaulme, 1739-1745, 10vol., t. I, i, p. 112. La forme du serment de 1308 fut également utilisée
pour le serment d’Edouard 1l le 1% février 1327: W. Mark Ormrod, Edward /I, New Haven/
London, Yale University Press, 2011, p. 56.

50 « Cum in parliamento nostro apud Westmonasterium in mense Pasche anno regni nostri
secundo, habito, nobis ex parte communitatis ejusdem regni supplicatum fuisset... et per
nos similiter ad ejusdem communitatis requisitionem de gracia speciali nostri concessis... »
(Statutes of the Realm, éd. cit., t. |, p. 154-156)

51 [bid.,t. 1,p.177.Les lettres envoyées aux « justices » pour leur demander d’appliquer le statut
expliquent que ceui-cia été décidé avec « l’accord des prélats, des comtes, des barons, et de
toute la communauté de notre royaume » (« de assensu prelatorum, comitum, baronum, et
tocius communitatis regni nostri ibidem existencium »), et en vue l'utilité commune de tout
le peuple (« ad communem utilitatem populi ejusdem regni ») : ibid., t. 1, p. 179.

52 /bid.,t. |, p. 180.Onretrouve les mémes termes, cette fois en latin, dans les lettres destinées
aux « justices » pour faire appliquer le statut: «/...] de assensu prelatorum, comitum,
baronum, et tocius communitatis regni nostri ibidem existencium, ad communem utilitatem
populi ejusdem regni edita » (ibid., t. |, p. 181).

53 /bid.,t. |, p.189.

54 W.C.Weber, « The purpose of the English Modus Tenendi Parliamentum », Parliamentary
History, 17,1998, p. 149-177.

ey
o
v

7

TaTIA

9119319)8uUy U3 « dwneAos Np NeUNWWOI » B] dNVHOVT ANOII



106

la « communauté du Parlement et du royaume » (« toti communitati Parliamenti
et regni®s »).

Enfin, les textes justifiant la déposition d’Edouard IT au début de 'année 1327
en appellent largement au vocabulaire de la communauté du royaume. Les
articles d’accusation tels qu’ils furent relevés par Adam Orleton mentionnent le
role de la « communauté du royaume » dans la déposition du roi: « du conseil
commun et de I'accord de tous les prélats, comtes et barons, et de toute la
communauté dudit royaume » (« ez tocius communitatis dicti regni>® »). Dans sa
« proclamation de paix », le jeune Edouard I11 déclara que son pére avait abdiqué
« de commun conseil et assent des prelatz, countes, et barons, et autres nobles, et
tote la comunalte du roialme” ». Le statut de Northampton de 1328 fut passé
« par assent des prelatz, countes et barons et autres gentz, et tote la commune
du roialme, au dit parlement somons®® ». Pour prendre un dernier exemple, le
préambule du statut de Westminster de 1330 explique que les décisions ont été
prises « a la requeste de la communalte, assentuz et acordez par nostre seigneur
le roi, prelatz, countes, barons, et autres gentz de mesme le parlement>? ».

Usages et interprétations

§’il est indéniable que le vocabulaire de la communauté prit une importance
singuliére dans les sources du xire siecle et du début du xrve siecle, les années du
mouvement de réforme baronnial voyant méme apparaitre 'usage systématique
du syntagme communauté du royaume, cette rapide analyse suggeére malgré tout
qu’il est beaucoup plus difficile de comprendre ce que ce vocabulaire désigne.
En premier lieu, on peut se demander si les termes commune, communauté,
université ne renvoient pas dans la plupart des cas a des associations reposant
sur un serment mutuel. Cusage du terme communa dans la Grande Charte
évoque I'idée d’une association jurée; il en est de méme des Provisions d’Oxford

55 Parliamentary Texts of the Later Middle Ages, éd. Nicholas Pronay et John Taylor, Oxford,
Clarendon Press, 1980, p. 67-79, ici p. 72 (art. XIll) : «[...] causa est quod solebat clamor et
murmur esse in Parliamento pro absentia regis, quia (res) dampnosa et periculosa est toti
communitati Parliamenti et regni, cum rex a Parliamento absens fuerit, nec se absentae debet
nec potest, nisi dumtaxat in casu supradicto. »

56 « Eaautem que de communi consilio et assensu omnium praelatorum, comitum, et baronum,
et tocius communitatis dicti regni concordata et ordinata fuerunt contra dictum regem ad
amocionem suam a regimine regni contenta sunt in instrumentis pupplicis » (Claire Valente,
« The deposition and abdication of Edward Il », English Historical Review, 113, 1998, p. 852-
881, ici p. 879.)

57 Thomas Rymer, Foedera, conventiones, litera, éd. cit., t. I, ii, p. 171. Le deuxiéme statut du
régne mentionne les plaintes de « la commune de people », comme celles de « la commun
des countes ».

58 Statutes of the Realm, éd. cit., t. I, p. 257.

59 Ibid., p.261.



en 1258 et plus généralement des documents issus de la confrontation entre
Henri III et une partie des grands du royaume.

La ot il est fait référence & une réalité plus large, la difficulté consiste a décider
ce que recouvre — politiquement et socialement — la notion de communauté.
S’agit-il de 'ensemble des habitants du royaume, ou bien uniquement d’une
section, qui se prétend habilitée a représenter les autres groupes? La position
des magnats — ecclésiastiques et laics —, qui s’associent par serment, et estiment
parler au nom des différents groupes sociaux, permet généralement aux
historiens d’évoquer I'existence d’une véritable communauté du royaume dés
la Grande Charte. En revanche, si 'on reprend 'exemple des textes relatifs au
mouvement de 1297, 'expression « communauté de la terre » présente dans les
« Remontrances » des barons semble renvoyer dans certains alinéas au peuple,
distingué des prélats, comtes et barons. Dans le texte de la Confirmation des
Chartes d’octobre 1297, la communauté du royaume renvoie aussi au peuple, et
non aux prélats, comtes et barons. Mais certaines sections des « Remontrances »
sont ambigués et 'expression semble y prendre une signification plus large.

Enfin, 4 partir du moment ot le Parlement se réunit régulierement, les termes
évoquant la communauté renvoient-ils plutot a ce qui était en passe de devenir
les « communes » en Parlement? Il est possible que les convocations de plus en
plus réguliéres du Parlement aient conduit 4 une scission dans la conception de
la communauté du royaume, les barons ne parlant plus au nom de I'ensemble de
la communauté. C’est ce que suggeére Michael Prestwich : pour lui, si les barons
recoururent a 'expression communauté du royaume en 1297, 1301 et 1309 pour
désigner 'ensemble des habitants du royaume dont ils portaient la parole, en
revanche, en 1311, ils distinguérent soigneusement leur groupe de celui qui
représentait la communauté du royaume en Parlement®°. Et la signification du
statut d’York de mai 1322, qui accorde une place significative a 'assentiment
de la communauté du royaume, réside dans sa réaction aux menées de certains
magnats désireux de monopoliser I'initiative politique®’.

Au x1ve siecle, pour qu’un statut soit considéré comme valide, il devint
nécessaire de mentionner ’accord de la communauté. Pour Claire Valente, les
termes de la déposition d'Edouard IT en 1327, comme de la proclamation de paix
d’Edouard 111, suggerent que les communes en Parlement tenaient une place
nouvelle sur 'échiquier politique: «[...] si les magnats décidaient, ¢’étaient
les communes et le peuple qui consentaient de la part de la communauté du
royaume®? ». Gwilym Dodd souligne toutefois que le processus d’appropriation

60 Michael Prestwich, Plantagenet England 1225-1360, Oxford, Oxford University Press, 2005,
p. 186-187.

61 [bid., p.205-206.

62 Claire Valente, « The deposition and abdication of Edward Il », art. cit., p. 866.

107

TaTIA

7

9119319)8uUy U3 « dwneAos Np NeUNWWOI » B] dNVHOVT ANOII



108

d’un réle politique par les communes fut lent, ce qu’il faudrait attribuer a la
raréfaction des rencontres avec le roi pendant le regne d’Edouard II, comme
a la prédominance des barons sur la scene politique et au caractére disparate
des communes 3,

On peut également poser la question de savoir si le vocabulaire de la
communauté du royaume faisait davantage partie de I'arsenal des opposants au
roi que du discours de la royauté. Cela ne semble pas étre le cas, dans la mesure ot
les textes d’inspiration royale n’hésitent pas a y recourir pour justifier 'action du
gouvernement. C’est sans doute le caractere relativement flexible de la notion de
communauté du royaume qui conduisit Joseph Strayer a estimer que communitas
regni n’était qu'une phrase, destinée a suggérer que I'accord de tous a été pris
en considération®. Certains historiens sont méme d’avis que la « communauté
du royaume » reléverait davantage d’une construction historiographique que de
la réalité politique: sil y eut sans doute bien, en Angleterre, des communautés
dans le cadre des comtés, la réalité d’'une communauté du royaume semble plus
intangible, et construite essentiellement sur un sentiment diffus de solidarité
régnale et d’allégeance au roi®.

L’IDEE DE COMMUNAUTE POLITIQUE DANS LES TEXTES THEORIQUES

Peut-étre est-il nécessaire, pour renouveler certains aspects de cette question,
de se tourner vers d’autres textes que les récits des chroniqueurs ou les documents
issus des débats politiques. Si ’Angleterre n’a pas connu, apres le Policraticus de
Jean de Salisbury (1159) une production équivalente a celle des « miroirs aux
princes » capétiens — a 'exception sans doute du De principis instructione liber
de Giraud de Barry, qui releve toutefois également d’autres genres, comme la
chronique ou le pamphlet —, il n’en reste pas moins qu’un certain nombre de
textes produits dans les écoles, les cours ou les couvents peuvent apporter un
éclairage sur la diffusion d’un théme politique comme celui de la communauté

de royaume.

63 Gwilym Dodd, « Parliament and political legitimacy in the reign of Edward Il », dans Gwilym
Dodd et Anthony Musson (dir.), The Reign of Edward Il: New Perspectives, York, York
Medieval Press, 2006, p. 165-189, ici p. 172-173.

64 JosephR. Strayer, « The Statute of York and the community of the realm », American Historical
Review, 47,1941, p. 1-22.

65 Voir 'article fondateur de J.R. Maddicott, « The county community and the making of public
opinion in fourteenth-century England », Transactions of the Royal Historical Society, 5¢ série,
28,1978, p. 27-43 et la mise au point de Simon Walker sur les débats autour de la notion
de communauté de comté: « Communities of the county in later medieval England », dans
Political Culture in Late Medieval England, Manchester, Manchester University Press, 2006,
p. 68-8o.



Le vocabulaire de la communauté politique

Au sein de cette production, quelques rares textes font usage du syntagme
communauté du royaume ou d’expressions telles que universitas populi, communitas
populi. Cest le cas du Carmen de bello Lewensi, composé peu de temps apres la
victoire de Simon de Montfort 4 Lewes (14 mai 1264) par un sympathisant a la
cause baronniale. Il s’agit d’'une ceuvre hautement politique, qui reléve a la fois
du traité et du pamphlet. On y trouve en particulier une réflexion sur le rapport
entre le prince et la loi, mais aussi sur la communauté. Son auteur évoque le
regnum, le ius regni, Anglia, et désigne le peuple anglais comme les Angli, la gens
anglicana, voire le peuple d’Israél; il dénonce aussi ceux qui veulent « détruire
le nom des Anglais » (« Anglorum delere nomen »), faisant contraster alienigenae
et incolae®®. Le terme universitas est également utilisé par lauteur du Carmen,
ainsi aux v. 792-794: « par conséquent, que le prince choisisse des hommes tels
qu’ils puissent montrer de la sympathie pour I'université des hommes, qui d’une
maniére maternelle craignent que le royaume souffre de difficultés®7». On reléve
Pexpression universitas populi, ainsi aux v. §64-566: « [si ces mauvaises personnes]
inventaient de nouveaux arguments [...] pour écraser et appauvrir I"“universitas”
du peuple »®8. Mais le terme communitas apparait aussi, comme aux v. 911-
913 : « Car la vraie charité est comme 'opposé de I'intérét privé, et le contrat
indissoluble de la communauté »%. Enfin, le Carmen de bello Lewensi évoque la

« communitas regni », aUx v. 765-770:

Par conséquent, que la communauté du royaume soit conseillée: ce que
I'université décide, elle qui connait le mieux ses propres lois, que cela soit
diffusé; et les gens de la province ne sont pas si simples qu’ils ne connaissent
davantage que les autres les coutumes de leur royaume, [ces coutumes] que ceux

qui sont avant léguent & ceux qui viennent ensuite”°.

66 Le texte a été édité par C.L. Kingsford, The Song of Lewes, Oxford, Clarendon Press, 1890.
Toutes les citations de la chanson renvoient a cette édition.

67 «[...Jergo tales querat /Princeps, qui condoleant uniuersitati, /Qui materne timeant regnum
dura pati. » Egalement auv. 847, « Nous donnons la premiére place a I'université » (« Premio
preferimis uniuersitate »).

68 «[..] queque dura /Argumenta fingerent, que [...] uniuersitatem /Populi contererent,
& depauperarent. »

69 «[...] Namque uera caritas est proprietati /Quasi contrarietas, et communitati / Fedus
insolubile. » Egalement v. 917-920: « Ergo si feruuerit princeps caritate, /Quantumcunque
poterit, de communitate, /Sic sollicitabitur quod recte regatur, /Et nunquam letabitur si
destituatur » ; v. 331-332: « et communitatis /Salutem negligeret » ; v. 777-779: « Ex hiis
potest colligi, quod communitatem /Tangit quales eligi ad utilitatem /Regni recte debeant) »;
v. 805-808: «[...] nam communitatis /Est ne fiant miseri duces dignitatis /Regie, set optimi
et electi uiri /Atque probatissimi qui possint inquiri. »

70 «lgitur communitas regni consulatur, /et quid uniuersitas senciat, sciatur, /Cui leges proprie
maxime sunt note; /Nec cuncti prouincie sic sunt ydiote, /Quin sciant plus ceteris regni sui
mores, /Quos relinquunt posteris hii qui sunt priores. »

109

7

TaTIA

9119319)8uUy U3 « dwneAos Np NeUNWWOI » B] dNVHOVT ANOII



110

Nous sommes ici en présence d’'un vocabulaire proche de celui des textes issus
des débats au sujet de la réforme du royaume. On a avancé que I'auteur du
poéme était un franciscain de I'entourage de Simon de Montfort ou de I'évéque
de Chichester, Stephen Bersted”. Le Carmen de bello Lewensi est en tout cas un
texte destiné a défendre le point de vue des réformateurs et cest certainement
pour cette raison qu’il reprend le vocabulaire du mouvement.

Dansle Communiloquium de Jean de Galles, un traité rédigé a peu prés au méme
moment, soit 8 Oxford soit a Paris, par ce franciscain issu du couvent d’Oxford,
le vocabulaire relatif a la communauté est bien présent, mais il est utilisé de
maniére relativement générale, comme dans les deux passages suivants’?:

[...] dela méme maniére, 'armée s’accroit et se renforce aussi longtemps qu’elle
préserve son harmonie, et cest la méme chose dans toute communauté. Et
parce quil 0’y a pas d’effort parfait vers un but unique dans une communauté
quelconque, si ce n'est dans 'unité ecclésiastique, dans laquelle on recherche ce

qui est nécessaire”3.

[...]sil ya par conséquent des princes de la res publica ou une communauté ou
une personne publique ou privée, ceux-ci doivent étre conseillés avec prudence

et avec prévoyance au sujet de ce qui doit écre fait”4.

« Ce genre d’homme pestifere et impie doit étre exterminé de la communauté
des hommes », écrit aussi Jean de Galles au sujet de ceux qui se comportent de
maniére tyrannique’.

Les termes relevant du champ sémantique du commun ne semblent pas
présents en revanche dans I'ccuvre de Thomas Docking, lui aussi membre du
couvent franciscain d’Oxford, éléve de Robert Grosseteste et d’Adam Marsh,
et généralement considéré comme proche du mouvement baronnial. Son
commentaire sur le Deutéronome comprend de longues réflexions sur la justice,

71 VoirC.L. Kingsford, The Song of Lewes, éd. cit., p. XVIII-XIX pour I'idée selon laquelle 'auteur
serait un membre de ’entourage de Simon de Montfort, mais également proche de Stephen
Bersted ; Philippa Hoskin suggére méme que 'auteur du Carmen était un membre de I’hotel
de Stephen Bersted (« Holy bishops and political exiles: St. Richard’s cult and political
protest in the late 13" century », dans Paul Foster (dir.), Richard of Chichester. Bishop 1245-
1253. Canonized 1262, Chichester, University of Chichester, 2009, p. 22-37, & la p. 30).

72 L’édition utilisée ici est celle de Venise (1496), réimprimée a Lyon en 1551: Summa Johannis
Valensis de regimine vite humane seu margarita doctorum ad omne propositum.

73 Ibid., |, i, 9: « Similiter acies proficit et uigoratur quamdiu concorditer tenetur, et sic in omni
communitate. Et quia non est perfecta intentio ad unum in aliqua communitate nisi in unitate
ecclesiastica, in qua queritur unum quod est necessarium. »

74 Ibid., |, vi, 6: « Siue ergo sit principes reipublice siue ipsa communitas siue etiam quelibet
persona presidens uel priuata prudenter et prouidentia debet consiliari de agendis... »

75 Ibid., 1,1, 2: « Hoc genus hominum pestiferum atque impium ex hominum communitate
exterminandum est. »



etassimile la res publica a « tout le royaume », au sujet des dépenses du prince®;
mais on n’y trouve pas véritablement de réflexion sur 'organisation de la
communauté, et le vocabulaire de I'universitas et de la communauté n'apparait
pas dans ce texte, méme si son auteur souligne 'importance de la charité et de
I'amour du prochain.

En I'absence de recherches plus approfondies sur les textes produits dans le
dernier tiers du xirr° siecle, il semble qu’il faille attendre 'ceuvre du canoniste
William de Pagula, dans le deuxi¢éme quart du x1v© siecle, pour voir la
terminologie de la communauté utilisée de maniére systématique’”. Dans
sa Summa summarum, une somme de droit canon composée sans doute au
début de la décennie 1320, Pagula expose que la puissance royale fut instituée
pour l'utilité commune, afin de réprimer les méchants et pour que les bons
puissent vivre tranquillement parmi eux®; quant aux lois, elles devraient étre
faites non pour le profit individuel, mais pour le bien commun des citoyens?s.
Mais c’est surtout dans deux pamphlets (1330-1332) dirigés contre I'usage
de la pourvoyance — un privilége qui permettait de recourir aux ventes
forcées pour approvisionner 'hétel et 'armée du roi — que Pagula recourt
systématiquement aux notions liées du bien commun et de la communauté.
Dans le premier texte, connu sous le titre d’Admonitio, il fait contraster

> 1. 7’ 37 . 7 80 . e bl o1+, 7
Putilité propre et 'équité commune®, et souligne I'importance de I'utilité

76 Londres, British Library, ms. Royal 3 B. XII, fol. 9ov: «[...] et hoc bene notatur per hoc quod
dicit non multiplicabit sibi sienim tempore belli necessitate multiplicet equos : non multiplicat
eos sibised rei pupplice scilicet toti regno. » Sur Thomas Docking, voir Jeremy |. Catto, « New
light on Thomas Docking O.F.M. », Medieval and Renaissance Studies, V1, 1968, p. 135-149;
Jenny Swanson, « Docking, Thomas of (d. c. 1270) », ODNB. Egalement Frédérique Lachaud,
« Autour des sources de la pensée politique dans I’Angleterre médiévale (xne-début du
xive siécle) : la contribution de Thomas Docking, William de Pagula et Roger de Waltham a la
réflexion sur les pouvoirs », Journal des savants, 2015, p. 25-78 et ead., « The contribution
of Thomas Docking to the history of political thought », dans Andrew M. Spencer et Carl
Watkins (dir.), Thirteenth-Century England XVI. Proceedings of the Cambridge Conference,
2015, Woodbridge, The Boydell Press, 2017, p. 55-69.

77 Sur Pagula, voir Cary ). Nederman, « Pagula [Paull], William (d. 13327) », ODNB, ainsi que
I'introduction a sa traduction des deux pamphlets de Pagula: Cary ). Nederman, Political
Thought in Early Fourteenth-Century England: Treatises by Walter of Milemete, William of
Pagula, and William of Ockham, Tempe (AZ), Arizona Center for Medieval and Renaissance
Studies in collaboration with Brepols, 2002, p. 63-72. Sur la Summa summarum, voir
Leonard E. Boyle, « The Summa summarum and some other English works of canon law »,
dans Stephan Kuttner et J. Joseph Ryan (dir.), Second International Congress of Medieval
Canon Law, Citta del Vaticano, S. Congregatio de seminariis et studiorum universitatibus,
coll. « Monumenta luris Canonici, série C », 1965, p. 415-456.

78 Londres, British Library, ms. Royal 10 D. X, fol. 25r: « Quare fuit instituta regia potestas : dic
quod propter communem utilitatem, ut mali coherceantur et boni inter malos in quiete vivant
XXIIll g. non frustra. »

79 Ibid., fol. 29r: «[...] nullo priuato commodo tantum set pro communi utilitate civium
conscripta. »

80 De speculo regis Edwardi Ill seu Tractatu quem de mala regni administratione conscripsit
Simon Islip, éd. Joseph Moisant, Parisiis, apud A. Picard, 1891, p. 83: « Justicia enim nichil

111

TaTIA

7

9119319)8uUy U3 « dwneAos Np NeUNWWOI » B] dNVHOVT ANOII



112

commune®. Surtout, il y mentionne a deux reprises la « communauté du
peuple » (« communitas populi ») : on voit ainsi la « communauté du peuple »
se lamenter 4 la nouvelle de l'arrivée du roi dont les officiers font opérer des
prises. Il fait aussi allusion aux violences qui secouent la « communauté du
peuple » dans les moments d’instabilité politique®2. Dans le second pamphlet,
connu sous le titre de Speculum, il recommande au roi d’abroger les coutumes,
priviléges et statuts dommageables pour I'Eglise, les pauvres, ou méme « la
communauté de ce royaume » 3.

Le vocabulaire de la res publica: le corps politique

En attendant de plus amples analyses, les occurrences des termes relevant
du champ de la communauté semblent limitées aux textes qui refletent
directement les débats contemporains, comme le Carmen de bello Lewensi et les
deux pamphlets de William de Pagula. En réalité, C’est par le biais de plusieurs
métaphores, et notamment de la métaphore du corps politique que la plupart
des auteurs traitent de la communauté, et s’ils n’ignorent pas completement
la notion de « communauté de royaume », ils lui préferent celles de regnum et
de res publica. Giraud de Barry, dans son De principis instructione, commencé
sans doute dans les années 1180, mais terminé au moment de 'expédition de
Louis contre Jean sans Terre en 1216, consacre plusieurs développements a
I'organisation politique de la société humaine sous I'égide d’un ou de plusieurs
gouvernants®4. Dans la section qu'il consacre 2 la justice du prince, il utilise
I'image du corps dont un membre est malade, et 'adapte au royaume. Il est
préférable de soigner ce membre afin de maintenir 'intégrité du corps: mais

vendicat alienum, que cuilibet dat quod suum est, que negligit propriam utilitatem ut servet
communem equitatem. »

81 Ibid., p.90: « Primum fundamentum justice est ne cui noceat. Deinde, ut communi utilitati
serviat. »; ibid., p. 102: «[...] debet regere rempublicam utiliter, quam tunc utiliter regit
quando non propriam sed communem utilitatem attendit. »

82 Ibid., p.114: « Quis est ille christianus sane mentis, qui in veritate sciret, quod communitas
populi doleret de suo adventu... » ; ibid., p. 120: « Nunc etiam ultimo, iste magnus dominus
Roger le Mortimer, captus et interfectus est, eodem modo; licet olim quando quando magnus
dominus deberet capi, multa solebant fieri homicidia de communitate populi, et rapine
solebant tunc fieri, quasi infinite. »

83 Ibid., p. 145 : « Certe, omnes consuetudines hujus regni, et omnia privilegia, ac omnia
Statuta ubicumque vel in foresta vel aliis partibus hujus regni que sunt sancte ecclesie, vel
pauperibus, vel communitati hujus regni damnosa, omnibus viribus tuis omni festinacione
qua poteris, habito consilio tuo, faceres ammoveri. »

84 L’édition du De principis instructione par George F. Warner dans Giraldi Cambrensis opera,
éd. ).S. Brewer, J.F. Dimock et George F. Warner, RS, 1861-1891, 8 vol., t. VIII, est aujourd’hui
remplacée par celle de Robert Bartlett, accompagnée d’une traduction en anglais : Gerald
of Wales, Instruction for a Ruler (De principis instructione), Oxford, Clarendon Press, 2018.
Toutes les citations au De principis instructione renvoient a ’édition de Robert Bartlett. Sur
le traité de Giraud de Barry, voir en particulier Robert Bartlett, Gerald of Wales 1146-1223,
Oxford, Clarendon Press, 1982, chap. 3.



s'il menace le reste du corps, il faut alors le retrancher, comme il faut écarter du
troupeau la brebis malade. Il en est de méme pour la société humaine: le bon
prince doit réprimer tout espoir de la partie vicieuse avec une grande diligence,
mais aussi de la douceur. Malgré tout, 1a ol le remede ne suffit pas, il faut
retrancher les membres nuisibles, ceux qui se comportent comme des bétes
sauvages, afin d’éviter que la nuisance incorrigible qu’ils exercent ne samplifie
de jour en jour, par leurs actions comme par leur exemple®s.

Si Giraud s'inspire bien de Cicéron, il n'est pas certain qu'il ait lu le Policraticus,
ou la métaphore du corps prend une place prééminente pour évoquer la res
publica, notamment afin de souligner la dépendance mutuelle des membres
du corps, qui doivent tous ceuvrer en vue du bien commun. Cette métaphore,
telle quelle fut développée par Jean de Salisbury, apparait en revanche
clairement dans 'ccuvre de Jean de Galles. Celui-ci, on I'a vu, fait usage du
terme communitas pour désigner la communauté politique. Mais dans son
ceuvre ce terme le cede nettement a celui de « res publica », dont il développe,
en s’attachant a suivre le Policraticus, la richesse sémantique avec toute une
série de métaphores, et notamment celle du corps. La premiére partie de son
Communiloguium est une description de la « constitution » de la res publica
comparée a un corps. La définition que donne Jean de Galles de la res publica
sappuie sur '« Instruction de Trajan », un texte que Jean de Salisbury attribue &
Plutarque et qu'il prétend reproduire dans les livres V et VI du Policraticus: 1a res
publica est un corps formé (« compaginatum ») des membres, que Jean de Galles
énumere. Mais avant de s'intéresser aux personnes qui composent le corps, il
faut, écrit-il, parler de la res publica en soi et en commun. Comme dans un
corps naturel, les membres se consacrent les uns aux autres, se soucient les uns
des autres et se protégent mutuellement, couvrant leurs déficiences mutuelles
et pourvoyant mutuellement a ce qui leur est nécessaire. Ainsi cela doit-il étre
dans les membres de la res publica, qui est comme un corps®.

Jean de Galles s’attache lui aussi a la question de savoir ce qu’il faut faire
lorsqu’'un membre du corps est malade ou qu’il attaque les autres®”. Tout
comme c’est le signe d’une folie furieuse qu'un membre détruise ou dévore
un autre membre dans le corps naturel, ainsi c’est le signe d’'une méchanceté
enragée qu'un membre de la res publica en dévore ou en anéantisse un autre.
Si un membre est putride et infecte les autres, il doit étre arraché et amputé
par celui qui détient le pouvoir, ce que Jean de Galles étaye en renvoyant au
De 0ﬂ2cz’z’s, I11, 7. Toutefois, cette injonction se trouve nuancée par la métaphore

85 De principis instructione, |. 10, éd. cit., p. 126-128. Giraud de Barry s’appuie ici sur Cicéron,
De officiis, |, 30.

86 Summa Johannis Valensis de regimine vite humane, op. cit., 1, i, cap. 1 et 2.

87 Ibid., i, cap. 2.

[y
[y
w

TaTIA

7

9119319)8uUy U3 « dwneAos Np NeUNWWOI » B] dNVHOVT ANOII



114

musicale: tout comme ceux qui jouent des instruments de musique évitent
les dissonances, ceux qui gouvernent doivent faire en sortie qu'une harmonie
semblable préside aux rapports entre les différentes parties de la res publica.
Jean de Galles reprend ici un passage du Policraticus (IV, 8) : le joueur de
cithare et les autres joueurs de lyre peuvent trouver le moyen de corriger la
faute d’une corde désaccordée et 'amener a nouveau en accord avec les autres
cordes. Ils n'y parviendront pas en brisant les cordes, mais en les tendant ou
en les relachant dans les proportions adéquates. En effet, une fois une corde
brisée, aucun artisan ne peut la réparer. De plus, si on exige d’elles un son
qu’elles ne peuvent produire, elles sont tendues en vain. De méme, le prince doit
modérer ses actions, ici avec le caractere strict de la justice, 1a avec I'indulgence
de la miséricorde, afin de faire en sorte que tous ses sujets soient d’'un méme
avis dans une seule maison: a partir de dispositions discordantes, il sera ainsi
possible de parvenir 2 une harmonie parfaite au service de la paix et des ouvrages
de charité®. Jean de Galles commente ces emprunts: une harmonie virtuelle
de ce genre existera dans la res publica quand elle sera conforme a celle de la
Jérusalem céleste, et ordonnée selon les lois de Dieu. Son propos s’inscrit en
fait dans une lecture avant tout augustinienne de la res publica: celle-ci est la
chose du peuple, et elle est justement et bien gouvernée par un seul roi, ou par
quelques hommes meilleurs, ou bien encore par tout le peuple, quand celui-ci
est un rassemblement par le consensus du droit, et associé par la communauté
de l'utilité. Jean de Galles reprend aussi a Augustin la métaphore du discours,
chaque individu dans la cité étant comme une lettre dans un texte®.

Un dernier exemple, cette fois datant sans doute des années 1320, permettra
d’avoir une idée de la maniere dont la métaphore organique est reprise dans
les textes anglais. Clerc de I'entourage de I'évéque de Durham, Antony Bek,
Roger de Waltham passa ensuite au service d’Edouard IT%°. A une date qu’il
est difficile de préciser, il compila un Compendium morale de virtuosis dictis
et factis exemplaribus antiquorum qui se présente sous la forme de chaines de
citations reliées entre elles par quelques considérations générales. Ici aussi, C'est
la métaphore du corps qui exprime la communauté: la deuxieme partie du traité
souvre en effet avec la définition du corps de la res publica, pour laquelle Roger
de Waltham reprend avec quelques variantes la description du corps politique
qui figure au début de I'Instruction de Trajan, ainsi qu'une section du Liber de
philosophia prima d’ Avicenne?*.

88 Policraticus sive de nugis curialium et vestigiis philosophorum, éd. Clement C.]. Webb,
Oxford, Clarendon Press, 1909, 2 vol., t. |, p. 264.

89 Summa Johannis Valensis de regimine vite humane, op. cit., 1,1, cap. 2.

90 M.C. Buck, « Waltham, Roger (d. 1332x41), administrator », ODNB.

91 Londres, British Library, ms. Royal 7 E VI, fol. 3r.



L’action vertueuse du prince, liant de la res publica

La métaphore du corps politique permet de souligner deux points essentiels:
Iaction régulatrice du prince et la nécessité de la concorde. Tous les auteurs
se rejoignent pour estimer que la premiere cause de la préservation de la res
publica est I'action vertueuse du prince. Pour Giraud de Barry, la justice du
prince sert de lien a la société humaine (« humane societatis uinculum seruans »),
en réfrénant 'ambition des grands et en assurant la sécurité et la tranquillité
des petits. Cest elle qui rend possibles la société humaine et la cohabitation,
qui empéche 'envie et la sédition, en attribuant a chacun ce qui lui appartient
et en le lui conservant?2. La nécessité de 'action vertueuse du prince pour la
préservation de la communauté apparait également de maniére claire au sujet
de la différence classique entre le roi et le tyran?. Le roi doit se gouverner
lui-méme avant de gouverner le peuple qui lui a été assujetti; en revanche, la
caractéristique du tyran est d’opprimer le peuple par une domination violente.
Le roi gouverne le peuple non seulement par les armes dans la guerre, mais
par les lois dans la paix, et en temps de paix comme en temps de guerre il doit
former le peuple par I'exemple de moeurs excellentes et d’une vie louable. Le
tyran, en revanche, n’offre de protection ni dans la paix ni dans la guerre, et
corrompt ses sujets par 'exemple d’une vie dépravée, cherchant a étre le premier
de tous au lieu d’étre utile & tous. Si le roi est comme le pére et le patron de la
patrie, le tyran se comporte comme un beau-pére ou une belle-mére94.

Toutefois, c’est sans doute dans son exposé des titres des gouvernants que
Giraud de Barry explicite le mieux le lien entre les gouvernants et le peuple?.
Par exemple, le prince (princeps) est dit ainsi car il est comme la téte d’un corps
sans lequel il ne peut exister. Il ne peut y avoir de téte sans les membres, ni de
prince sans les sujets%. Et si le chef (dux) est aveugle ou ignorant de la voie,
comment pourra-t-il guider les autres®”? Le gouverneur (preses), quant a lui,
est dit ainsi de presidendo, puisqu’il doit gouverner les autres et porter secours
quand cela est nécessaire : mais s'il en est incapable et qu'il est davantage désireux
de l'emporter plutdt que d’étre utile, comment pourra-t-il présider®®? On voit

92 De principis instructione, |. 10, éd. cit., p. 118-122.

93 /bid., . 16, p. 188-196.

94 Dans le chapitre sur la mort des tyrans, Giraud revient sur cette terre de tyrans qu’est
’Angleterre, en dénongant ceux qui de nos jours, dit-il, gouvernent de maniére tyrannique,
par les armes et toutes sortes d’actes hostiles et d’oppressions. Il contraste cette situation
avec celle de la France, dont les princes ont toujours été plus doux (ibid., I. 17, p. 232).

95 /bid., 1. 19, p. 318-340.

96 Ibid., p.322.

97 Ibid.

98 /bid.

[y
[y
(%]

7

TaTIA

9119319)8uUy U3 « dwneAos Np NeUNWWOI » B] dNVHOVT ANOII



116

que les principaux hommes ont gravi les grades de la dignité non pas seulement
pour eux-mémes, mais pour le soin de la multitude qui leur a été remise®.
Chez Jean de Galles, les lois, la justice et 'action du prince en vue de la
concorde sont des éléments indispensables a la survie de la communauté. Dans
le Communiloquium, 1, i, 3, il explique que la res publica doit étre ordonnée
par la rectitude des lois, par 'équité de la justice consolidée, par 'unanimité
connectée de la concorde, par la fidélité qui s’exprime par 'aide mutuelle, par la
direction d’un conseil salubre, par la beauté des meeurs, par l'intention ordonnée
conservant quasiment toutes choses. Les lois doivent étre communes a tous, et
étre observées avec une dévotion commune*®. On retrouve aussi la nécessité de
Iaction vertueuse du prince pour réguler la res publica dans un court « miroir des
princes » adressé au jeune Edouard 11T en 1327 par Walter Milemete, un clerc
royal dont la carri¢re reste obscure, mais dont 'ouvrage fut sans doute rédigé
a la demande de membres de I'entourage du roi**. Milemete ne se penche pas
sur la communauté du royaume: il mentionne simplement qu'universellement
les sujets du roi, en particulier les grands, mais aussi le commun peuple de son
royaume, I'aiment, le craignent et lui obéissent quand ils observent qu’il est
vertueux ' Les vertus du roi empéchent qu'une controverse ou une querelle
naisse 4 son encontre. Milemete insére méme dans son traité le discours de ceux
qui disent ne pas vouloir se soulever contre un roi vertueux — certainement une
allusion aux dissensions et rébellions qui marquérent le régne d’Edouard 11,
Le roi, en exergant la miséricorde, se montre royal, alors qu’il a la puissance

sur les biens des sujets et méme sur leur vie et leurs membres*®4. Soucieux de

99 Ibid.,p.324:«/[...Jconstans est et conspicuum principales uiros non sibi solum, sed commisse
multitudinis cure, dignitatis gradus ascendisse. »

100 Summa Johannis Valensis de regimine vite humane, op. cit., fol. 5r-5v.

101 Le traité de Walter Milemete est conservé dans un seul manuscrit (Oxford, Christ Church
College, ms. 92). Sur le personnage, voir 'introduction par M.R. James au fac-similé:
The Treatise of Walter Milemete: De nobilitatibus, sapientiis, et prudentiis regum, Oxford,
The Roxburghe Club, 1913, p. XI-XII ; Cary J. Nederman, Political Thought in Early Fourteenth-
Century England, op. cit., p. 19-23 ; Frédérique Lachaud, « Un “miroir au prince” méconnu:
De nobilitatibus, sapienciis et prudenciis regum de Walter Milemete (vers 1326-1327) », dans
Jacques Paviot et Jacques Verger (dir.), Guerre, pouvoir et noblesse au Moyen Age. Mélanges
en ’honneur de Philippe Contamine, Paris, PUPS, 2000, p. 401-410.

102 Oxford, Christ Church College, ms. 92, fol. 19v-20r: « Est etiam aliud coincidens juvamen
regum quod universaliter regis subditi enim majores precipue ac etiam communis populus
sui regni, ipsum regem diligant, timeant et obedeant ei, quod accidit quando vident eum
justum, sapientem, virtuosum et timere Deum. »

103 /bid., fol. 17v-18v: « Et est ratio nam forsan cum suborta fuerit discensio inter regem et
barones vel inter subditos ex utraque parte, tunc utique erunt subditi adinvicem dicentes,
cum simul congregentur in suis consiliis : “Ecce dominus noster rex, dux vel princeps, si
fuerit esse bonus christianus, Deum diligens et sanctam ecclesiam et propterea divinum
habebit subsidium, absit a nobis quod si aliquid offensivum faciamus vel quid contra eum
teneamus”... »

104 /bid., fol. 58r: « Rex enim, excercendo misericordiam, ostendit se regalem, in bonis
subditorum, etiam de vita morte et membris eorum habere potestatem. »



justice, il convient aussi qu’il enjoigne aux grands de sa terre qu’ils ne détruisent
pas ceux qui tiennent d’eux des terres, et qu’ils n’extorquent pas leurs biens par
une domination injuste. En effet, quel que soit le seigneur dont ils tiennent,
ces hommes plus modestes sont aussi les sujets du roi et astreints aux services
royaux. Le roi doit comprendre qu'il convient que la res publica ait des sujets
riches, car plus les sujets possedent de richesses, mieux ils servent le roi dans

toutes ses affaires©s.
La nécessité de la concorde

Tous les auteurs soulignent également la nécessité de la concorde. Pour Jean
de Galles, il faut que la res publica soit soutenue par une concorde unanime,
un theme qu’il développe en 1, i, 5 de son Communilogquium. Ici aussi, Cest la
lecture augustinienne qui 'emporte: il ne peut y avoir de vraie concorde, la ot
ne regne pas la charité, qui fait de la multitude un seul ceeur et une seule 4me
(Actes 4)*¢. Une démonstration semblable apparait au chapitre 6 (la fidélité),
au chapitre 7 (sur les conseils), au chapitre 8 (sur les meeurs vertueuses), au
chapitre 9 (sur I'intention droite). Cette nécessité de la concorde est également
au cceur du traité de Walter Milemete, mais le théme y est traité de maniére
beaucoup plus pragmatique. La concorde des grands est la cause de la paix du
royaume, la discorde entre eux fait naitre la guerre et le conflit: cest pour cette
raison que le roi doit a tout prix maintenir ’harmonie et la concorde parmi
les nobles. A chaque fois que cela s'avére nécessaire, il lui faut intervenir pour
pacifier prudemment les discordes nées dans la noblesse, pousser les nobles a
la concorde et 4 faire la paix entre eux. Il ne convient pas non plus que le roi
prenne le parti d’'un grand contre un autre, car cela augmente I'inimitié entre
les sujets et renforce la discorde. §’il le souhaite, le roi peut utiliser la force et la

rigueur de la puissance seigneuriale pour obliger les sujets a étre pacifiques*®.

105 /bid., fol. 53r-53v: « Per virtutem justitie decet regem precipere majoribus sue terre quod
suos tenentes non destruant nec bona eorum per dominium injuste extorqueant. Quia
cujuscumaque sint tenentes, regis sunt subditi et regiis servitiis astricti. Et quia dinoscitur
regi expedire et rei pupplice prodesse quod rex subditos habeat locupleces, eo quod subditi
quanto divitiis plus habundant, regi melius in omnibus regiis negociis deservire valeant,
ideo dictat virtus justitie, quam decet regem habere, quod rex injungendo majoribus debeat
inhibere, ne ipsi presumant in suos tenentes nequiter sevire. »

106 Summa Johannis Valensis de regimine vite humane, op. cit., 1, i, cap. 5, fol. 6v: « Qualiter
debet respublica unanimi concordia uniri. »

107 Oxford, Christ Church College, ms. 92, fol. 23r: « Item iste effectus, qui est pax et transquillitas
regni, provenit ex concordia magnatum, non ex minoribus, precipue quia minores per majores
regulantur et reguntur, et omnes nichilominus principi subiciuntur. Unde ex quo cause
contrarie contrarios producunt effectus. Et concordia magnatum est causa pacis regni, per
consequens discordia inter eos generat bellum et conflictum, propterea utrumque tempus
belli et pacis, regis sapientia recte gubernat. Nam tempore belli, regalis sapientia omnes
causas considerat et circumstantias disponit ex quibus posset sequi victoria et causarum
impedimenta removens, optinet victoriam, inter magnates vero terre errores reprimit,

-
Y
~N

TaTIA

7

9119319)8uUy U3 « dwneAos Np NeUNWWOI » B] dNVHOVT ANOII



118

On peut s'interroger sur les usages des expressions relatives a I'idée d’une
communauté a 'échelle du royaume anglais et, en particulier, sur la signification
précise de « communitas regni ». Dans certains cas, ['usage de ce syntagme
suggere avant tout le lien opéré entre association par serment et communauté
politique. Quand il est utilisé de maniere plus générale, il releve de la rhétorique
de l'action politique, et méme du vocabulaire de la réforme, dans des textes en
prise sur les événements. En revanche, il cede le pas, dans les textes relevant
d’un discours théorique, au vocabulaire de la res publica et du bien commun,
de l'utilité commune. Dans ces textes, tout ce qui peut servir de liant & la 7es
publica est valorisé, et les auteurs soulignent 'importance des vertus de justice
et de charité comme fondements de la res publica, tout comme I'obéissance due
a Dieu et au prince.

Il existe donc un hiatus entre vocabulaire de la pratique politique et
vocabulaire de la théorie politique, et la notion de « communitas regni » semble
bien étre le fruit des programmes réformateurs liés au mouvement baronnial
de la période 1258 4 1265. Toutefois, on peut suggérer que les notions de
commun, d’harmonie, de concorde dans la res publica étaient implicitement
présents dans les débats réformateurs. Les liens tissés entre la culture des clercs
et celle des barons, la participation des clercs aux mouvements de réforme qui
marquérent le « long x1rr° siecle » suggerent des interactions entre une pensée
du politique alors dominée par ces notions et le vocabulaire programmatique
des différents mouvements d’opposition. La communauté de royaume est
pour la période étudiée une réalité vécue, mais encore largement implicite.
Le vocabulaire du bien commun, de I'utilité commune, vint sans doute lui
donner une certaine coloration: il ne s'agissait plus simplement d’exprimer
une solidarité de royaume reposant sur I'allégeance au roi, mais un ensemble
d’exigences relatives au bien commun.

concordiam nutrit, neque inter eos discenssiones perseverare permittit, set discordes ad
amorem reducit. Nec decet regem cum uno magnate contra alium fovere partem, quia ex
hoc inter eos subditos augetur inimicitia, vigoratur discordia, set ipsos regea sapientia ad
pacis amorem alliciat et inter eos secundum equitatem juste judicat. Quod si voluit, per vim
et rigorem dominice potestatis pacificos esse subditos compellat, ut timor regeus mores
hominum compescat et eorum iniqua proposita sepius evertat. » Egalement ibid., fol. 13r-
13Vv: « Revera secundum hec documenta infra hunc librum ostensa, veraciter debetis ut decet
et bene poteritis [...] discordias inter nobiles subortas quotiens hoc contingat prudenter
pacificare et eosdem ad concordiam trahere et inter eos pacem reformare, merita merentium
retribuere, demerita delinquentium punire, accensum amorem et benivolencie affectionem
comitum, baronum et omnium de terra nobilium sicud est necesse semper habere et inter
eos pacem et concordiam sine intermissu continue nutrire... »



LISTE DES ABREVIATIONS

Actes de Pierre de Dreux

BEC
CCR

CChHR

CFR

CIM

CPR

Complete Peerage

Grandes Chroniques de France

MGH

ODNB

Const.

DD

Dt. Chron.
Dr. MA

Epp. sel.

Leges Const.
Schriften

SS

SS rer. Germ.
SS§ rer. Germ. N.S.
Staatsschriften

Marjolaine Léimeillat, Les Actes de Pierre de Dreux, duc
de Bretagne (1213-1237), Rennes, PUR, 2013.
Bibliothéque de I’Ecole des chartes.

Calendar of Close Rolls, London, Public Record Office,
coll. « PRO Texts and Calendars » 1892-.

Calendar of Charter Rolls, London, Public Record
Office, coll. « PRO Texts and Calendars », London,
1903-1927, 6 vol.

Calendar of Fine Rolls, London, Public Record Office,
coll. « PRO Texts and Calendars », 1911-1962, 22 vol.
Calendar of Inquisitions post mortem and other analogous
documents, London, Public Record Office, coll. « PRO
Texts and Calendars », 1904-.

Calendar of Patent Rolls, London, Public Record
Office, coll. « PRO Texts and Calendars », 1891-.
Vicary Gibbs ez al. (éd.), G. E. Cockayne, The Complete
Peerage of England, Scotland, Ireland, Great Britain
and the United Kingdom, London, St Catherine Press,
1910-1959, 13 vol.

Les Grandes Chroniques de France, éd. Jules Viard, Paris,
Champion, coll. « Société de I'histoire de France »,
10vol., 1920-1953

Monumenta Germaniae Historica.

Constitutiones et acta publica imperatorum et regum.
Diplomata regum et imperatorum Germaniae.

Deutsche Chroniken.

MGH Deutsches Mittelalter. Kritische Studientexte.
Epistolae selectae in usum scholarum.

Constitutiones et acta publica imperatorum et regum.
Schrifien der Monumenta Germaniae Historica.
Seriptores (in Folio).

Scriprores rerum Germanicarum in usum scholarum.
Scriptores rerum Germanicarum, Nova Series.
Staatsschiften des spiiteren Mittelalters.

Oxford Dictionary of National Biography, Oxford,
Oxford University Press, 2004-.

349

SUOIIRIAQIQR SBP 91SIT  INOTA SVLINNANOD



350

ORF

PL

RHGF

RS
SHF

Ordonnances des rois de France de la troisiéme race,
recueillies par ordre chronologique, éd. Eusebe
de Lauriére, 21 vol., Paris, Imprimerie royale et
Imprimerie nationale, 1723-1849.

Patrologiae cursus completus, series latina, éd. Jean-Paul
Migne, 222 vol., Paris, Garnier, 1844-1855.

Recueil des historiens des Gaules et de la France,
éd. Dom Bouquet, nouv. éd., 24 vol., Paris, Imprimerie
impériale et nationale, 1869-1904.

Rolls Series, London, Record Commission.

Société de I'histoire de France.



TABLE DES MATIERES

TEEOAUCTION ..o 7

PREMIERE PARTIE
LA COMMUNITAS REGNI, APPROCHES TERMINOLOGIQUES,
JURIDIQUES ET THEORIQUES

A la recherche du mot communitas dans les sources narratives et diplomatiques
des x1¢ et x11° siecles
IVHCREL BU <.ttt ettt s s 17

Terra — populus — rex. La communauté du royaume vue de lextérieur
GEOTG JOSTKIBIGIEWE ...t 31

Un aspect juridique de la « communauté du royaume »: la réflexion des
romanistes du Moyen Age sur la capacité, ou I'incapacité du peuple 2 contréler
le gouvernant
YVS SASSIT ...ttt ettt e s es s s e s eses e s e s e s e e e s e s e s e e eeeseeeeeaeseseeeneens 51

Les fondements de la communitas regni dans les questions quodlibétiques de
la faculté de théologie de Paris a la fin du x1r* siecle
LYAWINE SCOTAIA ..t 65

Aristotle and the Empire. Imperium, regnum, and communitas in Albert the Great
and Engelbert of Admont
6= Y N0 o OO 83

La « communauté du royaume » en Angleterre, fin du x1rt-début du xrv* siecle
FrEd@rique LAChAUM ...........ooeeeee e 97

DEUXIEME PARTIE
LE ROI ET LES PRINCES

Les princes comme capita rei publice. Le royaume de Germanie aux X1° et XI1r° siecles
ROUFGIOBE ...ttt 123

Officiers du roi ou officiers du royaume? Les grands offices de cour en Angleterre
au x111¢ et au début du x1v© siécle
JOTG POIEZET ..t a e a et s s neaeaa 137

351

S21911eW S3p 3|qe]  INDTA SVLINNWANOD



352

Le baronnage francais dans les récits de la bataille de Bouvines (1214-1274) et
dans la liturgie du sacre royal
DOMINIGUE BArthBLEMY ... 159

Les guerres de Flandre dans le processus de formation de la communitas regni au
travers des récits des chroniqueurs francais (12 14-premicre moitié du xive siecle)
[S@belle GUYOT-BACKY ......oiiiiiiii e 181

Communitas regni et « relations internationales » (xr-x11r° siecle)
J@aN-MAFTE IMOBGLIN ... 197

TROISIEME PARTIE
LA COMMUNAUTE REALISEE

Larmorial Wijnbergen est-il un reflet de la communauté du royaume de France?
Jean-Christophe Blanchard ..o e 219

La Bretagne et la communitas regni sous le régne de Pierre de Dreux (1213-1237)
LAUIENCE IVIOAL ...t 235

La communauté sans royaume dans I'Islande médiévale
GIEZOTY CAEANEO ..voeeeici et 249

La création d’une communitas regni en Suede (xur'-xiv* siecles)
COTINNE PENMEAUL ...ttt 273

La communauté avant la communirzas: les élites et le gouvernement royal en
Ecosse au xur* siecle
AALICE TAYLOT ettt 299

« Communauté du royaume » et affirmation de la noblesse dans les pays tcheques
(xrre-x1ve siécles)

BLOTS@ A ... 319
Conclusions

BIUNO LEMESIE ..o 337
Liste des abréVIations............oov.oivoeoeoeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 349

Table des MAatiEres ..........coovooooeooeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 351



