
a

C
om

m
un

ita
s r

eg
ni

72

34 €

Les historiens médiévistes hésitent à parler d’État ou de nation quand 
ils évoquent les entités politiques du Moyen Âge central ; quand il s’agit 
de désigner une entité politique correspondant à une province, le terme 
royaume –  parfois même en l’absence d’un roi  – est moins con� ictuel. 
Existait-il pour autant des communautés politiques spéci� ques à l’échelle 
des royaumes, des « communautés de royaume » ? D’ailleurs, dans plusieurs 
régions d’Occident, l’usage du syntagme communitas regni caractérisait 
plutôt la terminologie des programmes politiques des mouvements 
d’opposition au roi. Les contributions réunies dans ce volume prennent 
toutefois appui sur cette notion pour proposer un questionnement 
renouvelé des fondements politiques d’une partie de l’Occident médiéval 
(Scandinavie, Empire, France, Angleterre et Écosse, pays tchèques), a� n 
de comprendre ce qui en faisait la singularité.

I S B N 979 -10 -2 31- 0 613 - 8

Communitas regni
La « communauté de royaume » 

de la fin du xe siècle au début du xive siècle 
(Angleterre, Écosse, France, Empire, Scandinavie)

SORBONNE UNIVERSITÉ PRESSES
https://sup.sorbonne-universite.fr

Illustration : La déclaration d’Arbroath, 6 avril 1320, exemplaire dit de Tyninghame 

© The History Collection/Alamy banque d’images

D
O

M
IN

IQ
U

E 
B

A
R

TH
ÉL

EM
Y 

   
 IS

A
B

EL
LE

 G
U

YO
T-

B
A

C
H

Y 
FR

ÉD
ÉR

IQ
U

E 
LA

C
H

A
U

D
   

  J
E

A
N

-M
A

R
IE

 M
O

EG
LI

N

DOMINIQUE BARTHÉLEMY, ISABELLE GUYOT-BACHY, 
FRÉDÉRIQUE LACHAUD & JEAN-MARIE MOEGLIN (DIR.)

COMMUNITAS REGNI
La « communauté de royaume » 

de la fin du xe siècle au début du xive siècle 
(Angleterre, Écosse, France, Empire, Scandinavie)

CULTURES ET CIVILISATIONS MÉDIÉVALES N° 72

CommunitasRegni_2019-11-12.indd   1 15/11/2019   09:02



a

C
om

m
un

ita
s r

eg
ni

72

34 €

Les historiens médiévistes hésitent à parler d’État ou de nation quand 
ils évoquent les entités politiques du Moyen Âge central ; quand il s’agit 
de désigner une entité politique correspondant à une province, le terme 
royaume –  parfois même en l’absence d’un roi  – est moins con� ictuel. 
Existait-il pour autant des communautés politiques spéci� ques à l’échelle 
des royaumes, des « communautés de royaume » ? D’ailleurs, dans plusieurs 
régions d’Occident, l’usage du syntagme communitas regni caractérisait 
plutôt la terminologie des programmes politiques des mouvements 
d’opposition au roi. Les contributions réunies dans ce volume prennent 
toutefois appui sur cette notion pour proposer un questionnement 
renouvelé des fondements politiques d’une partie de l’Occident médiéval 
(Scandinavie, Empire, France, Angleterre et Écosse, pays tchèques), a� n 
de comprendre ce qui en faisait la singularité.

I S B N 979 -10 -2 31- 0 613 - 8

Communitas regni
La « communauté de royaume » 

de la fin du xe siècle au début du xive siècle 
(Angleterre, Écosse, France, Empire, Scandinavie)

SORBONNE UNIVERSITÉ PRESSES
https://sup.sorbonne-universite.fr

Illustration : La déclaration d’Arbroath, 6 avril 1320, exemplaire dit de Tyninghame 

© The History Collection/Alamy banque d’images

D
O

M
IN

IQ
U

E 
B

A
R

TH
ÉL

EM
Y 

   
 IS

A
B

EL
LE

 G
U

YO
T-

B
A

C
H

Y 
FR

ÉD
ÉR

IQ
U

E 
LA

C
H

A
U

D
   

  J
E

A
N

-M
A

R
IE

 M
O

EG
LI

N

DOMINIQUE BARTHÉLEMY, ISABELLE GUYOT-BACHY, 
FRÉDÉRIQUE LACHAUD & JEAN-MARIE MOEGLIN (DIR.)

COMMUNITAS REGNI
La « communauté de royaume » 

de la fin du xe siècle au début du xive siècle 
(Angleterre, Écosse, France, Empire, Scandinavie)

CULTURES ET CIVILISATIONS MÉDIÉVALES N° 72

CommunitasRegni_2019-11-12.indd   1 15/11/2019   09:02

https://sup.sorbonne-universite.fr


La « communauté de royaume » en Angleterre,
fin du XII°-début XIV° siècles

Frédérique Lachaud

ISBN : 979-10-231-5296-8



Cultures et civilisations médiévales

collection dirigée par Jacques Verger et Dominique Boutet

 

Précédentes parutions

Créer. Créateurs, créations, créatures au Moyen Âge
Florian Besson, Viviane Griveau-Genest & Julie Pilorget (dir.)

Expériences critiques. Approche historiographique  
de quelques objets littéraires médiévaux

Véronique Dominguez-Guillaume & Élisabeth Gaucher-Rémond (dir.)

Le Manuscrit unique. Une singularité plurielle
Élodie Burle-Errecade & Valérie Gontero-Lauze (dir.)

Le Rayonnement de la cour des premiers Valois à l’époque d’Eustache Deschamps
Miren Lacassagne (dir.)

Ambedeus. Une forme de la relation à l’autre au Moyen Âge
Cécile Becchia, Marion Chaigne-Legouy et Lætitia Tabard (dir.)

Épistolaire politique. II. Authentiques et autographes
Bruno Dumézil & Laurent Vissière (dir.)

Imja et name. Aux sources de l’anthropologie germanique, anglo-saxonne et slave
Olga Khallieva Boiché

Lire en extraits. Lecture et production des textes de l’Antiquité à la fin du Moyen Âge
Sébastien Morlet (dir.)

Savoirs et fiction au Moyen Âge et à la Renaissance
Dominique Boutet & Joëlle Ducos (dir.)

Épistolaire politique. I. Gouverner par les lettres
Bruno Dumézil & Laurent Vissière (dir.)

Prédication et propagande au temps d’Édouard III Plantagenêt
Catherine Royer-Hemet

Intus et foris. Une catégorie de la pensée médiévale ?
Manuel Guay, Marie-Pascale Halary & Patrick Moran (dir.)

Wenceslas de Bohême. Un prince au carrefour de l’Europe
Jana Fantysová-Matějková

L’Enluminure et le sacré. Irlande et Grande Bretagne, viie‑viiie siècles
Dominique Barbet‑Massin

https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales


SORBONNE UNIVERSITÉ PRESSES
Paris

Dominique Barthélemy, Isabelle Guyot-Bachy, 
Frédérique Lachaud & Jean-Marie Moeglin (dir.)

Communitas regni
La « communauté de royaume » 
de la fin du xe siècle au début du 

xive siècle (Angleterre, Écosse, France, 
Empire, Scandinavie)

 

https://sup.sorbonne-universite.fr


Version numérique : © Sorbonne Université Presses, 2025

ISBN de l’édition papier : 979‑10‑231‑0613‑8
© Sorbonne Université Presses, 2020

Mise en page Emmanuel Marc Dubois/3d2s (Issigeac/Paris)
d’après le graphisme de Patrick Van Dieren

SORBONNE UNIVERSITÉ PRESSES
Maison de la Recherche

Sorbonne Université
28, rue Serpente

75006 Paris

sup@sorbonne-universite.fr

https://sup.sorbonne-universite.fr

tél. : +33 (0)1 53 10 57 60

Sorbonne Université Presses est un service général  
de la faculté des Lettres de Sorbonne Université.

Ouvrage publié avec le concours de Sorbonne Université et de l’Institut universitaire de France

mailto:pups%40sorbonne-universite.fr?subject=CCM%20Manuscrit%20unique
http://pups.paris-sorbonne.fr


com
m

unitas regni  •   sup  •   2020

97

LA « COMMUNAUTÉ DU ROYAUME » EN ANGLETERRE, 
FIN DU XIIe-DÉBUT DU XIVe SIÈCLE

Frédérique Lachaud 
Sorbonne Université Lettres

Les historiens de l’Angleterre médiévale associent l’idée d’une « communauté 
du royaume » aux mouvements d’opposition à la royauté Plantagenêt qui 
marquèrent la vie politique anglaise entre la Grande Charte, concédée par Jean 
sans Terre en 1215, et la déposition d’Édouard II, en 1327 1. Il est toutefois 
difficile de déterminer si le syntagme même de « communauté du royaume » 
– lequel apparaît bien dans un certain nombre de sources –, et d’autres termes 
relevant du même champ sémantique (commun et ses dérivés) ou du même 
champ lexical (plusieurs termes exprimant l’idée d’une communauté du 
royaume) recouvraient l’idée d’une identité politique collective à l’échelle du 
royaume, ou bien s’ils renvoyaient à des réalités plus limitées, comme la pratique 
de l’association par serment chez les opposants au roi 2. Pour approcher cette 
question de manière renouvelée, on tentera ici de confronter les documents 
relatifs à l’action politique pendant un « long xiiie siècle » et les textes 
contemporains qui expriment, en Angleterre, une réflexion sur les pouvoirs 
(traités d’instruction destinés aux princes, mais aussi pamphlets, commentaires 
bibliques, aides aux prédicateurs).

1	 C’est ce que révèle notamment le titre choisi par Maurice Powicke pour son grand ouvrage 
sur la vie politique anglaise pendant le règne d’Henri III : King Henry III and the Lord Edward: 
The Community of the Realm in the Thirteenth Century, Oxford, Clarendon Press, 1947, 
2 vol. Également Walter Ullmann, Principles of Government and Politics in the Middle Ages, 
4e éd., London, Methuen, 1978, p. 175, 178-179. Sur la notion de regnal community, voir en 
particulier Susan Reynolds, Kingdoms and Communities in Western Europe 900-1300, 2e éd., 
Oxford, Clarendon Press, 1997, chap. 8. 

2	 Sur le rôle du serment dans le mouvement baronnial en 1258, voir Joshua Hey, « Two oaths 
of the community in 1258 », Historical Research, 88, 2015, p. 213-229.



98

LA « COMMUNAUTÉ DU ROYAUME » DANS LE VOCABULAIRE POLITIQUE DE L’ANGLETERRE 

MÉDIÉVALE

Le vocabulaire de la communauté avant 1258

C’est à la fin du xiie siècle et dans les premières années du siècle suivant que 
l’on voit apparaître de manière récurrente, dans les textes qui documentent 
l’action du gouvernement royal et celle des opposants au roi, une terminologie 
qui exprime de manière large l’idée d’une communauté à l’échelle du royaume, 
sans que la nature de cette communauté soit clairement exprimée 3. L’Assise 
des Armes de 1181, qui faisait obligation à tous les hommes libres de s’équiper 
en vue de la défense du royaume, mentionne ainsi « toute la commune (ou 
communauté) des hommes libres » (« tota communa liberorum hominum »), ce 
qui semble faire référence à la population libre qui ne doit pas le service de 
chevalier ou de sergent 4. En 1191, pendant l’absence de son frère Richard Cœur 
de Lion, et face au chancelier Guillaume de Longchamp qui remettait en cause 
la garde du château de Lincoln par Gerard de Camville, un de ses fidèles, Jean 
sans Terre posa en défenseur des hommes libres du royaume, notables, dignes 
de siéger dans les cours de justice, face aux étrangers et inconnus promus par le 
chancelier, traçant ainsi les contours d’une communauté des hommes libres de 
l’Angleterre, sans pour autant la nommer de manière spécifique 5.

En janvier 1205, face à la menace d’une invasion française, Jean, désormais 
sur le trône, convoqua ses barons à Londres, afin d’exiger d’eux la prestation 
d’un serment de fidélité 6 ; il décida aussi d’instituer une « commune » dans le 
pays pour assurer la « défense commune du royaume » (« ad communem regni 
defensionem et pacis conservationem, ut per totum regnum fierit communa 7 »), une 
initiative qui reposait sur la mise en place de cadres militaires dans les localités. 

3	 Voir J.R. Maddicott, The Origins of the English Parliament, 924-1327, Oxford, Oxford University 
Press, 2010, p. 139-147.

4	 Le texte est édité dans William Stubbs (éd.), Select Charters and Other Illustrations of 
English Constitutional History from the Earliest Times to the Reign of Edward the First, 9e éd. 
revue par H.W.C. Davis, Oxford, Clarendon Press, 1913, p. 183-184, art. 3. Voir sur ce point 
J.R. Maddicott, The Origins of the English Parliament, op. cit., p. 142.

5	 The Chronicle of Richard of Devizes of the Time of Richard the First, éd. John T. Appleby, 
London, Thomas Nelson, coll. « Medieval Texts », 1963, p. 31 : « Non decere legalibus 
hominibus regni notis et liberis custodias suas auferre, et aduenis et ignotis committere. » 
L’épisode et sa signification pour la notion d’une « identité anglaise » sont analysés par Hugh 
M. Thomas, The English and the Normans. Ethnic Hostility, Assimilation, and Identity 1066-
c. 1220, Oxford, Oxford University Press, 2003, p. 327-331. Pour le contexte de la dispute, je 
me permets de renvoyer à mon Jean sans Terre, Paris, Perrin, 2018, chap. 4.

6	 The Historical Works of Gervase of Canterbury, éd. William Stubbs, RS, 1879-1880, 2 vol., 
t. II, p. 96-97. Cité par J.R. Maddicott, « The oath of Marlborough, 1209: fear, government and 
popular allegiance in the reign of King John », English Historical Review, 126, 2011, p. 281-316, 
ici p. 295-296. L’épisode est analysé dans W.L. Warren, King John, London, Methuen, 1978, 
p. 110-111.

7	 The Historical Works of Gervase of Canterbury, éd. cit., t. II, p. 96.



99

frédérique lachaud   La « com
m

unauté du royaum
e » en A

ngleterre

La « commune » renvoie ici clairement à des obligations militaires pour défendre 
l’Angleterre, et peut-être à l’idée d’une communauté militaire à l’échelle du 
royaume. Quatre ans plus tard, en 1209, le roi, qui souhaitait renforcer la fidélité 
de ses sujets, cette fois en vue de contrer la menace d’une excommunication et 
des risques politiques attenants, exigea qu’on prête hommage, à lui et à son fils, 
dans toutes les provinces d’Angleterre, un processus couronné par une grande 
cérémonie centrale de prestation d’hommage à Marlborough. Pour désigner 
ceux qui firent hommage à Jean et au tout jeune Henri, l’annaliste de Londres 
recourt à l’expression universitas Anglie, qui suggère l’idée d’une communauté 
à l’échelle de l’Angleterre 8. Il est toutefois le seul à recourir à cette expression. 
Chez le chroniqueur Gervase de Canterbury, ce sont « tous les hommes anglais, 
riches, pauvres, et moyens d’Angleterre » (« omnes Angliae viri divites et pauperes 
et mediocres »), qui prêtent l’hommage, mais l’auteur n’utilise pas un terme 
spécifique qui impliquerait l’existence d’une collectivité politique 9. Roger de 
Wendover rapporte que l’hommage fut prêté à Jean par « tous les hommes 
tenant librement, et même par les enfants de douze ans, de tout le royaume » 
(« de omnibus hominibus libere tenentibus, et etiam duodecim annorum pueris, 
totius regni 10 »). L’annaliste de Bury St Edmunds écrit que le roi Jean reçut les 
hommages « de tous les tenants libres dans toute l’Angleterre, tant des clercs que 
des laïcs tenant un tènement libre » (« de omnibus hominibus libere tenentibus per 
totam Angliam, tam de clericis quam de laicis liberum tenementum tenentibus 11 »). 
Dans la chronique de Barnwell, l’hommage et le serment de fidélité sont prêtés 
« par tous en Angleterre » (« ab omnibus per Angliam ») 12. Les termes utilisés 
par les différents chroniqueurs sont destinés à créer l’impression de multitude, 
et reflètent l’étendue de la prestation d’hommage comme l’importance de la 
cérémonie de Marlborough 13. L’allégeance renouvelée au roi contribua peut-
être à forger le sentiment d’appartenance à une communauté à l’échelle du 
royaume, mais sans qu’un terme particulier s’impose pour renvoyer à cette idée.

Pour la plupart des historiens, il faut attendre le mouvement qui donna 
naissance à la Grande Charte pour voir clairement apparaître un recours à 

8	 De antiquis legibus liber. Cronica maiorum et vicecomitum Londoniarum, éd. Thomas 
Stapleton, London, Camden Society, 1846, p. 3. Voir J.R. Maddicott, « The oath of 
Marlborough, 1209 », art. cit., p. 281-283 pour l’analyse et la présentation des sources 
relatives au serment de 1209. 

9	 The Historical Works of Gervase of Canterbury, éd. cit., t. II, p. 104.
10	 Roger de Wendover, Chronica sive Flores historiarum, éd. H.O. Coxe, RS, 1841-1842, 4 vol., 

t. III, p. 227.
11	 « Annales S. Edmundi », dans Ungedruckte anglo-normannische Geschichtsquellen, éd. Felix 

Liebermann, Strassburg, K. J. Trübner, 1879, p. 148. 
12	 The Historical Collections of Walter of Coventry, éd. William Stubbs, RS, 1872-1873, 2 vol., 

t. II, p. 200.
13	 J.R. Maddicott, « The oath of Marlborough, 1209 », art. cit., p. 315.



100

la notion de « communauté du royaume » 14. La « Charte inconnue », peut-
être élaborée lors des discussions qui prirent place pendant les premiers mois 
de l’année 1215, et qui reproduit la charte des libertés d’Henri Ier avec des 
concessions additionnelles, ne fait pas usage du langage de la communauté 15. 
En revanche, dans les Articles des Barons, un document préparé en vue de la 
rencontre avec le roi au mois de juin, la « commune de toute la terre » apparaît 
au détour d’une disposition destinée à obliger Jean à respecter les termes de 
l’accord : quatre hommes choisis parmi vingt-cinq barons, eux-mêmes désignés 
par le groupe des barons qui s’opposent au roi, pourront faire pression sur 
celui-ci « cum communa totius terre », sans que l’on sache bien à quoi cette 
expression renvoie 16. Cette disposition fut reprise peu de temps après dans 
l’article 61 de la Grande Charte, laquelle mentionne elle aussi la possibilité de 
faire appel à la « communa tocius terre », « la commune de tote Engleterre » dans 
la version en français de la charte 17. Dans les autres articles de la Grande Charte, 
le vocabulaire relatif au royaume, à la terre d’Angleterre, à la loi d’Angleterre 
est bien présent 18. On relève les termes « le commun conseil del regne » dans 
la version en français, « commune consilium regni » dans la version en latin 
(article 14) ; apparaissent aussi la « lei de la terre », « lex terre » (articles 39, 45, 
55), ou encore la « lei d’Engleterre » « legem Anglie » (article 56). Toutefois, 
l’article 60, qui est destiné à contraindre les grands du royaume à accorder 
à leurs hommes les mêmes libertés que celles que le roi leur a concédées, ne 
recourt pas à un terme générique pour désigner l’ensemble des hommes libres 
du royaume, se contentant de mentionner « tuit cil de nostre regne, e clerc e 
lai », « omnes de regno nostro, tam clerici quam laici » dans la version en latin.

Dans les années qui suivirent, le champ sémantique du commun fut 
utilisé de manière récurrente dans les récits des chroniqueurs ou les textes 
programmatiques. Les Provisions de Merton (1235-1236) évoquent « l’utilité 

14	 Voir John C. Holt, « Rights and liberties in Magna Carta », dans Magna Carta and Medieval 
Government, London/Roncerverte, Hambledon Press, 1985, p. 203-215, ici p. 212 : « In 
Magna Carta we are dealing with the origins of the concept of the community of the realm. It 
is the first great expression ot the will of that community, and thereafter its rallying cry. » Voir 
également Ralph V. Turner, Magna Carta Through the Ages, Harlow, Pearson, 2003, p. 75 sur 
l’influence de la commune de Londres sur le mouvement.

15	 John C. Holt, Magna Carta, 2e éd., Cambridge, Cambridge University Press, 1992, p. 424-428.
16	 Ibid., p. 439.
17	 Ibid., p. 448-472 pour la version en latin ; id., « A vernacular-French text of Magna Carta, 

1215 », English Historical Review, 89, 1974, p. 346-364 pour la version en français.
18	 John C. Holt souligne que la Grande Charte fut rédigée par les clercs du roi, et que ceux-ci 

n’étaient pas prêts à considérer sur le même plan les libertés baronniales et les lois et libertés 
du royaume : « Only in cap. 61 where there is a reference to the commune of the whole land, 
is there the slightest hint that all free men might constitute a community or a regnum, and 
this perhaps represents ideas emanating from London rather rom the main line of baronial 
argument. » (« Rights and liberties in Magna Carta », art. cit., p. 210.)



101

frédérique lachaud   La « com
m

unauté du royaum
e » en A

ngleterre

commune du royaume » (« cum tractatum esset de communi utilitate regni 19 »). 
En 1242, les magnats, ecclésiastiques comme laïcs – Matthieu Paris parle à 
leur sujet de « toute la noblesse d’Angleterre, tant les prélats que les comtes 
et barons » (« totius Anglie nobilitas, tam praelatorum quam comitum et 
baronum 20») – se prêtèrent un serment mutuel afin de résister à la demande 
fiscale et aux manœuvres d’Henri III cherchant à les diviser 21. Le roi, quant à lui, 
crut bon d’en appeler à la « res publica » pour rappeler aux magnats leur devoir 
d’aide – sans succès 22. Décrivant la rencontre de février 1248 entre le roi et les 
barons, Matthieu Paris fait usage du terme universitas pour désigner ceux à qui 
Henri III fait face, mais la connotation politique du terme ne va pas de soi 23.

La « communauté du royaume » (1258-1307)

En 1258, le vocabulaire relatif à la communauté prit une dimension nouvelle 
dans le cadre de la confrontation entre le roi et les barons. Pour la première 
fois, semble-t-il, le syntagme communauté du royaume (communitas regni) fut 
utilisé de manière explicite, d’abord en latin, les équivalents vernaculaires 
étant commune, commun ou communance. Le 2 mai 1258, Henri III accepta 
de remettre le soin d’une réforme aux mains des barons : la contrepartie de 
cette concession était que les barons usent de leur influence auprès de la 
« communauté de notre royaume » (« erga communitatem regni nostri ») afin 
qu’une « aide financière commune » (« commune auxilium ») lui soit concédée 24. 
Une lettre d’un membre de la cour royale au sujet du Parlement d’Oxford 
rapporte l’accusation lancée contre les demi-frères du roi d’avoir trahi celui-ci 
et la « communauté » (« communitatis seductores ») 25. Le texte des Provisions 
d’Oxford (juin-juillet 1258), le premier document majeur des réalisations 

19	 Statutes of the Realm, London, Record Commission, 1810-1825, 9 vol., t. I, p. 1-4.
20	 Matthieu Paris, Chronica majora, éd. Henry Richards Luard, RS, 1872-1884, 7 vol., t. IV, p. 181.
21	 « […] conjurando et sub poena anathematis firmiter inter se statuerunt » (ibid., t. IV, 

p. 181) ; « Multi tamen steterunt, nullo modo volentes recedere a communi responsione, 
prout conjuraverant » (ibid., t. IV, p. 182) ; « Postea vero dominus rex examinavit plures 
singulariter ; quid ipsi concesserint universitas ignorat » (ibid., t. IV, p. 188).

22	 « […] ad tam arduum negotium reipublicae procinctum » (ibid., t. IV, p. 183). 
23	 « Et cum proposuisset dominus rex (non enim propositum suum latuit universitatem) 

pecuniare auxilium postulare, redargatus est graviter super hoc quod non erubescat tunc 
tale juvamen exigere » (ibid., t. V, p. 6).

24	 Documents of the Baronial Movement of Reform and Rebellion 1258-1267, éd. R.E. Treharne 
et I. J. Sanders, Oxford, Clarendon Press, 1973, n° 1, p. 72. D’autres lettres royales envoyées 
le même jour mentionnent à nouveau la « communauté de notre royaume » : « Promiserunt 
etiam comites et barones memorati quod, expletis negotiis superius tactis, bona fide 
laborabunt ad hoc quod auxilium nobis commune prestetur a communitate regni nostri » 
(ibid., n° 2, p. 76).

25	 « […] tamquam domini regis et communitatis seductores » : ibid., n° 4, p. 92. Dans le même 
document, la communitas regni est mentionnée au sujet des menées des adversaires 
des Provisions.



102

baronniales, statue que pour la « communauté » (« ex parte communitatis »), on 
élira douze représentants, pour le roi douze autres 26. L’alinéa 3 explicite ce qu’est 
cette communauté : il s’agit en l’occurrence des comtes et des barons 27. L’alinéa 
4 montre que le terme latin communitas correspond au français commun ; il est 
fait référence au « commun de Engletere », dont le serment est reproduit 28, ce 
qui semble bien renvoyer au groupe des comtes et barons présents à Oxford, 
tout comme les alinéas 11 et 12, qui détaillent le rôle de ce « commun » dans 
l’organisation des négociations et des « parlements » 29. En revanche, l’alinéa 10 
mentionne que les douze hommes choisis par les barons représenteront, lors 
des trois parlements réunis chaque année pour y traiter « de commun bosoine », 
« tut le commun de la tere » 30, une expression qui renvoie peut-être à une réalité 
plus large. 

Dans les lettres d’Henri III datées du 18 octobre 1258, le Conseil est présenté 
comme ayant été choisi par le roi et « par la commune de nostre reaume ». Tous 
les hommes qui doivent la fidélité au roi devront prêter serment d’observer les 
décisions prises par ce Conseil 31. L’ordonnance des magnats de février-mars 
1259 mentionne les douze élus « par le commun d’Engleterre » 32. Les Provisions 
de Wesminster d’octobre 1259 33 évoquent aussi les douze hommes qui ont 
choisis « de par le commun » 34. La « communance de Engleterre » apparaît à 
l’alinéa 29 : 

Ces sunt les purueances et les establissimenz fetz a Westmoster al parlement a la 
Seint Michel par le rei et sun conseil et les xii. par le commun conseil esluz par 
devant la communance de Engletere, ke dunke fu a Wesmuster le an del regne 
Henri le fiz le roi Iohan quarantime terz 35. 

26	 Ibid., n° 5, p. 96. 
27	 Ibid., n° 5, p. 100. Les douze membres élus par les comtes et les barons comprenaient aussi 

un évêque, l’évêque de Worcester.
28	 Ibid., n° 5, p. 100. La même équivalence apparaît à l’alinéa 9 (ibid., n° 5, p. 104).
29	 Ibid., n° 5, p. 104 (alinéa 11) : en plus des douze, vingt-quatre autres personnes furent 

choisies « per le commun » pour négocier une aide avec le roi, une référence aux comtes 
et barons. Ibid., n° 5, p. 110 (alinéa 22) : « le commun » est à nouveau mentionné au sujet 
de l’organisation des parlements. Le commun élira douze prudhommes qui viendront au 
parlement. Leurs décisions lieront le commun. Ces dispositions sont présentées comme étant 
destinées à « esparnier le cust del commun ».

30	 Ibid., n° 5, p. 104.
31	 Ibid., n° 7, p. 116.
32	 Ibid., n° 10, p. 132.
33	 Ibid., n° 11 et 12, p. 136-156.
34	 Ibid., n° 12, p. 156, § 26. L’alinéa 28, qui concerne le fonctionnement du banc du roi, explique : 

« Purveu est de mettre deus prodes homes del commun ou des xii. ke sunt par le commun 
ou des autres, oueke les iustices al Banc. E ke il ueient ke dreiture seit fete. E en meime la 
manere seient mis deus prodes homes del commun ou des xii. ke sunt par le cummun ou des 
autre al escheker. »

35	 Ibid., p. 156.



103

frédérique lachaud   La « com
m

unauté du royaum
e » en A

ngleterre

Si le relatif a pour antécédent « communance de Engleterre », le terme 
désignerait un rassemblement à Westminster plutôt que l’ensemble des 
habitants du royaume ou une communauté politique plus large : il n’est pas 
impossible qu’il renvoie, en l’occurrence, à tous ceux qui avaient prêté serment 
d’accomplir les réformes 36. 

En janvier 1264, lorsque les réformateurs présentèrent leur cas à Louis IX, 
sollicité comme arbitre dans la querelle entre Henri III et ses barons, ils 
rappelèrent dans un texte explicitant leurs griefs que le roi avait ordonné que 
toute la communauté du royaume (« a tota communitate regni ») prête serment 
de respecter l’action des vingt-quatre 37, et qu’il avait reçu de nombreux subsides 
de la « communauté ». Ils se désignèrent alors eux-mêmes comme les « barones 
et communitas regni Anglie et eorum procuratores 38 ». L’alinéa 6 fait en effet 
référence à tous ceux qui souhaitent observer les Provisions d’Oxford, mais 
dont les noms et les sceaux, à cause de leur nombre infini (« propter infinitam 
eorum multitudinem »), n’ont pu être inclus dans les lettres de procuration 39. Un 
autre document présentant les griefs des barons en janvier 1264 recourt aussi au 
vocabulaire de la communauté. L’alinéa 1 explique que le roi a concédé les libertés 
contenues dans des chartes qui ont été autrefois octroyées à la « communauté 
de la terre » (« communitati terre »), une référence aux concessions de 1225 : en 
échange de quoi la « communauté du royaume » (« communitas regni ») lui a 
concédé une aide 40. 

Le vocabulaire de la communauté du royaume est récurrent dans tous les 
documents issus du mouvement baronnial. Dans le texte de la forma pacis 
acceptée par le roi et les barons à l’été 1264, on voit mentionnés la « communauté 
des prélats et des barons » (« communitati prelatorum et baronum ») et plus loin 
les « prélats, barons et [membres de] la communauté » 41. Si les convocations 
envoyées au sheriff du Yorkshire le 15 février 1265 font seulement état des 

36	 En juillet 1260, dans le document connu comme le « Iugement de Simon de Montfort », Henri 
III accuse le comte d’avoir conclu un accord avec ses frères à Paris « sanz le gre le roy et son 
conseil et le comun de la terre » (ibid., n° 29, § 25, p. 204). Parmi les griefs exprimés par le 
roi en mars-avril 1261, on voit que ses ordres ne sont plus obéis quand il s’agit de questions 
comme les gardes de terres. La réponse du conseil est que par accord du roi lui-même et 
de « le commune dengleterre » un conseil avait été choisi pour le roi (ibid., n° 31, § 12 [24], 
p. 226). L’alinéa 19 mentionne les quinze conseillers donnés au roi « par le comune ». À la 
plainte du roi répondirent le conseil et les douze élus par « la comune » (ibid., p. 230). Le 
conseil élu par « le commun de sa terre » est évoqué à nouveau par le roi dans l’alinéa 26 
(ibid., p. 236).

37	 Ibid., n° 37B, p. 256-258.
38	 Ibid., p. 258.
39	 Ibid., p. 260.
40	 Ibid., n° 37C, p. 268.
41	 « Hec autem ordinacio facta fuit Londoniis de consensu, voluntate et precepto domini regis, 

necnon prelatorum, baronum ac etiam communitatis tunc ibidem presentis » (ibid., n° 40, 
p. 298).



104

« communautés de comtés » 42, les lettres envoyées le 23 février aux comtés du 
Shropshire et du Staffordshire mentionnent non seulement des « communautés 
des comtés », mais également la « communauté de notre royaume » (« pro aliis 
communitatem regni nostri tangentibus ») 43. Enfin, des lettres royales du 14 mars 
1265 adressées au comté d’York expliquent qu’un accord a eu lieu entre le roi, 
le seigneur Édouard, les prélats, comtes, barons et « la communauté de notre 
royaume », en vue de la paix 44. 

Le vocabulaire de la communauté n’est pas repris dans le Dictum de 
Kenilworth (octobre 1266), qui marqua la liquidation du mouvement 
baronnial ; il y est fait simplement allusion à tous les hommes du royaume, 
« grands et petits » 45. En revanche, la communauté apparaît dans les préambules 
des statuts édictés en Parlement dès le statut de Westminster I (1275) : on voit 
que les « établissements » du roi Édouard ont été édictés par son conseil et par 
le consentement des archevêques, évêques, abbés, prieurs, comtes, barons « et la 
communauté de la terre » convoqués là 46. Dans les « Remontrances » présentées 
par les barons en juillet 1297, l’expression « communauté de la terre » apparaît 
à plusieurs reprises 47. Le texte de la Confirmation des Chartes d’octobre 1297 
recourt également aux expressions « par commune assent de tut la reaume », 
« pople », « communaute de la terre », « commune profit de meme le reaume », 
« communaute del reaume » 48.

La « communauté du royaume » après 1307

Après l’accession au trône d’Édouard II, l’expression « communauté de notre 
royaume » fut reprise dans le texte du serment de couronnement prêté par le roi 
le 25 février 1308 : par ce serment, celui-ci confirmait les lois et les coutumes 
« au poeple d’Engleterre », en particulier celles qui avaient été concédées au 
clergé et au peuple par Édouard le Confesseur. Il promit qu’il garderait la paix 

42	 Ibid., n° 41C, p. 306.
43	 Ibid., n° 41D, p. 306.
44	 Ibid., n° 42, p. 308.
45	 « […] atque ab universis et singulis, majoribus et minoribus, ipsius regni hominibus, ipsi 

domino regi et mandatis et preceptis suis licitis plene obediatur et humiliter intendatur » 
(ibid., p. 320).

46	 Statutes of the Realm, éd. cit., t. I, p. 26. 
47	 Documents Illustrating the Crisis of 1297-98 in England, éd. Michael Prestwich, London, 

Royal Historical Society, coll. « Camden Fourth Series », 1980, n° 98, p. 115-116 : « Ces sunt 
les monstrances que le ercevekes, eveskes, countes, barons e tote la comunalté de la 
terre monstrent a nostre seygnur le rey… […] En primes chef, il semble a tote la comunalte 
de la terre… […] E pur ceo qe dit est comunalment qe nostre seygnur le rey vus passer en 
Flaundres, avis es a tote la comunalte, aussi byen des clers com de lays… […] E pur ce qe tote 
la comunalté est mut greve… […] E pur ce que la comunalté de la terre volent honur e sauvete 
a nostre seyngneur le rey… […] Estre ceo tote la comunalte se sente mult greve del assise de 
la foreste… »

48	 Ibid., n° 155, p. 158-160.



105

frédérique lachaud   La « com
m

unauté du royaum
e » en A

ngleterre

« a Dieu, et seint Eglise, et au clerge, et au people ». Édouard II acceptait aussi 
de tenir et garder les lois et les bonnes coutumes, « les quiels la communauté 
de vostre roiaume aura esleu » 49. Par la suite, les termes renvoyant de manière 
large à la communauté du royaume, tout comme le syntagme « communauté 
du royaume », reviennent fréquemment dans les textes parlementaires. Les 
statuts de Stamford de 1309 sont présentés comme le fruit de la requête des 
« bones gentz [du] roiaume », mais les lettres envoyées aux sheriffs, en latin, pour 
ordonner l’application du statut, spécifient que la supplique a été présentée par 
« la communauté du royaume » (« ex parte communitatis ejusdem regni 50 »). Le 
statut d’York de 1318 mentionne à nouveau la « communauté [du] reaume », 
qui apparaît cette fois aux côtés des prélats, comtes et barons 51. Le préambule 
du statut de Westminster de 1320 évoque la « pleinte de la Commune [du] 
roialme » et le fait que le statut a été édicté avec l’accord des prélats, comtes et 
barons, « et tote la commune [du] roialme » 52. Le préambule du statut de 1322 
– lequel révoquait les ordonnances réformatrices de 1311 – présente le statut 
comme ayant été établi en Parlement « par nostre seigneur le roi, et par les ditz 
prelatz, countes, et barons, et tote la commune du roialme, a cel parlement 
assemblez ». Ce texte mit en place une procédure déterminée pour l’avenir : 
désormais, les statuts devaient être édictés « par lassent des prelatz, countes 
et barouns, et la communalte du roialme ; auxint come ad este acustume cea 
enarere 53. » Le Modus tenendi parliamentum, un traité composé peu de temps 
avant la défaite de Thomas de Lancastre à Boroughbridge en mars 1322, et qui 
est peut-être issu du milieu des clercs œuvrant à l’Échiquier 54, évoque lui aussi 

49	 Thomas Rymer, Foedera, conventiones, literae, 3e éd., Hagae Comitis, apud Joannem 
Neaulme, 1739-1745, 10 vol., t. I, ii, p. 112. La forme du serment de 1308 fut également utilisée 
pour le serment d’Édouard III le 1er février 1327 : W. Mark Ormrod, Edward III, New Haven/
London, Yale University Press, 2011, p. 56.

50	 « Cum in parliamento nostro apud Westmonasterium in mense Pasche anno regni nostri 
secundo, habito, nobis ex parte communitatis ejusdem regni supplicatum fuisset... et per 
nos similiter ad ejusdem communitatis requisitionem de gracia speciali nostri concessis… » 
(Statutes of the Realm, éd. cit., t. I, p. 154-156)

51	 Ibid., t. I, p. 177. Les lettres envoyées aux « justices » pour leur demander d’appliquer le statut 
expliquent que ceui-ci a été décidé avec « l’accord des prélats, des comtes, des barons, et de 
toute la communauté de notre royaume » (« de assensu prelatorum, comitum, baronum, et 
tocius communitatis regni nostri ibidem existencium »), et en vue l’utilité commune de tout 
le peuple (« ad communem utilitatem populi ejusdem regni ») : ibid., t. I, p. 179.

52	 Ibid., t. I, p. 180. On retrouve les mêmes termes, cette fois en latin, dans les lettres destinées 
aux « justices » pour faire appliquer le statut : « [...] de assensu prelatorum, comitum, 
baronum, et tocius communitatis regni nostri ibidem existencium, ad communem utilitatem 
populi ejusdem regni edita » (ibid., t. I, p. 181).

53	 Ibid., t. I, p. 189.
54	 W.C. Weber, « The purpose of the English Modus Tenendi Parliamentum », Parliamentary 

History, 17, 1998, p. 149-177.



106

la « communauté du Parlement et du royaume » (« toti communitati Parliamenti 
et regni 55 »). 

Enfin, les textes justifiant la déposition d’Édouard II au début de l’année 1327 
en appellent largement au vocabulaire de la communauté du royaume. Les 
articles d’accusation tels qu’ils furent relevés par Adam Orleton mentionnent le 
rôle de la « communauté du royaume » dans la déposition du roi : « du conseil 
commun et de l’accord de tous les prélats, comtes et barons, et de toute la 
communauté dudit royaume » (« et tocius communitatis dicti regni 56 »). Dans sa 
« proclamation de paix », le jeune Édouard III déclara que son père avait abdiqué 
« de commun conseil et assent des prelatz, countes, et barons, et autres nobles, et 
tote la comunalte du roialme 57 ». Le statut de Northampton de 1328 fut passé 
« par assent des prelatz, countes et barons et autres gentz, et tote la commune 
du roialme, au dit parlement somons 58 ». Pour prendre un dernier exemple, le 
préambule du statut de Westminster de 1330 explique que les décisions ont été 
prises « a la requeste de la communalte, assentuz et acordez par nostre seigneur 
le roi, prelatz, countes, barons, et autres gentz de mesme le parlement 59 ».

Usages et interprétations

S’il est indéniable que le vocabulaire de la communauté prit une importance 
singulière dans les sources du xiiie siècle et du début du xive siècle, les années du 
mouvement de réforme baronnial voyant même apparaître l’usage systématique 
du syntagme communauté du royaume, cette rapide analyse suggère malgré tout 
qu’il est beaucoup plus difficile de comprendre ce que ce vocabulaire désigne. 
En premier lieu, on peut se demander si les termes commune, communauté, 
université ne renvoient pas dans la plupart des cas à des associations reposant 
sur un serment mutuel. L’usage du terme communa dans la Grande Charte 
évoque l’idée d’une association jurée ; il en est de même des Provisions d’Oxford 

55	 Parliamentary Texts of the Later Middle Ages, éd. Nicholas Pronay et John Taylor, Oxford, 
Clarendon Press, 1980, p. 67-79, ici p. 72 (art. XIII) : « […] causa est quod solebat clamor et 
murmur esse in Parliamento pro absentia regis, quia (res) dampnosa et periculosa est toti 
communitati Parliamenti et regni, cum rex a Parliamento absens fuerit, nec se absentae debet 
nec potest, nisi dumtaxat in casu supradicto. »

56	 « Ea autem que de communi consilio et assensu omnium praelatorum, comitum, et baronum, 
et tocius communitatis dicti regni concordata et ordinata fuerunt contra dictum regem ad 
amocionem suam a regimine regni contenta sunt in instrumentis pupplicis » (Claire Valente, 
« The deposition and abdication of Edward II », English Historical Review, 113, 1998, p. 852-
881, ici p. 879.)

57	 Thomas Rymer, Foedera, conventiones, litera, éd. cit., t. II, ii, p. 171. Le deuxième statut du 
règne mentionne les plaintes de « la commune de people », comme celles de « la commun 
des countes ».

58	 Statutes of the Realm, éd. cit., t. I, p. 257.
59	 Ibid., p. 261.



107

frédérique lachaud   La « com
m

unauté du royaum
e » en A

ngleterre

en 1258 et plus généralement des documents issus de la confrontation entre 
Henri III et une partie des grands du royaume. 

Là où il est fait référence à une réalité plus large, la difficulté consiste à décider 
ce que recouvre – politiquement et socialement – la notion de communauté. 
S’agit-il de l’ensemble des habitants du royaume, ou bien uniquement d’une 
section, qui se prétend habilitée à représenter les autres groupes ? La position 
des magnats – ecclésiastiques et laïcs –, qui s’associent par serment, et estiment 
parler au nom des différents groupes sociaux, permet généralement aux 
historiens d’évoquer l’existence d’une véritable communauté du royaume dès 
la Grande Charte. En revanche, si l’on reprend l’exemple des textes relatifs au 
mouvement de 1297, l’expression « communauté de la terre » présente dans les 
« Remontrances » des barons semble renvoyer dans certains alinéas au peuple, 
distingué des prélats, comtes et barons. Dans le texte de la Confirmation des 
Chartes d’octobre 1297, la communauté du royaume renvoie aussi au peuple, et 
non aux prélats, comtes et barons. Mais certaines sections des « Remontrances » 
sont ambiguës et l’expression semble y prendre une signification plus large. 

Enfin, à partir du moment où le Parlement se réunit régulièrement, les termes 
évoquant la communauté renvoient-ils plutôt à ce qui était en passe de devenir 
les « communes » en Parlement ? Il est possible que les convocations de plus en 
plus régulières du Parlement aient conduit à une scission dans la conception de 
la communauté du royaume, les barons ne parlant plus au nom de l’ensemble de 
la communauté. C’est ce que suggère Michael Prestwich : pour lui, si les barons 
recoururent à l’expression communauté du royaume en 1297, 1301 et 1309 pour 
désigner l’ensemble des habitants du royaume dont ils portaient la parole, en 
revanche, en 1311, ils distinguèrent soigneusement leur groupe de celui qui 
représentait la communauté du royaume en Parlement 60. Et la signification du 
statut d’York de mai 1322, qui accorde une place significative à l’assentiment 
de la communauté du royaume, réside dans sa réaction aux menées de certains 
magnats désireux de monopoliser l’initiative politique 61. 

Au xive siècle, pour qu’un statut soit considéré comme valide, il devint 
nécessaire de mentionner l’accord de la communauté. Pour Claire Valente, les 
termes de la déposition d’Édouard II en 1327, comme de la proclamation de paix 
d’Édouard III, suggèrent que les communes en Parlement tenaient une place 
nouvelle sur l’échiquier politique : « […] si les magnats décidaient, c’étaient 
les communes et le peuple qui consentaient de la part de la communauté du 
royaume 62 ». Gwilym Dodd souligne toutefois que le processus d’appropriation 

60	 Michael Prestwich, Plantagenet England 1225-1360, Oxford, Oxford University Press, 2005, 
p. 186-187.

61	 Ibid., p. 205-206.
62	 Claire Valente, « The deposition and abdication of Edward II », art. cit., p. 866.



108

d’un rôle politique par les communes fut lent, ce qu’il faudrait attribuer à la 
raréfaction des rencontres avec le roi pendant le règne d’Édouard II, comme 
à la prédominance des barons sur la scène politique et au caractère disparate 
des communes 63.

On peut également poser la question de savoir si le vocabulaire de la 
communauté du royaume faisait davantage partie de l’arsenal des opposants au 
roi que du discours de la royauté. Cela ne semble pas être le cas, dans la mesure où 
les textes d’inspiration royale n’hésitent pas à y recourir pour justifier l’action du 
gouvernement. C’est sans doute le caractère relativement flexible de la notion de 
communauté du royaume qui conduisit Joseph Strayer à estimer que communitas 
regni n’était qu’une phrase, destinée à suggérer que l’accord de tous a été pris 
en considération 64. Certains historiens sont même d’avis que la « communauté 
du royaume » reléverait davantage d’une construction historiographique que de 
la réalité politique : s’il y eut sans doute bien, en Angleterre, des communautés 
dans le cadre des comtés, la réalité d’une communauté du royaume semble plus 
intangible, et construite essentiellement sur un sentiment diffus de solidarité 
régnale et d’allégeance au roi 65.

L’IDÉE DE COMMUNAUTÉ POLITIQUE DANS LES TEXTES THÉORIQUES

Peut-être est-il nécessaire, pour renouveler certains aspects de cette question, 
de se tourner vers d’autres textes que les récits des chroniqueurs ou les documents 
issus des débats politiques. Si l’Angleterre n’a pas connu, après le Policraticus de 
Jean de Salisbury (1159) une production équivalente à celle des « miroirs aux 
princes » capétiens – à l’exception sans doute du De principis instructione liber 
de Giraud de Barry, qui relève toutefois également d’autres genres, comme la 
chronique ou le pamphlet –, il n’en reste pas moins qu’un certain nombre de 
textes produits dans les écoles, les cours ou les couvents peuvent apporter un 
éclairage sur la diffusion d’un thème politique comme celui de la communauté 
de royaume.

63	 Gwilym Dodd, « Parliament and political legitimacy in the reign of Edward II », dans Gwilym 
Dodd et Anthony Musson (dir.), The Reign of Edward II: New Perspectives, York, York 
Medieval Press, 2006, p. 165-189, ici p. 172-173.

64	 Joseph R. Strayer, « The Statute of York and the community of the realm », American Historical 
Review, 47, 1941, p. 1-22.

65	 Voir l’article fondateur de J.R. Maddicott, « The county community and the making of public 
opinion in fourteenth-century England », Transactions of the Royal Historical Society, 5e série, 
28, 1978, p. 27-43 et la mise au point de Simon Walker sur les débats autour de la notion 
de communauté de comté : « Communities of the county in later medieval England », dans 
Political Culture in Late Medieval England, Manchester, Manchester University Press, 2006, 
p. 68-80.



109

frédérique lachaud   La « com
m

unauté du royaum
e » en A

ngleterre

Le vocabulaire de la communauté politique

Au sein de cette production, quelques rares textes font usage du syntagme 
communauté du royaume ou d’expressions telles que universitas populi, communitas 
populi. C’est le cas du Carmen de bello Lewensi, composé peu de temps après la 
victoire de Simon de Montfort à Lewes (14 mai 1264) par un sympathisant à la 
cause baronniale. Il s’agit d’une œuvre hautement politique, qui relève à la fois 
du traité et du pamphlet. On y trouve en particulier une réflexion sur le rapport 
entre le prince et la loi, mais aussi sur la communauté. Son auteur évoque le 
regnum, le ius regni, Anglia, et désigne le peuple anglais comme les Angli, la gens 
anglicana, voire le peuple d’Israël ; il dénonce aussi ceux qui veulent « détruire 
le nom des Anglais » (« Anglorum delere nomen »), faisant contraster alienigenae 
et incolae 66. Le terme universitas est également utilisé par l’auteur du Carmen, 
ainsi aux v. 792-794 : « par conséquent, que le prince choisisse des hommes tels 
qu’ils puissent montrer de la sympathie pour l’université des hommes, qui d’une 
manière maternelle craignent que le royaume souffre de difficultés 67». On relève 
l’expression universitas populi, ainsi aux v. 564-566 : « [si ces mauvaises personnes] 
inventaient de nouveaux arguments […] pour écraser et appauvrir l’“universitas” 
du peuple » 68. Mais le terme communitas apparaît aussi, comme aux v. 911-
913 : « Car la vraie charité est comme l’opposé de l’intérêt privé, et le contrat 
indissoluble de la communauté » 69. Enfin, le Carmen de bello Lewensi évoque la 
« communitas regni », aux v. 765-770 : 

Par conséquent, que la communauté du royaume soit conseillée : ce que 
l’université décide, elle qui connaît le mieux ses propres lois, que cela soit 
diffusé ; et les gens de la province ne sont pas si simples qu’ils ne connaissent 
davantage que les autres les coutumes de leur royaume, [ces coutumes] que ceux 
qui sont avant lèguent à ceux qui viennent ensuite 70. 

66	 Le texte a été édité par C.L. Kingsford, The Song of Lewes, Oxford, Clarendon Press, 1890. 
Toutes les citations de la chanson renvoient à cette édition.

67	 « […] ergo tales querat / Princeps, qui condoleant uniuersitati, / Qui materne timeant regnum 
dura pati. » Également au v. 847, « Nous donnons la première place à l’université » (« Premio 
preferimis uniuersitate »).

68	 « […] queque dura / Argumenta fingerent, que […] uniuersitatem / Populi contererent, 
& depauperarent. »

69	 « […] Namque uera caritas est proprietati / Quasi contrarietas, et communitati / Fedus 
insolubile. » Également v. 917-920 : « Ergo si feruuerit princeps caritate, / Quantumcunque 
poterit, de communitate, / Sic sollicitabitur quod recte regatur, / Et nunquam letabitur si 
destituatur » ; v. 331-332 : « et communitatis / Salutem negligeret » ; v. 777-779 : « Ex hiis 
potest colligi, quod communitatem / Tangit quales eligi ad utilitatem / Regni recte debeant) » ; 
v. 805-808 : « […] nam communitatis / Est ne fiant miseri duces dignitatis / Regie, set optimi 
et electi uiri / Atque probatissimi qui possint inquiri. »

70	 « Igitur communitas regni consulatur, / et quid uniuersitas senciat, sciatur, / Cui leges proprie 
maxime sunt note ; / Nec cuncti prouincie sic sunt ydiote, / Quin sciant plus ceteris regni sui 
mores, / Quos relinquunt posteris hii qui sunt priores. »



110

Nous sommes ici en présence d’un vocabulaire proche de celui des textes issus 
des débats au sujet de la réforme du royaume. On a avancé que l’auteur du 
poème était un franciscain de l’entourage de Simon de Montfort ou de l’évêque 
de Chichester, Stephen Bersted 71. Le Carmen de bello Lewensi est en tout cas un 
texte destiné à défendre le point de vue des réformateurs et c’est certainement 
pour cette raison qu’il reprend le vocabulaire du mouvement.

Dans le Communiloquium de Jean de Galles, un traité rédigé à peu près au même 
moment, soit à Oxford soit à Paris, par ce franciscain issu du couvent d’Oxford, 
le vocabulaire relatif à la communauté est bien présent, mais il est utilisé de 
manière relativement générale, comme dans les deux passages suivants 72 :

[…] de la même manière, l’armée s’accroît et se renforce aussi longtemps qu’elle 
préserve son harmonie, et c’est la même chose dans toute communauté. Et 
parce qu’il n’y a pas d’effort parfait vers un but unique dans une communauté 
quelconque, si ce n’est dans l’unité ecclésiastique, dans laquelle on recherche ce 
qui est nécessaire 73.

[…] s’il y a par conséquent des princes de la res publica ou une communauté ou 
une personne publique ou privée, ceux-ci doivent être conseillés avec prudence 
et avec prévoyance au sujet de ce qui doit être fait 74.

« Ce genre d’homme pestifère et impie doit être exterminé de la communauté 
des hommes », écrit aussi Jean de Galles au sujet de ceux qui se comportent de 
manière tyrannique 75. 

Les termes relevant du champ sémantique du commun ne semblent pas 
présents en revanche dans l’œuvre de Thomas Docking, lui aussi membre du 
couvent franciscain d’Oxford, élève de Robert Grosseteste et d’Adam Marsh, 
et généralement considéré comme proche du mouvement baronnial. Son 
commentaire sur le Deutéronome comprend de longues réflexions sur la justice, 

71	 Voir C.L. Kingsford, The Song of Lewes, éd. cit., p. XVIII-XIX pour l’idée selon laquelle l’auteur 
serait un membre de l’entourage de Simon de Montfort, mais également proche de Stephen 
Bersted ; Philippa Hoskin suggère même que l’auteur du Carmen était un membre de l’hôtel 
de Stephen Bersted (« Holy bishops and political exiles: St. Richard’s cult and political 
protest in the late 13th century », dans Paul Foster (dir.), Richard of Chichester. Bishop 1245-
1253. Canonized 1262, Chichester, University of Chichester, 2009, p. 22-37, à la p. 30).

72	 L’édition utilisée ici est celle de Venise (1496), réimprimée à Lyon en 1551 : Summa Johannis 
Valensis de regimine vite humane seu margarita doctorum ad omne propositum.

73	 Ibid., I, i, 9 : « Similiter acies proficit et uigoratur quamdiu concorditer tenetur, et sic in omni 
communitate. Et quia non est perfecta intentio ad unum in aliqua communitate nisi in unitate 
ecclesiastica, in qua queritur unum quod est necessarium. »

74	 Ibid., I, vi, 6 : « Siue ergo sit principes reipublice siue ipsa communitas siue etiam quelibet 
persona presidens uel priuata prudenter et prouidentia debet consiliari de agendis… »

75	 Ibid., I, i, 2 : « Hoc genus hominum pestiferum atque impium ex hominum communitate 
exterminandum est. »



111

frédérique lachaud   La « com
m

unauté du royaum
e » en A

ngleterre

et assimile la res publica à « tout le royaume », au sujet des dépenses du prince 76 ; 
mais on n’y trouve pas véritablement de réflexion sur l’organisation de la 
communauté, et le vocabulaire de l’universitas et de la communauté n’apparaît 
pas dans ce texte, même si son auteur souligne l’importance de la charité et de 
l’amour du prochain. 

En l’absence de recherches plus approfondies sur les textes produits dans le 
dernier tiers du xiiie siècle, il semble qu’il faille attendre l’œuvre du canoniste 
William de Pagula, dans le deuxième quart du xive siècle, pour voir la 
terminologie de la communauté utilisée de manière systématique 77. Dans 
sa Summa summarum, une somme de droit canon composée sans doute au 
début de la décennie 1320, Pagula expose que la puissance royale fut instituée 
pour l’utilité commune, afin de réprimer les méchants et pour que les bons 
puissent vivre tranquillement parmi eux 78 ; quant aux lois, elles devraient être 
faites non pour le profit individuel, mais pour le bien commun des citoyens 79. 
Mais c’est surtout dans deux pamphlets (1330-1332) dirigés contre l’usage 
de la pourvoyance – un privilège qui permettait de recourir aux ventes 
forcées pour approvisionner l’hôtel et l’armée du roi – que Pagula recourt 
systématiquement aux notions liées du bien commun et de la communauté. 
Dans le premier texte, connu sous le titre d’Admonitio, il fait contraster 
l’utilité propre et l’équité commune 80, et souligne l’importance de l’utilité 

76	 Londres, British Library, ms. Royal 3 B. XII, fol. 90v : « […] et hoc bene notatur per hoc quod 
dicit non multiplicabit sibi si enim tempore belli necessitate multiplicet equos : non multiplicat 
eos sibi sed rei pupplice scilicet toti regno. » Sur Thomas Docking, voir Jeremy I. Catto, « New 
light on Thomas Docking O.F.M. », Medieval and Renaissance Studies, VI, 1968, p. 135-149 ; 
Jenny Swanson, « Docking, Thomas of (d. c. 1270) », ODNB. Également Frédérique Lachaud, 
« Autour des sources de la pensée politique dans l’Angleterre médiévale (xiiie-début du 
xive siècle) : la contribution de Thomas Docking, William de Pagula et Roger de Waltham à la 
réflexion sur les pouvoirs », Journal des savants, 2015, p. 25-78 et ead., « The contribution 
of Thomas Docking to the history of political thought », dans Andrew M. Spencer et Carl 
Watkins (dir.), Thirteenth-Century England XVI. Proceedings of the Cambridge Conference, 
2015, Woodbridge, The Boydell Press, 2017, p. 55-69.

77	 Sur Pagula, voir Cary J. Nederman, « Pagula [Paull], William (d. 1332?) », ODNB, ainsi que 
l’introduction à sa traduction des deux pamphlets de Pagula : Cary J. Nederman, Political 
Thought in Early Fourteenth-Century England: Treatises by Walter of Milemete, William of 
Pagula, and William of Ockham, Tempe (AZ), Arizona Center for Medieval and Renaissance 
Studies in collaboration with Brepols, 2002, p. 63-72. Sur la Summa summarum, voir 
Leonard E. Boyle, « The Summa summarum and some other English works of canon law », 
dans Stephan Kuttner et J. Joseph Ryan (dir.), Second International Congress of Medieval 
Canon Law, Città del Vaticano, S. Congregatio de seminariis et studiorum universitatibus, 
coll. « Monumenta Iuris Canonici, série C », 1965, p. 415-456.

78	 Londres, British Library, ms. Royal 10 D. X, fol. 25r : « Quare fuit instituta regia potestas : dic 
quod propter communem utilitatem, ut mali coherceantur et boni inter malos in quiete vivant 
XXIIII q. non frustra. »

79	 Ibid., fol. 29r : « […] nullo priuato commodo tantum set pro communi utilitate civium 
conscripta. »

80	 De speculo regis Edwardi III seu Tractatu quem de mala regni administratione conscripsit 
Simon Islip, éd. Joseph Moisant, Parisiis, apud A. Picard, 1891, p. 83 : « Justicia enim nichil 



112

commune 81. Surtout, il y mentionne à deux reprises la « communauté du 
peuple » (« communitas populi ») : on voit ainsi la « communauté du peuple » 
se lamenter à la nouvelle de l’arrivée du roi dont les officiers font opérer des 
prises. Il fait aussi allusion aux violences qui secouent la « communauté du 
peuple » dans les moments d’instabilité politique 82. Dans le second pamphlet, 
connu sous le titre de Speculum, il recommande au roi d’abroger les coutumes, 
privilèges et statuts dommageables pour l’Église, les pauvres, ou même « la 
communauté de ce royaume » 83. 

Le vocabulaire de la res publica : le corps politique

En attendant de plus amples analyses, les occurrences des termes relevant 
du champ de la communauté semblent limitées aux textes qui reflètent 
directement les débats contemporains, comme le Carmen de bello Lewensi et les 
deux pamphlets de William de Pagula. En réalité, c’est par le biais de plusieurs 
métaphores, et notamment de la métaphore du corps politique que la plupart 
des auteurs traitent de la communauté, et s’ils n’ignorent pas complètement 
la notion de « communauté de royaume », ils lui préfèrent celles de regnum et 
de res publica. Giraud de Barry, dans son De principis instructione, commencé 
sans doute dans les années 1180, mais terminé au moment de l’expédition de 
Louis contre Jean sans Terre en 1216, consacre plusieurs développements à 
l’organisation politique de la société humaine sous l’égide d’un ou de plusieurs 
gouvernants 84. Dans la section qu’il consacre à la justice du prince, il utilise 
l’image du corps dont un membre est malade, et l’adapte au royaume. Il est 
préférable de soigner ce membre afin de maintenir l’intégrité du corps : mais 

vendicat alienum, que cuilibet dat quod suum est, que negligit propriam utilitatem ut servet 
communem equitatem. »

81	 Ibid., p. 90 : « Primum fundamentum justice est ne cui noceat. Deinde, ut communi utilitati 
serviat. » ; ibid., p. 102 : « […] debet regere rempublicam utiliter, quam tunc utiliter regit 
quando non propriam sed communem utilitatem attendit. »

82	 Ibid., p. 114 : « Quis est ille christianus sane mentis, qui in veritate sciret, quod communitas 
populi doleret de suo adventu… » ; ibid., p. 120 : « Nunc etiam ultimo, iste magnus dominus 
Roger le Mortimer, captus et interfectus est, eodem modo ; licet olim quando quando magnus 
dominus deberet capi, multa solebant fieri homicidia de communitate populi, et rapine 
solebant tunc fieri, quasi infinite. »

83	 Ibid., p. 145 : « Certe, omnes consuetudines hujus regni, et omnia privilegia, ac omnia 
statuta ubicumque vel in foresta vel aliis partibus hujus regni que sunt sancte ecclesie, vel 
pauperibus, vel communitati hujus regni damnosa, omnibus viribus tuis omni festinacione 
qua poteris, habito consilio tuo, faceres ammoveri. »

84	 L’édition du De principis instructione par George F. Warner dans Giraldi Cambrensis opera, 
éd. J.S. Brewer, J.F. Dimock et George F. Warner, RS, 1861-1891, 8 vol., t. VIII, est aujourd’hui 
remplacée par celle de Robert Bartlett, accompagnée d’une traduction en anglais : Gerald 
of Wales, Instruction for a Ruler (De principis instructione), Oxford, Clarendon Press, 2018. 
Toutes les citations au De principis instructione renvoient à l’édition de Robert Bartlett. Sur 
le traité de Giraud de Barry, voir en particulier Robert Bartlett, Gerald of Wales 1146-1223, 
Oxford, Clarendon Press, 1982, chap. 3.



113

frédérique lachaud   La « com
m

unauté du royaum
e » en A

ngleterre

s’il menace le reste du corps, il faut alors le retrancher, comme il faut écarter du 
troupeau la brebis malade. Il en est de même pour la société humaine : le bon 
prince doit réprimer tout espoir de la partie vicieuse avec une grande diligence, 
mais aussi de la douceur. Malgré tout, là où le remède ne suffit pas, il faut 
retrancher les membres nuisibles, ceux qui se comportent comme des bêtes 
sauvages, afin d’éviter que la nuisance incorrigible qu’ils exercent ne s’amplifie 
de jour en jour, par leurs actions comme par leur exemple 85.

Si Giraud s’inspire bien de Cicéron, il n’est pas certain qu’il ait lu le Policraticus, 
où la métaphore du corps prend une place prééminente pour évoquer la res 
publica, notamment afin de souligner la dépendance mutuelle des membres 
du corps, qui doivent tous œuvrer en vue du bien commun. Cette métaphore, 
telle qu’elle fut développée par Jean de Salisbury, apparaît en revanche 
clairement dans l’œuvre de Jean de Galles. Celui-ci, on l’a vu, fait usage du 
terme communitas pour désigner la communauté politique. Mais dans son 
œuvre ce terme le cède nettement à celui de « res publica », dont il développe, 
en s’attachant à suivre le Policraticus, la richesse sémantique avec toute une 
série de métaphores, et notamment celle du corps. La première partie de son 
Communiloquium est une description de la « constitution » de la res publica 
comparée à un corps. La définition que donne Jean de Galles de la res publica 
s’appuie sur l’« Instruction de Trajan », un texte que Jean de Salisbury attribue à 
Plutarque et qu’il prétend reproduire dans les livres V et VI du Policraticus : la res 
publica est un corps formé (« compaginatum ») des membres, que Jean de Galles 
énumère. Mais avant de s’intéresser aux personnes qui composent le corps, il 
faut, écrit-il, parler de la res publica en soi et en commun. Comme dans un 
corps naturel, les membres se consacrent les uns aux autres, se soucient les uns 
des autres et se protègent mutuellement, couvrant leurs déficiences mutuelles 
et pourvoyant mutuellement à ce qui leur est nécessaire. Ainsi cela doit-il être 
dans les membres de la res publica, qui est comme un corps 86.

Jean de Galles s’attache lui aussi à la question de savoir ce qu’il faut faire 
lorsqu’un membre du corps est malade ou qu’il attaque les autres 87. Tout 
comme c’est le signe d’une folie furieuse qu’un membre détruise ou dévore 
un autre membre dans le corps naturel, ainsi c’est le signe d’une méchanceté 
enragée qu’un membre de la res publica en dévore ou en anéantisse un autre. 
Si un membre est putride et infecte les autres, il doit être arraché et amputé 
par celui qui détient le pouvoir, ce que Jean de Galles étaye en renvoyant au 
De officiis, III, 7. Toutefois, cette injonction se trouve nuancée par la métaphore 

85	 De principis instructione, I. 10, éd. cit., p. 126-128. Giraud de Barry s’appuie ici sur Cicéron, 
De officiis, I, 30.

86	 Summa Johannis Valensis de regimine vite humane, op. cit., I, i, cap. 1 et 2.
87	 Ibid., I, i, cap. 2.



114

musicale : tout comme ceux qui jouent des instruments de musique évitent 
les dissonances, ceux qui gouvernent doivent faire en sortie qu’une harmonie 
semblable préside aux rapports entre les différentes parties de la res publica. 
Jean de Galles reprend ici un passage du Policraticus (IV, 8) : le joueur de 
cithare et les autres joueurs de lyre peuvent trouver le moyen de corriger la 
faute d’une corde désaccordée et l’amener à nouveau en accord avec les autres 
cordes. Ils n’y parviendront pas en brisant les cordes, mais en les tendant ou 
en les relâchant dans les proportions adéquates. En effet, une fois une corde 
brisée, aucun artisan ne peut la réparer. De plus, si on exige d’elles un son 
qu’elles ne peuvent produire, elles sont tendues en vain. De même, le prince doit 
modérer ses actions, ici avec le caractère strict de la justice, là avec l’indulgence 
de la miséricorde, afin de faire en sorte que tous ses sujets soient d’un même 
avis dans une seule maison : à partir de dispositions discordantes, il sera ainsi 
possible de parvenir à une harmonie parfaite au service de la paix et des ouvrages 
de charité 88. Jean de Galles commente ces emprunts : une harmonie virtuelle 
de ce genre existera dans la res publica quand elle sera conforme à celle de la 
Jérusalem céleste, et ordonnée selon les lois de Dieu. Son propos s’inscrit en 
fait dans une lecture avant tout augustinienne de la res publica : celle-ci est la 
chose du peuple, et elle est justement et bien gouvernée par un seul roi, ou par 
quelques hommes meilleurs, ou bien encore par tout le peuple, quand celui-ci 
est un rassemblement par le consensus du droit, et associé par la communauté 
de l’utilité. Jean de Galles reprend aussi à Augustin la métaphore du discours, 
chaque individu dans la cité étant comme une lettre dans un texte 89.

Un dernier exemple, cette fois datant sans doute des années 1320, permettra 
d’avoir une idée de la manière dont la métaphore organique est reprise dans 
les textes anglais. Clerc de l’entourage de l’évêque de Durham, Antony Bek, 
Roger de Waltham passa ensuite au service d’Édouard II 90. À une date qu’il 
est difficile de préciser, il compila un Compendium morale de virtuosis dictis 
et factis exemplaribus antiquorum qui se présente sous la forme de chaînes de 
citations reliées entre elles par quelques considérations générales. Ici aussi, c’est 
la métaphore du corps qui exprime la communauté : la deuxième partie du traité 
s’ouvre en effet avec la définition du corps de la res publica, pour laquelle Roger 
de Waltham reprend avec quelques variantes la description du corps politique 
qui figure au début de l’Instruction de Trajan, ainsi qu’une section du Liber de 
philosophia prima d’Avicenne 91. 

88	 Policraticus sive de nugis curialium et vestigiis philosophorum, éd. Clement C.J. Webb, 
Oxford, Clarendon Press, 1909, 2 vol., t. I, p. 264.

89	 Summa Johannis Valensis de regimine vite humane, op. cit., I, i, cap. 2.
90	 M.C. Buck, « Waltham, Roger (d. 1332x41), administrator », ODNB.
91	 Londres, British Library, ms. Royal 7 E VII, fol. 3r.



115

frédérique lachaud   La « com
m

unauté du royaum
e » en A

ngleterre

L’action vertueuse du prince, liant de la res publica

La métaphore du corps politique permet de souligner deux points essentiels : 
l’action régulatrice du prince et la nécessité de la concorde. Tous les auteurs 
se rejoignent pour estimer que la première cause de la préservation de la res 
publica est l’action vertueuse du prince. Pour Giraud de Barry, la justice du 
prince sert de lien à la société humaine (« humane societatis uinculum seruans »), 
en réfrénant l’ambition des grands et en assurant la sécurité et la tranquillité 
des petits. C’est elle qui rend possibles la société humaine et la cohabitation, 
qui empêche l’envie et la sédition, en attribuant à chacun ce qui lui appartient 
et en le lui conservant 92. La nécessité de l’action vertueuse du prince pour la 
préservation de la communauté apparaît également de manière claire au sujet 
de la différence classique entre le roi et le tyran 93. Le roi doit se gouverner 
lui-même avant de gouverner le peuple qui lui a été assujetti ; en revanche, la 
caractéristique du tyran est d’opprimer le peuple par une domination violente. 
Le roi gouverne le peuple non seulement par les armes dans la guerre, mais 
par les lois dans la paix, et en temps de paix comme en temps de guerre il doit 
former le peuple par l’exemple de mœurs excellentes et d’une vie louable. Le 
tyran, en revanche, n’offre de protection ni dans la paix ni dans la guerre, et 
corrompt ses sujets par l’exemple d’une vie dépravée, cherchant à être le premier 
de tous au lieu d’être utile à tous. Si le roi est comme le père et le patron de la 
patrie, le tyran se comporte comme un beau-père ou une belle-mère 94.

Toutefois, c’est sans doute dans son exposé des titres des gouvernants que 
Giraud de Barry explicite le mieux le lien entre les gouvernants et le peuple 95. 
Par exemple, le prince (princeps) est dit ainsi car il est comme la tête d’un corps 
sans lequel il ne peut exister. Il ne peut y avoir de tête sans les membres, ni de 
prince sans les sujets 96. Et si le chef (dux) est aveugle ou ignorant de la voie, 
comment pourra-t-il guider les autres 97 ? Le gouverneur (preses), quant à lui, 
est dit ainsi de presidendo, puisqu’il doit gouverner les autres et porter secours 
quand cela est nécessaire : mais s’il en est incapable et qu’il est davantage désireux 
de l’emporter plutôt que d’être utile, comment pourra-t-il présider 98 ? On voit 

92	 De principis instructione, I. 10, éd. cit., p. 118-122. 
93	 Ibid., I. 16, p. 188-196.
94	 Dans le chapitre sur la mort des tyrans, Giraud revient sur cette terre de tyrans qu’est 

l’Angleterre, en dénonçant ceux qui de nos jours, dit-il, gouvernent de manière tyrannique, 
par les armes et toutes sortes d’actes hostiles et d’oppressions. Il contraste cette situation 
avec celle de la France, dont les princes ont toujours été plus doux (ibid., I. 17, p. 232).

95	 Ibid., I. 19, p. 318-340.
96	 Ibid., p. 322.
97	 Ibid.
98	 Ibid.



116

que les principaux hommes ont gravi les grades de la dignité non pas seulement 
pour eux-mêmes, mais pour le soin de la multitude qui leur a été remise 99. 

Chez Jean de Galles, les lois, la justice et l’action du prince en vue de la 
concorde sont des éléments indispensables à la survie de la communauté. Dans 
le Communiloquium, I, i, 3, il explique que la res publica doit être ordonnée 
par la rectitude des lois, par l’équité de la justice consolidée, par l’unanimité 
connectée de la concorde, par la fidélité qui s’exprime par l’aide mutuelle, par la 
direction d’un conseil salubre, par la beauté des mœurs, par l’intention ordonnée 
conservant quasiment toutes choses. Les lois doivent être communes à tous, et 
être observées avec une dévotion commune 100. On retrouve aussi la nécessité de 
l’action vertueuse du prince pour réguler la res publica dans un court « miroir des 
princes » adressé au jeune Édouard III en 1327 par Walter Milemete, un clerc 
royal dont la carrière reste obscure, mais dont l’ouvrage fut sans doute rédigé 
à la demande de membres de l’entourage du roi 101. Milemete ne se penche pas 
sur la communauté du royaume : il mentionne simplement qu’universellement 
les sujets du roi, en particulier les grands, mais aussi le commun peuple de son 
royaume, l’aiment, le craignent et lui obéissent quand ils observent qu’il est 
vertueux 102. Les vertus du roi empêchent qu’une controverse ou une querelle 
naisse à son encontre. Milemete insère même dans son traité le discours de ceux 
qui disent ne pas vouloir se soulever contre un roi vertueux – certainement une 
allusion aux dissensions et rébellions qui marquèrent le règne d’Édouard II 103. 
Le roi, en exerçant la miséricorde, se montre royal, alors qu’il a la puissance 
sur les biens des sujets et même sur leur vie et leurs membres 104. Soucieux de 

99	 Ibid., p. 324 : « […] constans est et conspicuum principales uiros non sibi solum, sed commisse 
multitudinis cure, dignitatis gradus ascendisse. »

100	Summa Johannis Valensis de regimine vite humane, op. cit., fol. 5r-5v.
101	 Le traité de Walter Milemete est conservé dans un seul manuscrit (Oxford, Christ Church 

College, ms. 92). Sur le personnage, voir l’introduction par M.R. James au fac-similé : 
The Treatise of Walter Milemete: De nobilitatibus, sapientiis, et prudentiis regum, Oxford, 
The Roxburghe Club, 1913, p. XI-XII ; Cary J. Nederman, Political Thought in Early Fourteenth-
Century England, op. cit., p. 19-23 ; Frédérique Lachaud, « Un “miroir au prince” méconnu : 
De nobilitatibus, sapienciis et prudenciis regum de Walter Milemete (vers 1326-1327) », dans 
Jacques Paviot et Jacques Verger (dir.), Guerre, pouvoir et noblesse au Moyen Âge. Mélanges 
en l’honneur de Philippe Contamine, Paris, PUPS, 2000, p. 401-410.

102	Oxford, Christ Church College, ms. 92, fol. 19v-20r : « Est etiam aliud coincidens juvamen 
regum quod universaliter regis subditi enim majores precipue ac etiam communis populus 
sui regni, ipsum regem diligant, timeant et obedeant ei, quod accidit quando vident eum 
justum, sapientem, virtuosum et timere Deum. »

103	Ibid., fol. 17v-18v : « Et est ratio nam forsan cum suborta fuerit discensio inter regem et 
barones vel inter subditos ex utraque parte, tunc utique erunt subditi adinvicem dicentes, 
cum simul congregentur in suis consiliis : “Ecce dominus noster rex, dux vel princeps, si 
fuerit esse bonus christianus, Deum diligens et sanctam ecclesiam et propterea divinum 
habebit subsidium, absit a nobis quod si aliquid offensivum faciamus vel quid contra eum 
teneamus”... »

104	Ibid., fol. 58r : « Rex enim, excercendo misericordiam, ostendit se regalem, in bonis 
subditorum, etiam de vita morte et membris eorum habere potestatem. »



117

frédérique lachaud   La « com
m

unauté du royaum
e » en A

ngleterre

justice, il convient aussi qu’il enjoigne aux grands de sa terre qu’ils ne détruisent 
pas ceux qui tiennent d’eux des terres, et qu’ils n’extorquent pas leurs biens par 
une domination injuste. En effet, quel que soit le seigneur dont ils tiennent, 
ces hommes plus modestes sont aussi les sujets du roi et astreints aux services 
royaux. Le roi doit comprendre qu’il convient que la res publica ait des sujets 
riches, car plus les sujets possèdent de richesses, mieux ils servent le roi dans 
toutes ses affaires 105. 

La nécessité de la concorde

Tous les auteurs soulignent également la nécessité de la concorde. Pour Jean 
de Galles, il faut que la res publica soit soutenue par une concorde unanime, 
un thème qu’il développe en I, i, 5 de son Communiloquium. Ici aussi, c’est la 
lecture augustinienne qui l’emporte : il ne peut y avoir de vraie concorde, là où 
ne règne pas la charité, qui fait de la multitude un seul cœur et une seule âme 
(Actes 4) 106. Une démonstration semblable apparaît au chapitre 6 (la fidélité), 
au chapitre 7 (sur les conseils), au chapitre 8 (sur les mœurs vertueuses), au 
chapitre 9 (sur l’intention droite). Cette nécessité de la concorde est également 
au cœur du traité de Walter Milemete, mais le thème y est traité de manière 
beaucoup plus pragmatique. La concorde des grands est la cause de la paix du 
royaume, la discorde entre eux fait naître la guerre et le conflit : c’est pour cette 
raison que le roi doit à tout prix maintenir l’harmonie et la concorde parmi 
les nobles. À chaque fois que cela s’avère nécessaire, il lui faut intervenir pour 
pacifier prudemment les discordes nées dans la noblesse, pousser les nobles à 
la concorde et à faire la paix entre eux. Il ne convient pas non plus que le roi 
prenne le parti d’un grand contre un autre, car cela augmente l’inimitié entre 
les sujets et renforce la discorde. S’il le souhaite, le roi peut utiliser la force et la 
rigueur de la puissance seigneuriale pour obliger les sujets à être pacifiques 107. 

105	Ibid., fol. 53r-53v : « Per virtutem justitie decet regem precipere majoribus sue terre quod 
suos tenentes non destruant nec bona eorum per dominium injuste extorqueant. Quia 
cujuscumque sint tenentes, regis sunt subditi et regiis servitiis astricti. Et quia dinoscitur 
regi expedire et rei pupplice prodesse quod rex subditos habeat locupleces, eo quod subditi 
quanto divitiis plus habundant, regi melius in omnibus regiis negociis deservire valeant, 
ideo dictat virtus justitie, quam decet regem habere, quod rex injungendo majoribus debeat 
inhibere, ne ipsi presumant in suos tenentes nequiter sevire. »

106	Summa Johannis Valensis de regimine vite humane, op. cit., I, i, cap. 5, fol. 6v : « Qualiter 
debet respublica unanimi concordia uniri. »

107	Oxford, Christ Church College, ms. 92, fol. 23r : « Item iste effectus, qui est pax et transquillitas 
regni, provenit ex concordia magnatum, non ex minoribus, precipue quia minores per majores 
regulantur et reguntur, et omnes nichilominus principi subiciuntur. Unde ex quo cause 
contrarie contrarios producunt effectus. Et concordia magnatum est causa pacis regni, per 
consequens discordia inter eos generat bellum et conflictum, propterea utrumque tempus 
belli et pacis, regis sapientia recte gubernat. Nam tempore belli, regalis sapientia omnes 
causas considerat et circumstantias disponit ex quibus posset sequi victoria et causarum 
impedimenta removens, optinet victoriam, inter magnates vero terre errores reprimit, 



118

On peut s’interroger sur les usages des expressions relatives à l’idée d’une 
communauté à l’échelle du royaume anglais et, en particulier, sur la signification 
précise de « communitas regni ». Dans certains cas, l’usage de ce syntagme 
suggère avant tout le lien opéré entre association par serment et communauté 
politique. Quand il est utilisé de manière plus générale, il relève de la rhétorique 
de l’action politique, et même du vocabulaire de la réforme, dans des textes en 
prise sur les événements. En revanche, il cède le pas, dans les textes relevant 
d’un discours théorique, au vocabulaire de la res publica et du bien commun, 
de l’utilité commune. Dans ces textes, tout ce qui peut servir de liant à la res 
publica est valorisé, et les auteurs soulignent l’importance des vertus de justice 
et de charité comme fondements de la res publica, tout comme l’obéissance due 
à Dieu et au prince. 

Il existe donc un hiatus entre vocabulaire de la pratique politique et 
vocabulaire de la théorie politique, et la notion de « communitas regni » semble 
bien être le fruit des programmes réformateurs liés au mouvement baronnial 
de la période 1258 à 1265. Toutefois, on peut suggérer que les notions de 
commun, d’harmonie, de concorde dans la res publica étaient implicitement 
présents dans les débats réformateurs. Les liens tissés entre la culture des clercs 
et celle des barons, la participation des clercs aux mouvements de réforme qui 
marquèrent le « long xiiie siècle » suggèrent des interactions entre une pensée 
du politique alors dominée par ces notions et le vocabulaire programmatique 
des différents mouvements d’opposition. La communauté de royaume est 
pour la période étudiée une réalité vécue, mais encore largement implicite. 
Le vocabulaire du bien commun, de l’utilité commune, vint sans doute lui 
donner une certaine coloration : il ne s’agissait plus simplement d’exprimer 
une solidarité de royaume reposant sur l’allégeance au roi, mais un ensemble 
d’exigences relatives au bien commun.

concordiam nutrit, neque inter eos discenssiones perseverare permittit, set discordes ad 
amorem reducit. Nec decet regem cum uno magnate contra alium fovere partem, quia ex 
hoc inter eos subditos augetur inimicitia, vigoratur discordia, set ipsos regea sapientia ad 
pacis amorem alliciat et inter eos secundum equitatem juste judicat. Quod si voluit, per vim 
et rigorem dominice potestatis pacificos esse subditos compellat, ut timor regeus mores 
hominum compescat et eorum iniqua proposita sepius evertat. » Également ibid., fol. 13r-
13v : « Revera secundum hec documenta infra hunc librum ostensa, veraciter debetis ut decet 
et bene poteritis […] discordias inter nobiles subortas quotiens hoc contingat prudenter 
pacificare et eosdem ad concordiam trahere et inter eos pacem reformare, merita merentium 
retribuere, demerita delinquentium punire, accensum amorem et benivolencie affectionem 
comitum, baronum et omnium de terra nobilium sicud est necesse semper habere et inter 
eos pacem et concordiam sine intermissu continue nutrire… »



com
m

unitas regni   Liste des abréviations

349

LISTE DES ABRÉVIATIONS

Actes de Pierre de Dreux Marjolaine Léimeillat, Les Actes de Pierre de Dreux, duc 
de Bretagne (1213-1237), Rennes, PUR, 2013.

BEC Bibliothèque de l’École des chartes.
CCR Calendar of Close Rolls, London, Public Record Office, 

coll. « PRO Texts and Calendars » 1892-.
CChR Calendar of Charter Rolls, London, Public Record 

Office, coll. « PRO Texts and Calendars », London, 
1903-1927, 6 vol. 

CFR Calendar of Fine Rolls, London, Public Record Office, 
coll. « PRO Texts and Calendars », 1911-1962, 22 vol. 

CIM Calendar of Inquisitions post mortem and other analogous 
documents, London, Public Record Office, coll. « PRO 
Texts and Calendars », 1904-.

CPR Calendar of Patent Rolls, London, Public Record 
Office, coll. « PRO Texts and Calendars », 1891-.

Complete Peerage Vicary Gibbs et al. (éd.), G. E. Cockayne, The Complete 
Peerage of England, Scotland, Ireland, Great Britain 
and the United Kingdom, London, St Catherine Press, 
1910-1959, 13 vol.

Grandes Chroniques de France Les Grandes Chroniques de France, éd. Jules Viard, Paris, 
Champion, coll. « Société de l’histoire de France », 
10 vol., 1920-1953

MGH Monumenta Germaniae Historica.
	 Const. Constitutiones et acta publica imperatorum et regum.
	 DD Diplomata regum et imperatorum Germaniae.
	 Dt. Chron. Deutsche Chroniken.
	 Dt. MA MGH Deutsches Mittelalter. Kritische Studientexte.
	 Epp. sel. Epistolae selectae in usum scholarum.
	 Leges Const. Constitutiones et acta publica imperatorum et regum.
	 Schriften Schriften der Monumenta Germaniae Historica.
	 SS Scriptores (in Folio).
	 SS rer. Germ. Scriptores rerum Germanicarum in usum scholarum.
	 SS rer. Germ. N.S. Scriptores rerum Germanicarum, Nova Series.
	 Staatsschriften Staatsschiften des späteren Mittelalters.
ODNB Oxford Dictionary of National Biography, Oxford, 

Oxford University Press, 2004-.



350

ORF  Ordonnances des rois de France de la troisième race, 
recueillies par ordre chronologique, éd.  Eusèbe 
de Laurière, 21 vol., Paris, Imprimerie royale et 
Imprimerie nationale, 1723-1849.

PL Patrologiae cursus completus, series latina, éd. Jean-Paul 
Migne, 222 vol., Paris, Garnier, 1844-1855.

RHGF Recueil des historiens des Gaules et de la France, 
éd. Dom Bouquet, nouv. éd., 24 vol., Paris, Imprimerie 
impériale et nationale, 1869-1904.

RS Rolls Series, London, Record Commission.
SHF Société de l’histoire de France.



com
m

unitas regni   Table des m
atières

351

TABLE DES MATIÈRES

Introduction........................................................................................................................................7

première partie
LA COMMUNITAS REGNI, APPROCHES TERMINOLOGIQUES, 

JURIDIQUES ET THÉORIQUES

À la recherche du mot communitas dans les sources narratives et diplomatiques 
des xie et xiie siècles
Michel Bur......................................................................................................................................... 17

Terra – populus – rex. La communauté du royaume vue de l’extérieur
Georg Jostkleigrewe......................................................................................................................... 31

Un aspect juridique de la « communauté du royaume » : la réflexion des 
romanistes du Moyen Âge sur la capacité, ou l’incapacité du peuple à contrôler 
le gouvernant
Yves Sassier...................................................................................................................................... 51

Les fondements de la communitas regni dans les questions quodlibétiques de 
la faculté de théologie de Paris à la fin du xiiie siècle
Lydwine Scordia...............................................................................................................................65

Aristotle and the Empire. Imperium, regnum, and communitas in Albert the Great 
and Engelbert of Admont
Karl Ubl..............................................................................................................................................83

La « communauté du royaume » en Angleterre, fin du xiie-début du xive siècle
Frédérique Lachaud.........................................................................................................................97

deuxième partie
LE ROI ET LES PRINCES

Les princes comme capita rei publice. Le royaume de Germanie aux xie et xiie siècles
Rolf Große.......................................................................................................................................123

Officiers du roi ou officiers du royaume ? Les grands offices de cour en Angleterre 
au xiiie et au début du xive siècle
Jörg Peltzer......................................................................................................................................137

 



352

Le baronnage français dans les récits de la bataille de Bouvines (1214‑1274) et 
dans la liturgie du sacre royal
Dominique Barthélemy..................................................................................................................159

Les guerres de Flandre dans le processus de formation de la communitas regni au 
travers des récits des chroniqueurs français (1214-première moitié du xive siècle)
Isabelle Guyot-Bachy..................................................................................................................... 181

Communitas regni et « relations internationales » (xie-xiiie siècle)
Jean-Marie Moeglin........................................................................................................................197

troisième partie
LA COMMUNAUTÉ RÉALISÉE

L’armorial Wijnbergen est-il un reflet de la communauté du royaume de France ?
Jean-Christophe Blanchard...........................................................................................................219

La Bretagne et la communitas regni sous le règne de Pierre de Dreux (1213‑1237)
Laurence Moal............................................................................................................................... 235

La communauté sans royaume dans l’Islande médiévale
Grégory Cattaneo.......................................................................................................................... 249

La création d’une communitas regni en Suède (xiiie‑xive siècles)
Corinne Péneau............................................................................................................................. 273

La communauté avant la communitas : les élites et le gouvernement royal en 
Écosse au xiiie siècle
Alice Taylor..................................................................................................................................... 299

« Communauté du royaume » et affirmation de la noblesse dans les pays tchèques 
(xiiie-xive siècles)
Éloïse Adde......................................................................................................................................319

Conclusions
Bruno Lemesle............................................................................................................................... 337

Liste des abréviations.................................................................................................................... 349

Table des matières..........................................................................................................................351


