
a

C
om

m
un

ita
s r

eg
ni

72

34 €

Les historiens médiévistes hésitent à parler d’État ou de nation quand 
ils évoquent les entités politiques du Moyen Âge central ; quand il s’agit 
de désigner une entité politique correspondant à une province, le terme 
royaume –  parfois même en l’absence d’un roi  – est moins con� ictuel. 
Existait-il pour autant des communautés politiques spéci� ques à l’échelle 
des royaumes, des « communautés de royaume » ? D’ailleurs, dans plusieurs 
régions d’Occident, l’usage du syntagme communitas regni caractérisait 
plutôt la terminologie des programmes politiques des mouvements 
d’opposition au roi. Les contributions réunies dans ce volume prennent 
toutefois appui sur cette notion pour proposer un questionnement 
renouvelé des fondements politiques d’une partie de l’Occident médiéval 
(Scandinavie, Empire, France, Angleterre et Écosse, pays tchèques), a� n 
de comprendre ce qui en faisait la singularité.

I S B N 979 -10 -2 31- 0 613 - 8

Communitas regni
La « communauté de royaume » 

de la fin du xe siècle au début du xive siècle 
(Angleterre, Écosse, France, Empire, Scandinavie)

SORBONNE UNIVERSITÉ PRESSES
https://sup.sorbonne-universite.fr

Illustration : La déclaration d’Arbroath, 6 avril 1320, exemplaire dit de Tyninghame 

© The History Collection/Alamy banque d’images

D
O

M
IN

IQ
U

E 
B

A
R

TH
ÉL

EM
Y 

   
 IS

A
B

EL
LE

 G
U

YO
T-

B
A

C
H

Y 
FR

ÉD
ÉR

IQ
U

E 
LA

C
H

A
U

D
   

  J
E

A
N

-M
A

R
IE

 M
O

EG
LI

N

DOMINIQUE BARTHÉLEMY, ISABELLE GUYOT-BACHY, 
FRÉDÉRIQUE LACHAUD & JEAN-MARIE MOEGLIN (DIR.)

COMMUNITAS REGNI
La « communauté de royaume » 

de la fin du xe siècle au début du xive siècle 
(Angleterre, Écosse, France, Empire, Scandinavie)

CULTURES ET CIVILISATIONS MÉDIÉVALES N° 72

CommunitasRegni_2019-11-12.indd   1 15/11/2019   09:02



a

C
om

m
un

ita
s r

eg
ni

72

34 €

Les historiens médiévistes hésitent à parler d’État ou de nation quand 
ils évoquent les entités politiques du Moyen Âge central ; quand il s’agit 
de désigner une entité politique correspondant à une province, le terme 
royaume –  parfois même en l’absence d’un roi  – est moins con� ictuel. 
Existait-il pour autant des communautés politiques spéci� ques à l’échelle 
des royaumes, des « communautés de royaume » ? D’ailleurs, dans plusieurs 
régions d’Occident, l’usage du syntagme communitas regni caractérisait 
plutôt la terminologie des programmes politiques des mouvements 
d’opposition au roi. Les contributions réunies dans ce volume prennent 
toutefois appui sur cette notion pour proposer un questionnement 
renouvelé des fondements politiques d’une partie de l’Occident médiéval 
(Scandinavie, Empire, France, Angleterre et Écosse, pays tchèques), a� n 
de comprendre ce qui en faisait la singularité.

I S B N 979 -10 -2 31- 0 613 - 8

Communitas regni
La « communauté de royaume » 

de la fin du xe siècle au début du xive siècle 
(Angleterre, Écosse, France, Empire, Scandinavie)

SORBONNE UNIVERSITÉ PRESSES
https://sup.sorbonne-universite.fr

Illustration : La déclaration d’Arbroath, 6 avril 1320, exemplaire dit de Tyninghame 

© The History Collection/Alamy banque d’images

D
O

M
IN

IQ
U

E 
B

A
R

TH
ÉL

EM
Y 

   
 IS

A
B

EL
LE

 G
U

YO
T-

B
A

C
H

Y 
FR

ÉD
ÉR

IQ
U

E 
LA

C
H

A
U

D
   

  J
E

A
N

-M
A

R
IE

 M
O

EG
LI

N

DOMINIQUE BARTHÉLEMY, ISABELLE GUYOT-BACHY, 
FRÉDÉRIQUE LACHAUD & JEAN-MARIE MOEGLIN (DIR.)

COMMUNITAS REGNI
La « communauté de royaume » 

de la fin du xe siècle au début du xive siècle 
(Angleterre, Écosse, France, Empire, Scandinavie)

CULTURES ET CIVILISATIONS MÉDIÉVALES N° 72

CommunitasRegni_2019-11-12.indd   1 15/11/2019   09:02

https://sup.sorbonne-universite.fr


La communauté sans royaume
dans l'Islande médiévale

Grégory Cattaneo

ISBN : 979-10-231-5304-0



Cultures et civilisations médiévales

collection dirigée par Jacques Verger et Dominique Boutet

 

Précédentes parutions

Créer. Créateurs, créations, créatures au Moyen Âge
Florian Besson, Viviane Griveau-Genest & Julie Pilorget (dir.)

Expériences critiques. Approche historiographique  
de quelques objets littéraires médiévaux

Véronique Dominguez-Guillaume & Élisabeth Gaucher-Rémond (dir.)

Le Manuscrit unique. Une singularité plurielle
Élodie Burle-Errecade & Valérie Gontero-Lauze (dir.)

Le Rayonnement de la cour des premiers Valois à l’époque d’Eustache Deschamps
Miren Lacassagne (dir.)

Ambedeus. Une forme de la relation à l’autre au Moyen Âge
Cécile Becchia, Marion Chaigne-Legouy et Lætitia Tabard (dir.)

Épistolaire politique. II. Authentiques et autographes
Bruno Dumézil & Laurent Vissière (dir.)

Imja et name. Aux sources de l’anthropologie germanique, anglo-saxonne et slave
Olga Khallieva Boiché

Lire en extraits. Lecture et production des textes de l’Antiquité à la fin du Moyen Âge
Sébastien Morlet (dir.)

Savoirs et fiction au Moyen Âge et à la Renaissance
Dominique Boutet & Joëlle Ducos (dir.)

Épistolaire politique. I. Gouverner par les lettres
Bruno Dumézil & Laurent Vissière (dir.)

Prédication et propagande au temps d’Édouard III Plantagenêt
Catherine Royer-Hemet

Intus et foris. Une catégorie de la pensée médiévale ?
Manuel Guay, Marie-Pascale Halary & Patrick Moran (dir.)

Wenceslas de Bohême. Un prince au carrefour de l’Europe
Jana Fantysová-Matějková

L’Enluminure et le sacré. Irlande et Grande Bretagne, viie‑viiie siècles
Dominique Barbet‑Massin

https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales


SORBONNE UNIVERSITÉ PRESSES
Paris

Dominique Barthélemy, Isabelle Guyot-Bachy, 
Frédérique Lachaud & Jean-Marie Moeglin (dir.)

Communitas regni
La « communauté de royaume » 
de la fin du xe siècle au début du 

xive siècle (Angleterre, Écosse, France, 
Empire, Scandinavie)

 

https://sup.sorbonne-universite.fr


Version numérique : © Sorbonne Université Presses, 2025

ISBN de l’édition papier : 979‑10‑231‑0613‑8
© Sorbonne Université Presses, 2020

Mise en page Emmanuel Marc Dubois/3d2s (Issigeac/Paris)
d’après le graphisme de Patrick Van Dieren

SORBONNE UNIVERSITÉ PRESSES
Maison de la Recherche

Sorbonne Université
28, rue Serpente

75006 Paris

sup@sorbonne-universite.fr

https://sup.sorbonne-universite.fr

tél. : +33 (0)1 53 10 57 60

Sorbonne Université Presses est un service général  
de la faculté des Lettres de Sorbonne Université.

Ouvrage publié avec le concours de Sorbonne Université et de l’Institut universitaire de France

mailto:pups%40sorbonne-universite.fr?subject=CCM%20Manuscrit%20unique
http://pups.paris-sorbonne.fr


com
m

unitas regni  •   sup  •   2020

249

LA COMMUNAUTÉ SANS ROYAUME  
DANS L’ISLANDE MÉDIÉVALE

Grégory Cattaneo 
Sorbonne Université Lettres / Université d’Islande

Dans l’histoire de l’Europe, l’Islande connut un peuplement tardif, vers 872-
930, essentiellement par des migrants en provenance de Norvège et des îles 
Britanniques. Une fois la prise de possession des terres achevée (« landnám »), 
les Islandais décidèrent de se donner un destin commun. Ils adoptèrent une 
loi et établirent le système des assemblées (« þing ») et celui des chefferies 
(« goðaveldi »). De 930 à 1264, l’Islande indépendante connaissait un système 
original de gouvernement, sans figure exécutive ni État. La loi fournissait le 
cadre de vie nécessaire à une communauté qui s’était construite en partie en 
réaction au processus d’unification de la Norvège par la monarchie à la fin du 
ixe siècle. Si l’Islande médiévale et ses sagas ont fait l’objet de quelques études 
ces dernières années, le système de gouvernement et le cadre législatif servant de 
toile de fond à ces récits narratifs demeurent encore obscurs. Nous proposons 
ici de revenir sur la fondation et le fonctionnement des premières institutions 
de l’Islande médiévale. 

Il s’agira de présenter, en premier lieu, le fonctionnement, la structure et 
l’évolution du système des assemblées au cours du xe siècle : outre les assemblées 
locales, le célèbre « alþingi », souvent qualifié de « premier parlement d’Europe », 
fera l’objet ici d’une étude détaillée. On reviendra ensuite sur les membres 
participatifs de ces assemblées, à savoir les chefs et leurs hommes d’assemblée, 
tout en soulignant la nature du goðorð, spécificité islandaise, qu’il faudra définir 
plus clairement à la lueur du système des assemblées. Mais avant d’aborder 
l’organisation de la communauté islandaise médiévale, il est nécessaire de 
donner quelque idée des sources disponibles pour cette période, à travers l’étude 
des trois genres principaux – la loi, le livre et la saga.

LÖG, BÓK ET SAGA : L’HISTORIEN FACE AUX SOURCES DE LA COMMUNAUTÉ

En observant les nombreux travaux historiques portant sur l’Islande médiévale, 
on remarque que la partie concernant l’utilisation des sources et l’établissement 



250

d’une typologie est sinon éludée du moins négligée par les historiens. L’Islande 
médiévale a produit une quantité de sources narratives et documentaires, 
même si ces dernières sont bien souvent négligées dans les études au profit des 
fameuses « sagas islandaises », dont l’historicité fait toujours couler beaucoup 
d’encre. L’étude de la communauté sans royaume, comme nous la définissons 
dans le cadre de cette étude, mérite que l’on présente rapidement les trois types 
de sources qui seront mises à contribution pour l’étude de la société islandaise : 
la loi (« lög »), le livre [historique] (« bók ») et l’histoire ou « saga ».

Quand on lit dans les sources islandaises l’expression « notre loi » (« vár lög »), 
il faut comprendre l’Islande comme un seul territoire et un seul peuple soumis à 
une même loi. De manière générale pour les peuples scandinaves, le mot loi (lög) 
possède un sens territorial puisqu’il désigne une région soumise à des règles 1. 
L’expression issue de la Saga de Njáll le Brûlé : « c’est par les lois qu’on édifiera 
notre pays, mais c’est par l’illégalité qu’on le détruira », témoigne de l’importance 
des lois sur l’île boréale 2. Pour l’étude des institutions du « þjóðveldið » ou 
« période de l’indépendance » (930-1264), l’historien est tributaire de la Grágás, 
un recueil de lois qui, selon les spécialistes, se fait l’écho de coutumes en usage 
depuis l’établissement de la première constitution islandaise vers 930. Les lois 
constituant la Grágás nous sont parvenues à travers deux codices médiévaux : 
la Kónungsbók, qui remonte aux alentours de 1250 et est éditée selon la leçon 
du manuscrit de la bibliothèque royale de Copenhague (GKS 1157 fol.), et la 
Staðarhólsbók, qui est datée des alentours de 1260-1270 et est éditée selon la 
leçon d’un manuscrit de la collection arnamagnéenne (AM 334 fol.) ; ainsi que 
plusieurs manuscrits des périodes médiévales et modernes qui, quoique tardifs 
pour l’objet de notre étude, possèdent des éléments vraisemblablement anciens, 
issus de manuscrits médiévaux aujourd’hui perdus 3. 

1	 En Norvège, on parlera des Lois de l’assemblée de Gula (Gulaþingslög) pour désigner la zone 
s’étendant des côtes occidentales à l’arrière-pays et soumise à ce type de législation, tout 
comme des Lois de l’assemblée de Frosta (Frostuþingslög) pour la région du Trondheimsfjord. 
La partie orientale et centrale de l’Angleterre, soumise à l’influence des Danois autour de 
l’an Mil, porte le nom très significatif de Danelaw : « territoire soumis à la loi des Danois ».

2	 Voir Sagas islandaises, ed. et trad. Régis Boyer, Paris, Gallimard, coll. « Bibliothèque de la 
Pléiade », 1987, p. 1312 ; d’après le texte de la Brennu-Njáls saga, éd. Einar Ól. Sveinsson, 
Reykjavik, Hið íslenzka fornritafélag, Íslenzk fornrit, 12, 1954, chap. 70, p. 172 : « með lögum 
skal land várt byggja en með ólögum eyða ». Sauf mention contraire, toutes les traductions 
des sources norroises, de l’islandais, du norvégien et de l’anglais ont été réalisées par 
l’auteur. Afin de faciliter la lecture, chaque traduction de source apparaîtra dans le corps de 
l’article et sera accompagnée d’une note comportant le texte en version originale.

3	 Pour la Kónungsbók [abrégée par la suite Grágás Ia-b], nous suivons l’édition qui se trouve 
dans la Grágás. Islændernes Lovbog i Fristatens Tid, éd. Vilhjálmur Finsen, Kjøbenhavn, 
Berhing, 1852-1870, 4 vol. Pour plus d’information sur la genèse de ce recueil, on se 
reportera à l’édition du texte en islandais moderne et principalement à l’introduction et à 
l’appareil critique Grágás. Lagasafn íslenska þjóðveldisins, éd. Gunnar Karlsson, Kristján 
Sveinsson et Mörður Árnason, Reykjavik, Mál og menning, 1992, p. IX-XXXIII, 488-514. Pour 



251

grégory cattaneo   La com
m

unauté sans royaum
e dans l’Islande m

édiévale

Des deux rédactions principales de la Grágás, la Kónungsbók concerne 
directement notre propos puisqu’elle possède trois livres dits « constitutionnels » 
qui ne figurent pas dans la Staðarhólsbók 4. Dans son édition du manuscrit, le 
savant danois Vilhjálmur Finsen divise le recueil en quatorze livres, comprenant 
soit un chapitre (pour les deux plus brèves), soit soixante-six chapitres (pour la 
plus longue). Les trois livres traitant de l’organisation institutionnelle de l’Islande 
indépendante sont tout d’abord le deuxième, intitulé Livre des procédures 
d’assemblée (Þingskapaþáttr), divisé en soixante-six chapitres, qui présente à la 
fois le fonctionnement et le déroulement des diverses procédures qui ont lieu 
devant les divers tribunaux. Vient ensuite le cinquième livre, intitulé Livre du 
diseur de la loi (Lögsögumannþáttr), qui ne se compose que d’un chapitre unique 
sur les fonctions et les devoirs du « diseur de la loi » (ou « lögsögumaðr »). Ce 
magistrat était nommé par les chefs (goðar) pour une durée de trois ans afin 
de lire et d’expliquer la loi une fois par an devant l’Assemblée générale. Et 
enfin le sixième livre, intitulé Livre du comité législatif (Lögréttuþáttr), qui ne 
contient également qu’un chapitre présentant le comité législatif (ou « lögrétta ») 
au sein duquel les lois étaient faites, corrigées, lues et expliquées par le diseur 
de la loi.

la Staðarhólsbók [abrégée par la suite Grágás II], nous suivons l’édition de la Grágás efter det 
Arnamagnæanske Haandskrift Nr. 334 fol., Staðarhólsbók, éd. Vilhjálmur Finsen, Kjøbenhavn, 
Gyldendal, 1879 et enfin pour les manuscrits appartenant aux autres rédactions médiévales 
et modernes de la Grágás [abrégées par la suite Grágás III], nous suivons l’édition de la 
Grágás. Stykker, som findes i det Arnamagnæanske Hanndkrift Nr. 351 fol., Skálholtsbók, og 
en Række andre Haandskrifter, éd. Vilhjálmur Finsen, Kjøbenhavn, Gyldendalske Boghandel, 
1883.

4	 Les spécialistes expliquent ces différences par l’existence d’une hypothétique version 
manuscrite antérieure et perdue sur laquelle ces deux codices auraient été établis. Ces 
deux rédactions de la Grágás ne constitueraient pas un recueil officiel de lois mais plus 
un recueil de droit coutumier privé appartenant à un/des particulier(s). Sur les différences 
de matériaux composants les rédactions de la Kónungsbók et de la Staðarhólsbók, on 
consultera les études de Vilhjálmur Finsen, Om den oprindelige Ordning af nogle af den 
islandske Fristats Institutioner, Kjøbenhavn, F. Dreyer, 1888 ; Konrad Maurer, Vorlesungen 
über altnordische Rechtsgeschichte, Leipzig, Deichert, 1907-1910, 4 vol., et enfin la notice 
d’Ólafur Lárusson, « Grágás », dans Kulturhistorisk Leksikon för nordisk middelalder, 
Kjøbenhavn, Rosenkilde Og Bagger, 1956-, t. V, col. 410-412. D’autres spécialistes, comme 
l’historien Gunnar Karlsson dans son édition de la Grágás (éd. cit.), expliquent l’absence 
de livres constitutionnels dans la Staðarhólsbók par le fait qu’en 1271, date supposée de la 
Staðarhólsbók, l’Islande s’était vue attribuer une nouvelle constitution par le royaume de 
Norvège dont elle venait de devenir tributaire (1262-1264) appelée Járnsíða. Ce nouveau 
code juridique fut composé par les soins du roi de Norvège Magnús VI le Législateur et 
introduit en Islande vers 1271-1274, en remplacement de l’ancien code juridique islandais. 
Le Járnsíða apporte un changement radical dans la structure de la société islandaise du 
milieu du dernier quart du xiiie siècle puisqu’il transfère tous les pouvoirs législatifs au roi 
de Norvège, abolit le titre de seigneur islandais (goði) et réforme l’Assemblée générale, voir 
Járnsíða og kristinréttur Árna Þorlákssonar, éd. Haraldur Bernharðsson, Magnús Lyngdal 
Magnússon et Már Jónsson, Reykjavik, Smárit Sögufélags, 2005.



252

L’Íslendingabók ou Livre des Islandais appartient à la catégorie des écrits pseudo-
historiques et fut à cet égard longtemps considéré comme une histoire nationale 
par les historiens. Son auteur, le prêtre islandais Ari Þorgilsson (1067‑1148), 
dit le Savant, l’aurait rédigé au début du xiie siècle 5. Dans l’ensemble des 
sources disponibles sur l’Islande médiévale, le Livre des Islandais contient des 
informations uniques sur l’Islande de la période commençant avec la prise de 
possession de l’île (v. 870) et l’histoire immédiate observée par Ari le Savant lui-
même (v. 1120). La valeur du témoignage d’Ari comme source historique est 
généralement acceptée par les historiens. Son style est réaliste et il fait preuve 
de prudence dans l’utilisation de la chronologie. On retrouve par exemple ces 
formules « à cette époque / en ce temps-là » (« í þann tíð »), « un hiver ou deux » 
(« vetri eða tveim »), « quatorze ou quinze ans » (« fjórtán vetrum eða fimmtán »). 
Les dates proposées par Ari ont été confirmées par l’archéologie, comme par 
exemple celle concernant le début de la colonisation de l’Islande, daté par la 
téphrochronologie des environs de 871+/-2 ans 6. Ari le Savant a construit son 
récit à partir de divers témoignages de ses contemporains plus âgés et faisant 
figure d’autorité, qui vécurent les événements ou entendirent parler de ces 
événements 7. Dès la préface, Ari explique qu’il soumit une première version de 

5	 Sur ce personnage, on se reportera à la biographie réalisée par les soins d’Einar Arnórsson 
(Ari fróði, Reykjavik, Bókmentafélag, 1942), partiellement résumée par Jakob Benediktsson 
dans son introduction à l’édition de l’Íslendingabók (Íslendingabók. Landnámabók, 
éd. Jakob Benediksson, Reykjavik, Hið íslenzka fornritafélag, Íslenzk fornrit, 1, 1968, p. V-VIII). 
L’Íslendingabók a traversé les âges dans deux manuscrits du xviie siècle (AM 113 a fol. et AM 
113b fol.), copiés à partir d’une version datant des environs de 1200 et aujourd’hui perdue. 
On doit ces deux copies modernes aux soins de Jón Erlendsson (†1672), scribe et prêtre de 
Villingaholt qui, à la demande de l’évêque de Skálholt Brynjólfur Sveinsson (1605-1675), 
recopia l’ouvrage d’Ari le Savant. Voir, à ce sujet, Gunnar Karlsson, Ingangur að miðöldum. 
Handbók í íslenskri miðaldasögu, Reykjavik, Háskólaútgáfan, 2007, t. I, p. 118-123.

6	 Les premiers résultats furent publiés par Karl Grönvold et al., « Ash layers from Iceland in the 
Greenland GRIP ice core correlated with oceanic and land sediments », Earth and Planetary 
Science Letters, 135, octobre 1995, p. 149-155. Voir aussi l’étude pluridisciplinaire conduite 
par Bryndís Sverrisdóttir (dir.), Reykjavík 871 +-2. Landnámssýningin: The Settlement 
Exhibition, Reykjavik, Reykjavik City Museum, 2006.

7	 Par exemple, il a écouté le récit de son aïeul Þorkell Gellisson (chef détenteur du 
Þórsnesingagoðorð à Helgafell dans la région du Borgarfjörður de 1073 à 1110) comme il 
l’explique en clôture de son premier chapitre: « Comme nous l’a conté Þorkell Gellison » 
(Íslendingabók, éd. cit., p. 6 : « Svá sagði Þorkell oss Gellisonr »). Aussi la relation privilégiée 
qu’il maintient tout au long de sa vie avec sa famille nourricière, les Mosfellingar/Haukdælir, 
fait de lui un témoin proche d’événements passés auxquels il avait accès par la tradition orale. 
La famille des Haukdælir est l’une des plus prestigieuses d’Islande, puisqu’elle descend 
de Gissur Teisson le Blanc, un acteur de la christianisation du sud du pays. Le lignage des 
Haukdælir a dès lors lié son destin avec l’Église de l’île boréale puisqu’Ísleifur fils de Gissur 
deviendra le premier évêque d’Islande (1056-1080). Ses enfants poursuivront cet héritage 
car Gissur fils d’Ísleifur reprendra la charge épiscopale (1082-1118) et entreprendra les plus 
importantes réformes ecclésiastiques de l’Islande indépendante (mise par écrit des lois, 
instauration de la dîme et création des évêchés), tandis que son frère Teitur héritera du 
goðorð patrimonial afin de s’occuper des affaires séculières de la lignée ; activités qui ne 
l’empêcheront pas de se faire ordonner prêtre puis de diriger l’école d’Haukadalur. C’est 



253

grégory cattaneo   La com
m

unauté sans royaum
e dans l’Islande m

édiévale

son manuscrit aux évêques Þórlakur Runólfsson (troisième évêque de Skalhólt 
entre 1118 et 1133) et Ketill Þorsteisson (deuxième évêque de Hólar entre 1122 
et 1145) ainsi qu’au prêtre Sæmundur le Savant (1056-1133). Ces trois hommes 
sont tenus comme des figures d’autorité pour la véracité de l’Íslendingabók. Pour 
les affaires strictement juridiques, il se réfère aux témoignages des diseurs de 
la loi (« lögsögumenn »). S’il cite généralement des témoins des événements, il 
utilise aussi des documents de seconde main pour appuyer son récit. Son style est 
effacé, comme dans sa préface : « Car, attendu qu’il peut y avoir des erreurs dans 
des histoires de ce genre, il convient de s’en tenir à ce qui paraît le plus certain 8. » 
Si la mode au xixe siècle voulait attribuer la paternité de nombreuses œuvres à 
Ari le Savant, on estime aujourd’hui qu’il n’aurait écrit que l’Íslendingabók au 
cours de sa vie, qui demeure une source majeure pour l’histoire de l’Islande 
médiévale 9. Toutes ces qualités font qu’Ari est considéré comme le premier 
grand historien islandais. Les premiers chapitres retiendront en particulier notre 
attention car ils couvrent les développements institutionnels de l’île dans une 
période s’étendant des débuts de la colonisation à la fin du ixe siècle, à la création 
d’un cinquième tribunal au début du xie siècle 10.

Enfin, le genre des sagas des Islandais fournira à cette étude des exemples 
concrets de mise en situation. Les Islandais désignaient généralement par saga 
tout « ce qui est raconté ou a été raconté en prose », même si ces récits étaient 
quelquefois émaillés de strophes scaldiques. Les scribes médiévaux utilisent 
souvent le mot saga dans le sens d’historia. Le substantif norrois saga est formé 
sur le verbe segja, qui signifie à la fois raconter et lire à voix haute 11. Pour le 
philologue islandais Vésteinn Ólason, « le substantif norrois saga signifie en 
premier chef “histoire”, en désignant des récits qui sont connus par la tradition 
orale ou transmis sur parchemin, qui sont longs ou brefs, véridiques ou fictifs. 
Le mot saga ne s’applique à un genre littéraire que lorsqu’il est déterminé par 

là que Teitur dispensera une éducation solide à son fils nourricier, qui sera à l’origine de la 
culture impressionnante d’Ari, que ses contemporains surnommeront le « Savant » (« fróði »).

8	 Íslendingabók, éd. cit., p. 3 : « En hvatki es missagt es í fræðum þessum, þá es skylt at hafa 
heldr, es sannara reynisk. »

9	 La généalogie (áttartala) et les biographies royales (konunga ævi) auxquelles il fait allusion 
dans la préface peuvent avoir été écrites plus tôt et par une autre main. La généalogie qui 
clôt l’Íslendingabók a longtemps été considérée comme un fragment de la généalogie 
mentionnée en préface, sans que l’on puisse l’établir de manière certaine. On a également 
longtemps attribué à Ari la paternité d’une version de la Landnámabók qui aurait été perdue 
(voir Landnámabók, éd. cit., p. 395, 397).

10	 Ari relate tout d’abord le processus de prise de possession de l’Islande entre 870 et 930 
(chap. I-II), puis l’adoption d’une constitution et la création d’une Assemblée générale vers 
930 (chap. III) et enfin la division du pays en quartiers (chap. V).

11	 Johan Fritzner, Ordbog over Det gamle norske Sprog. Omarbeidet, forøget og forbedret 
Udgave, Christiania, den norske Forlagsforening,1886-1896, 3 vol., t. III, p. 195-197.



254

un autre terme 12. » D’un point de vue de la valeur historique des sagas, deux 
traditions se sont opposées au cours des trois premiers quarts du xxe siècle. La 
plus ancienne se compose des théoriciens dits de la « prose libre » (Freiprosa) et 
remonte au xixe siècle. Elle apparaît dans les travaux de Knut Liestøl, Andreas 
Heusler et Finnur Jónsson. Selon eux, les sagas sont issues de récits oraux, 
composés dans le passé et contemporains des événements qu’ils décrivent. Ils 
estiment que le poids de la transmission orale était tel que ces récits furent 
ensuite mis par écrit en l’état au moment de l’avènement de la culture écrite 
en Islande. La valeur des sagas comme sources historiques est attestée par ces 
tenants de la Freiprosa. La seconde tradition est portée les théoriciens dits de 
la « prose livresque » (Buchprosa), principalement présents au sein de l’« école 
islandaise », avec les travaux de Björn M. Ólsen, Jón Helgason, Sigurður Nordal, 
Einar Ólafur Sveinsson et Jónas Kristjánsson 13. Selon eux, le réalisme des sagas 
provenait d’un véritable talent littéraire qui se développa sur l’île boréale entre la 
fin du xiie siècle et tout au long du xive siècle. Ils rejettent en général l’hypothèse 
de récits fondés sur des textes ou une tradition orale préexistants. Les sagas sont 
traitées comme des œuvres de fiction. Ces deux approches des sagas sont en un 
sens héritières d’un certain romantisme. Si, pour les théoriciens de la « prose 
livresque », les sagas représentent un accomplissement de la culture islandaise à 
l’époque de son Indépendance, les théoriciens de la « prose libre » y voient un 
miroir ouvert sur un passé héroïque pan-scandinave et a fortiori islandais. Si le 
débat est aujourd’hui officiellement achevé, les vues de ces deux écoles peuvent 
toujours être intéressantes et fructueuses pour étudier l’origine de la littérature 
vernaculaire de l’Islande médiévale 14. 

12	 En français, on se reportera à la présentation de Vésteinn Ólason, « Les sagas islandaises, 
genre littéraire à la croisée de deux univers », Proxima Thulé, 4, 2000, p. 45-67, en partie 
issue de son ouvrage Samræður við söguöld: frásagnarlist Íslendingasagna og fortíðarmynd, 
Reykjavik, Heimskringla, Háskólaforlag Máls og menningar, 1998, traduit et publié la même 
année chez ce même éditeur par Andrew Wawn sous le titre Dialogues with the Viking Age: 
Narration and Representation in the Sagas of the Icelanders. Les traductions françaises des 
diverses catégories de sagas présentées ci-dessous sont dues à François-Xavier Dillmann 
et issues de sa traduction de l’article de Vésteinn Ólason. Sur le rapport existant entre les 
genres narratifs de la saga, de l’historia et de la vita, voir l’étude de Régis Boyer, « Vita – 
historia – saga. Athugun formgerðar », Gripla, 6, 1984, p. 113-128.

13	 En France, Régis Boyer a plusieurs fois témoigné de son attachement aux théories de l’école 
islandaise, voir par exemple « Les sagas sont-elles des documents historiques ? », dans 
Recueil d’études en hommage à Lucien Musset, Caen, Musée de Normandie, coll. « Annales 
de Normandie », 1990, p. 109-126 et « L’historiographie médiévale islandaise », dans Daniel 
Poirion (dir.), La Chronique et l’histoire au Moyen Âge, Paris, PUPS, 1984, p. 123-136.

14	 Par exemple, le rapprochement entre les canons de l’hagiographie médiévale et certaines 
biographies d’évêques islandais peut nous apprendre beaucoup sur le genre de la vita et 
provient d’un héritage des théoriciens de la « prose livresque ». Il s’agissait notamment d’une 
des hypothèses du travail de thèse de Régis Boyer (La Vie religieuse en Islande [1116-1264] 
d’après la Sturlunga saga et les Sagas des évêques, Paris, Fondation Singer Polignac, 1979). 
De même, les questions touchant à la mise par écrit des anciennes lois islandaises au sein 



255

grégory cattaneo   La com
m

unauté sans royaum
e dans l’Islande m

édiévale

Les savants divisent traditionnellement les sagas islandaises en cinq grandes 
catégories. Celle qui nous intéresse pour cette étude est probablement la 
plus célèbre : celle des « Histoires des Islandais » ou « Sagas islandaises » 
(« Íslendingasögur »). Il s’agit de récits profanes qui se déroulent essentiellement 
en Islande (et parfois dans d’autres régions de l’œcoumène des Scandinaves) entre 
le ixe siècle et le xie siècle. En général, les personnages de ces sagas appartiennent 
au groupe des paysans-propriétaires (« bændur ») et des chefs locaux (« goðar ») 
et non à l’aristocratie mise en scène dans les autres récits (comme les « Histoires 
des rois [de Norvège, voire de Danemark] » ou « konungasögur »). Si certaines 
témoignent d’un but historiographique, comme la Saga de Njáll le Brûlé, 
d’autres offrent une interpolation libre du passé, comme la Saga de Hrafnkell. 
Ces sagas sont presque toutes anonymes. Même si quelques savants rechignent 
aujourd’hui à classer les sagas selon des genres bien définis, comme on le faisait 
encore au xxe siècle, ces catégories ont eu le mérite de produire des études ciblées 
sur tel ou tel genre en poussant les chercheurs à penser globalement ces textes 
et à trouver des lois communes à ces genres.

ALÞINGI, VORÞING ET LEIÐ : LA COMMUNAUTÉ ASSEMBLÉE

Le þing représentait une structure importante de l’ordre social des peuples 
germaniques et scandinaves et prenait la forme d’assemblées locales, de lieux 
de réunion et/ou de foire pour les hommes libres 15. Il est largement admis 
que l’institution du þing scandinave fut acclimatée dès les premiers temps 
de la colonisation. Les assemblées et leurs tribunaux ne nécessitaient pas 
obligatoirement des chefs pour fonctionner : l’assentiment de voisins, propriétaires 
ou chefs locaux, suffisait pour convoquer une assemblée et tenir un tribunal apte 
à conduire des procédures et délivrer des jugements, sous réserve d’une autorité 
politique suffisante pour exécuter les verdicts. Ces convocations de l’assemblée 
locale étaient à la charge et au bon vouloir des habitants, qui pouvaient décider de 
tenir des séances régulièrement ou non. On y traitait vraisemblablement d’affaires 
locales, à l’échelle d’un fjord ou d’une vallée et touchant la communauté des 
participants. Les sagas indiquent que les anciennes assemblées de Kjallarnes, de 

de premières rédactions manuscrites supportent en un sens les théories de la « prose libre » 
sur un type de transmission de l’oral à l’écrit. Même oraux, les textes sont composés, que ce 
soit dans l’art des scaldes ou les récits narratifs. À cet égard, on tirera profit de la thèse de 
Gísli Sigurðsson, The Medieval Icelandic Saga and Oral Tradition: A Discourse on Method, 
Cambridge (MA), Harvard University Press, 2004.

15	 Sur les assemblées comme lieux des pouvoirs législatifs et judiciaires dans la Scandinavie 
médiévale, voir la synthèse de Stefan Brink, « Legal assemblies and judicial structure in early 
Scandinavia », dans P. S. Barnwell et Marco Mostert (dir.), Political Assemblies in the Earlier 
Middle Ages, Turnhout, Brepols 2003, p. 61-72.



256

Þórsnes et d’Hegranes avaient été fondées dès la fin du ixe siècle, ce que semble 
confirmer l’archéologie 16. L’Islande sentit selon nous le besoin d’une organisation 
plus structurée et permanente avec la création de l’Assemblée générale, dont les 
institutions devaient fonctionner à l’échelle de l’île. 

Le témoignage d’Ari le Savant représente la source principale des événements 
qui vont suivre et relatent la fondation des institutions islandaises vers 930. 
L’historien explique dans son Livre des Islandais que ses compatriotes décident 
d’unifier le pays en lui attribuant une Assemblée générale et plusieurs assemblées 
régionales : « L’alþingi fut établi à l’endroit où il se trouve actuellement, 
suivant la décision d’Ulfljótur et de tous les habitants du pays. Auparavant, 
il y avait une assemblée [þing] à Kjalarnes qui appartenait à Þorsteinn, fils du 
colonisateur Ingólfur et père du diseur de la loi [lögsögumaður] Þorkell Máni, 
ainsi qu’aux chefs qui habitaient les environs 17. » L’alþingi, situé aux Þingvellir, 

16	 Les sources narratives mentionnent l’ancienneté des assemblées de Kjallarnes (Íslendingabók, 
éd. cit., chap. 3, p. 8), de Þórsnes (voir Eyrbyggja saga, éd. Einar Ól. Sveinsson, Reykjavik, Hið 
íslenzka fornritafélag, Íslenzk fornrit, 4, 1935, chap. 10, p. 17-18 ; Landnámabók, éd. cit., S 79, 
p. 114, S 86, p. 129 et S 89, p. 131) et d’Hegranes (voir Grettis saga Ásmundarsonar, éd. Guðni 
Jónsson, Reykjavik, Hið íslenzka fornritafélag, Íslenzk fornrit, 7, 1936, chap. 72, p. 229 et ibid., 
chap. 51, p. 232 ; Laxdœla saga, éd. Einar Ól. Sveinsson, Reykjavik, Hið íslenzka fornritafélag, 
Íslenzk fornrit, 5, 1934, chap. 81, p. 234-235). La localisation de l’assemblée de Kjallarnes, 
vraisemblablement au lieu-dit « Péninsule de l’assemblée » (« Þingnes »), en bordure du 
lac Elliðar, a donné du grain à moudre aux archéologues, de la fin du xixe siècle jusqu’à ces 
dernières années, en raison de l’existence du toponyme « Plaine de l’assemblée d’automne » 
(« Leiðvöllur ») dans le même voisinage (Sigurður Vigfússon, « Rannsókn í Kjalarnesþingi 
1889 », Árbók hins íslenzka fornleifafélags 1893, Reykjavik, 1894, p. 24-27) ; Sverrir Scheving 
Thorsteinsson, Þingnes við Elliðavatn. Ljósrit heimilda, Reykjavik, Rannsóknastofnun 
byggingariðnaðarins, 1979 ; Guðrún Sveinbjarnardóttir, Rannsókn á Kópavogsþingstað, með 
viðaukum eftir Guðrúnu Larsen, Elisabeth Crowfoot og Adrian Oswald, Kópavogskaupstaður, 
[Kópavogur], 1986 ; Bjarni F. Einarsson, Þingnes: greinargerð varðandi ástand fornleifa á 
Þingnesi við Elliðavatn og fyrirhugaðar stígaframkvæmdir þar, Reykjavik, Árbæjarsafn, 1993 ; 
Guðmundur Ólafsson, Þingnes við Elliðavatn og Kjalarnesþing: rannsóknasaga 1841-2003, 
Reykjavik, Þjóðminjasafn Íslands, 2004. L’assemblée de Þórsnes se situait originellement à 
proximité de la propriété d’Hofsstaðir, puis fut déplacée aux Þingvellir, à ne pas confondre avec 
le lieu de l’alþingi (Sigurður Vigfússon, « Rannsókn í Breiðafjarðardölum og í Þórsnesþingi og 
um hina nyrðri strönd 1881 », Árbók Hins íslenska fornleifafélags, 1882, en particulier p. 104-
105 ; Brynjúlfur Jónsson, « Rannsóknir í Mýra- Hnappadals- og Snæfellsnessyslum sumarið 
1896. Þórsness þingstaður », Árbók Hins íslenzka fornleifafélags, 1897, p. 13 ; id., « Rannsóknir í 
Snæfellsnessýslu sumarið 1899. Þórsness-dómhringurinn », Árbók Hins íslenska fornleifafélags, 
1900, p. 11 ; Ólafur Lárusson, Byggð og saga, Reykjavik, Ísafoldarprentsmiðja, 1944, p. 199-229). 
Enfin le site de l’assemblée d’Hegranes a fait l’objet de fouilles archéologiques récentes par 
l’Institut archéologique d’Islande (Fornleifastofnun Íslands) qui a déterminé sa localisation de 
manière précise (Adolf Friðriksson [dir.], Þinghald að fornu-Fornleifarannsóknir 2003, Reykjavik, 
FS233-02142, 2004 et notamment l’article d’Adolf Friðriksson et Garðar Guðmundsson, 
« Hegranesþing », art. cit., p. 39-44). Pour une présentation générale des questions concernant 
l’étude des assemblées en Islande soulevées par l’archéologie, voir l’article d’Adólf Friðriksson, 
« Þingstaðir », dans Birna Lárusdóttir (dir.), Mannvist. Sýnisbók Íslenskra Fornleifa, Reykjavik, 
Bókaútgáfan Opna, 2011, p. 344-357.

17	 Íslendingabók, éd. cit., chap. 3, p. 8 : « Alþingi var sett at ráði Úlfljóts ok allra landsmanna, 
þar er nú er, en áðr var þing á Kjalarnesi, þat er Þorsteinn Ingólfssonr landnámamanns, faðir 
Þorkels mána lögsögumanns, hafði þar ok höfðingjar þeir, er at því hurfu. ».



257

grégory cattaneo   La com
m

unauté sans royaum
e dans l’Islande m

édiévale

dans le Sud‑Ouest de l’Islande, fut ainsi fondé en 930 pour accueillir tous 
les représentants des assemblées locales et servir d’Assemblée générale ou de 
Parlement pour l’île, répondant ainsi au besoin d’un corps central de prise de 
décisions 18. Composée en Norvège entre 925 et probablement 929 par Ulfljótur 
et le conseil de son oncle Þorleifur le sage, la Loi d’Ulfljótur est modelée sur la 
Loi de l’assemblée de Gula (région d’origine de beaucoup de colons islandais) et 
des réalités islandaises. Si elle s’inspire en grande partie de la loi de ce district 
(« fylki ») de Norvège, plusieurs éléments sont proprement islandais, comme 
l’alþingi et ses institutions, les structures locales que sont les « þinglag » et les 
« goðorð », la séparation de l’autorité législative et du pouvoir.

Selon le témoignage du Livre des procédures d’assemblée, le rythme annuel des 
« assemblées régulières » (« skapþing ») est ternaire. Le « vorþing » (« assemblée 
de printemps », qui dure une semaine entre le 7/13 mai et le 21/27 mai) est 
suivi de l’« alþingi » (« Assemblée générale », qui se tient un jeudi entre le 18 
et le 24 juin et s’achève un mercredi entre le 2 et le 8 juillet) et du « leið » 
(« assemblée d’automne », un jour et deux nuits entre le 16/22 juillet et le 
17/23 août). Les lois indiquent donc que le moment de l’année consacré aux 
assemblées commence au plus tôt le 7 mai et s’achève au plus tard le 23 août 19. 
Si l’alþingi est l’Assemblée de tous les Islandais (il s’agit en fait de l’abréviation 
d’« almannaþingi », « assemblée de tous les hommes »), chaque région possède 
un vorþing et un leið, situés au même endroit, toujours selon l’enseignement 
de la Grágás. Au  sujet  de  l’assemblée d’Hegranes, et du déroulement 
d’une assemblée de printemps, la Grettis saga a conservé un témoignage 
assez complet : 

Le temps passa jusqu’à ce que vienne pour les hommes le moment de se rendre 
à l’assemblée d’Hegranes au printemps. Il y vint beaucoup de gens de toutes 
les régions que l’assemblée rassemblait [de ceux à qui il revenait d’y aller]. Les 
hommes y passèrent une grande partie du printemps, engagés à la fois dans les 

18	 La première session de l’Assemblée générale semble avoir eu lieu en l’an 930. Sur la date 
de fondation de l’alþingi, on se reportera à Einar Arnórsson, « Árið 930 », Skírnir, 1930, 104, 
p. 6-48. Ari le Savant laisse entendre que les Islandais s’étaient déjà mis d’accord pour la 
création d’une Assemblée générale avant le départ d’Ulfljótur pour la Norvège. En effet, il est 
dit que pendant qu’Ulfljótur était à l’étranger, son frère adoptif Grimur geitskór parcourait 
l’Islande pour trouver le lieu où se tiendrait l’alþingi (Íslendingabók, éd. cit., chap. 2, p. 7). 

19	 Les dates respectives de tenue des assemblées de l’alþingi, du vorþing et du leið apparaissent 
dans le Þingskapaþáttr, dans Grágás, Ia, éd. cit., § 23, p. 43-44 ; § 56, p. 98 ; § 61, p. 111. 
Voir au sujet du calendrier islandais, le Livre des lois chrétiennes (Kristinna laga þáttr) dans 
Grágás, Ia, éd. cit., § 19, p. 37. On consultera également la note de Sam Owen Jansson, 
« Tideräkning », dans Kulturhistorisk Leksikon för nordisk middelalder, op. cit., t. XVIII, 
col. 271-273 ainsi que la présentation très complète de Gunnar Karlsson, dans Ingangur 
að miðöldum. Handbók í íslenskri miðaldasögu, Reykjavik, Háskólaútgáfan, 2007, t. I, 
p. 298‑309. 



258

affaires juridiques et dans les festivités, car à cette époque, il y avait beaucoup 
d’hommes dans les régions qui aimaient les célébrations 20.

Les sources juridiques contiennent un document intéressant qui nous éclaire 
sur le lien existant entre l’Assemblée générale et les assemblées locales pour 
les affaires législatives. On y apprend le déroulement et le fonctionnement 
des assemblées de printemps d’Árnes et des gens de la Rangá, situées dans le 
« Quartier des terres des gens du sud » et des motions concernant la création 
d’un acte sur les unités de valeur en usage dans les deux territoires soumis à 
l’influence de ces assemblées de printemps. Cette coutume locale concerne 
les zones dépendentes des assemblées d’Árnes et des gens de la Rangá et le 
texte qui nous est parvenu daterait des environs de 1200, selon l’expertise de 
Jón Sigurðsson qui en a reproduit une partie dans le premier volume de son 
édition des sources diplomatiques islandaises 21. Cet article de loi décrit dans 
le détail les unités de valeur en usage sur le territoire dépendant de l’assemblée 
d’Árnes : « Il est l’unité de valeur dans la zone d’assemblée d’Árnes que trois 
cent soixante aunes de laine de bure équivaut à une centaine [=120] d’onces 
réglementées par l’assemblée 22… » La législation de cette assemblée locale fait 
ainsi écho à un second texte, concernant cette fois-ci la réglementation des 
unités de valeur de tout le pays, lors d’un décret voté à l’Assemblée générale 
vers 1150 23. Le deuxième article de loi concerne de manière générale les unités 
de valeurs imposées lors des échanges entre les hommes. Seulement, au sein 
de ce texte, une clause met en avant une coutume locale, inhérente aux zones 

20	 Grettis saga, dans Íslenzk fornrit, VII, éd. cit., p. 229 : « Líðr nú þar til, er menn fara til 
Hegranessþings um várit. Kom fjölmenni mikit ór öllum heruðum, þeim sem menn áttu þangat 
at sœkja. Sátu menn þar lengi á várit bæði yfir málum ok gleði, því at þá var mart gleðimanna 
í heruðum. »

21	 On consultera la présentation du document AM 347 fol. établie par Jón Sigurðsson, 
Diplomatarium Islandicum, Kjøbenhavn, Möller, 1857-1876, t. I, n° 84, p. 315-316 et également 
les commentaires d’Helgi Þorláksson dans Vaðmál og verlag. Vaðmál í utanlansviðskiptum 
og búskap Íslendinga á 13. og 14. öld, Reykjavik, thèse de doctorat de l’université d’Islande, 
édité par l’auteur et la Sögufélag, 1991 [1992], p. 98-101.

22	 AM 347 fol., dans Grágás, Ib, éd. cit., § 62, p. 246 : « Þat er fearlag j arness þingsokn at 
þriu hundrat alna vaðmala. scolo ganga fyrir hundrat þinglags aura... ». Voir aussi le texte 
édité dans le Diplomatarium Islandicum, éd. cit., t. I, n° 84, p. 315-317. Voir AM 347 fol., dans 
Grágás, Ib, éd. cit., § 66, p. 251 : « vm tvær þingsóknir arness þing sokn ok rangæinga þing 
sokn skal eigi kaupa ok eigi selia dyrra hundrat skarpra fiska. at .v. aurum. »

23	 Ce décret a été préservé dans deux titres de la rédaction de la Konungsbók : le Décret de 
l’Assemblée générale sur les unités de valeur (Alþingis samþykkt um fjárlag, dans Grágás, 
Ib, éd. cit., p. 192-195 et Diplomatarium Islandicum, t. I, éd. cit., Kjøbenhavn, 1857-1876, 
n° 23, p. 162-167) et Des unités de valeur (Um fjárlag manna, dans Grágás, Ib, éd. cit, p. 251 
et Diplomatarium Islandicum, t. I, éd. cit., n° 81-82, p. 306-314). Pour une courte présentation 
de ce document et des différentes équivalences entres les unités de valeur en usage à 
l’assemblée d’Árnes, à l’alþingi, selon la Grágás, la Jónsbók ou la Búalög, on se reportera à 
Helgi Þorláksson, Vaðmál og verlag, op. cit., 1991, p. 117, 525.



259

grégory cattaneo   La com
m

unauté sans royaum
e dans l’Islande m

édiévale

d’assemblées voisines dépendantes d’Árnes et de la Rangá : « Dans deux zones 
d’assemblées, la zone d’assemblée d’Árnes et la zone d’assemblée des gens de la 
Rangá, on ne pourra acheter ni vendre du poisson séché à moins de cinq onces 
la centaine [=120 24.] » Cette coutume locale est présentée devant l’Assemblée 
générale et ne s’applique qu’aux territoires de l’Árnesþing et de la Rangárþing. 
Nous pouvons avancer, sans trop de risque, l’hypothèse que cette régulation a 
été formulée et établie lors de la tenue d’une assemblée de printemps de ces deux 
assemblées, puisque le reste du pays ne semble pas soumis à cette régulation. 

Comme institution publique, l’Assemblée générale permettait d’unifier l’Islande 
en une seule et même communauté. Au cours de cette réunion annuelle, tous les 
chefs (« goðar », « goðorðsmenn ») accompagnés de leurs suivants nommés « hommes 
d’assemblée » (« þingmenn ») se réunissaient pour débattre des affaires du pays. 
Quand les goðar se rencontraient au comité législatif, ils siégeaient chacun avec 
deux conseillers qui n’avaient pas de droit de vote. Ils étaient sélectionnés parmi les 
hommes d’assemblées accompagnant le goði en raison de leurs connaissances des 
lois et étaient sollicités par ce dernier pour donner leur avis. Au-delà de ces aspects 
législatifs et juridiques et à l’instar des assemblées régionales, toute la vie islandaise 
était représentée à l’Assemblée générale puisque de nombreux gens originaires de 
toute l’île, colporteurs, brasseurs de bières, commerçants, jeunes adultes en quête 
d’épouses voyageaient souvent avec les chefs. La tenue de l’Assemblée générale 
était l’occasion d’une foire. On transmettait les nouvelles des fjords les plus reculés 
du pays, on s’adonnait à divers sports (comme les combats de chevaux), on 
renforçait, renouait ou brisait ses alliances, qu’elles soient politiques ou amicales. 
Et, enfin, on racontait des sagas.

Mais l’élément essentiel de l’Assemblée générale consistait en une réunion du 
comité législatif (« lögrétta »). Là, les chefs amendaient les anciennes lois et en 
créaient des nouvelles. Ils avaient droit de vote au sein du comité législatif et chacun 
d’entre eux avait avec lui deux conseillers, choisis parmi ses hommes d’assemblée. 
Quand il se trouvait que deux hommes partageaient la même chefferie (« goðorð »), 
alors seulement un des deux occupait la chaire. Ce comité législatif pouvait agir 
au nom de l’Islande pour les affaires étrangères en établissant des traités, comme 
par exemple celui signé avec le roi de Norvège Ólafur Haraldsson (1015-1030) 
définissant les droits légaux des Islandais en Norvège 25.

24	 AM 347 fol., dans Grágás, éd. cit, Ib, § 66, p. 251 : « vm tvær þingsóknir arness þing sokn ok 
rangæinga þing sokn skal eigi kaupa ok eigi selia dyrra hundrat skarpra fiska. at .v. aurum. » 
Le poisson séché est une denrée hautement prisée lors des échanges commerciaux en 
raison de sa durée de conservation et de sa consommation annuelle, même les jours de fêtes 
religieuses. Il n’est donc pas surprenant de constater qu’il fasse l’objet de réglementations 
spéciales dans le pays.

25	 Ce traité, qui est édité sous le titre Du droit des Islandais en Norvège (Um rétt Íslendinga í 
Noregi), a été conservé dans deux rédactions manuscrites de la Grágás (Konungsbók, dans 



260

Pendant toute la période, le magistrat principal du pays était le diseur de la 
loi (« lögsögumaðr ») qui était élu comme président du comité législatif pour 
un mandat de trois ans 26. Chaque année, au « rocher de la loi » (« lögberg »), 
il devait réciter un tiers des lois de mémoire. Assister à cette cérémonie était 
obligatoire pour chaque chef. Le diseur de la loi devait également annoncer 
publiquement les émendations et les nouvelles lois votées par le comité 
législatif. Face à un problème légal difficile à résoudre, le diseur de la loi pouvait 
consulter cinq juristes (« lögmenn »), bien souvent d’anciens magistrats, ou plus 
si nécessaire. Bien que la position de diseur de la loi fût prestigieuse, elle ne 
rapportait que peu de pouvoir officiel à son possesseur. S’il prenait par exemple 
position dans le cadre d’une faide, il n’avait pas plus de pouvoir que n’importe 
quel autre individu/participant. Nous sommes peu informés sur les sélections 
de lois que le diseur de la loi récitait. Les noms des diseurs de la loi et les 
événements marquant des divers mandats ont été préservés par Ari le Savant 
jusqu’au début du xiie siècle, puis dans les sources narratives ou documentaires 
pour le reste de la période.

Fondé en 930, l’alþingi n’était pas une institution figée. Il s’agissait d’un 
centre gouvernemental dont l’évolution au cours du xe siècle servit à canaliser 
la politique et le gouvernement dans un système stable et viable. Au milieu 
des années 960, d’importantes réformes constitutionnelles furent adoptées 
et changèrent la structure de la communauté islandaise. Les réformes de la 
législation d’Úlfljótur, en usage depuis une trentaine d’années, furent misent 
à mal par une faide opposant deux puissants chefs de l’ouest de l’île : Þórður 

Grágás, Ib, éd. cit, p. 195-197 et Skinnastaðabók, dans Grágás, III, éd. cit, p. 463-466), qui 
sont également éditées par Jón Sigurðsson dans son Diplomatarium Islandicum (éd. cit., t. I, 
p. 54, 65-67), de même que dans le recueil des anciennes lois de norvège (Norges gamle 
Love indtil 1387, éd. Rudolf Keyser et P.A. Munch, Christiana, Gröndahl, 1846-1849, 3 vol., t. I, 
Norges Love ældre end Kong Magnus Haakonssöns Regjeringstiltdrædelse i 1263, p. 437-
438). Plus récemment, l’historienne et juriste Patricia Pires Boulhosa a également proposé 
une édition diplomatique de ce traité dans son ouvrage Icelanders and the Kings of Norway: 
Medieval Sagas and Legal Texts, Leiden/Boston, Brill, 2005, p. 214-215, tandis que divers 
philologues islandais, sous la conduite d’Örnolfur Thorsson, ont réédité ce traité sous une 
forme normalisée et moderne, en appendice à leur réédition de la Sturlunga saga (Sturlunga 
saga, Skýringar og fræði, éd. Örnolfur Thorsson et al., Reykjavik, Mál og menning, 2010, 
3 vol., t. III, p. 66-67).

26	 Ses prérogatives sont décrites dans le détail dans le Livre du diseur de la loi (Lögsögumannþáttr, 
dans Grágás, Ia, éd. cit, p. 208-210). Nous devons au savant Jón Sigurðsson une étude très 
complète sur les diseurs de la loi et les juristes d’Islande : « Lögsögumannatal og lögmanna 
á Íslandi [með skýringargreinum og fylgiskjölum] », dans Safn til sögu Íslands og íslenzkra 
bókmenta að fornu og nýju, Kjøbenhavn, Hið íslenzka bókmenntafjelag, 1856-1939, 6 vol., 
t. II/1, p. 1-250. Plus récemment, sur le rapport entre la tradition orale et la récitation de la 
loi, on consultera l’article innovant d’Helgi Skúli Kjartansson, « Law recital according to Old 
Icelandic law: written evidence of oral transmission? », dans Agneta Ney, Henrik Williams et 
Fredrik Charpentier Ljungqvist (dir.), Á austrvega: Saga and East Scandinavia, Gävle, Gävle 
University Press, coll. « Gävle University. Papers from the Department of Humanities and 
Social Sciences », 2009, p. 373-378. 



261

grégory cattaneo   La com
m

unauté sans royaum
e dans l’Islande m

édiévale

gellir Ólafsson, détenteur du Hvammverjagoðorð de 938 à 965, et Tungu-Oddur 
Önundarson, détenteur du Reykhyltingagoðorð de 930 à 972. Selon Ari, le 
conflit entre les chefs du Breiðafjörður et du Borgarfjörður trouve son origine 
dans un incendie qui coûta la vie à un certain Þorkell, fils de Blund-Ketill. La 
victime est parent par alliance de Þórður Gellir tandis que l’un des incendiaires 
n’est autre que le fils de Tungu-Oddur 27. Le mécanisme du conflit décrit par 
Ari le Savant fait écho aux nombreuses faides qui illustreront par la suite les 
sagas des Islandais :

Une grave contestation s’éleva à l’assemblée entre Þórður gellir, fils d’Óláfur 
feilan du Breiðafjörður et Oddur, appelé aussi Tungu-Oddur, qui était du 
Borgarfjörður […]. Les incendiaires furent d’abord traduits devant l’assemblée 
qui se tenait dans le Borgarfjörður, à l’endroit qui reçut ensuite le nom de 
Þingnes. Il était alors de coutume que les affaires de meurtre fussent jugées 
par l’assemblée la plus proche du lieu du crime. Mais là, ils s’affrontèrent et 
la séance ne put être tenue en accord avec les lois. Dans le camp de Þórður 
gellir, Þórólfur refur, frère d’Álfur des Dalir succomba. Alors l’affaire fut portée 
devant l’Assemblée générale et là, ils s’affrontèrent de nouveau jusqu’à ce que des 
hommes d’Oddur périssent. Hœnsa-Þórir, avec plusieurs de ceux qui avaient 
participé à l’incendie, furent mis hors-la-loi et tués plus tard. Ensuite, Þórður 
gellir prononça un discours au rocher de la loi [lögberg], afin de faire ressortir les 
inconvénients qu’il y avait à recourir à une assemblée étrangère pour les crimes et 
les injustices subies. Il exposa les difficultés qu’il avait rencontrées avant d’avoir 

27	 Si l’événement de l’incendie est corroboré par d’autres sources, quelques-unes divergent 
sur l’identité de la victime. En effet, en accord avec l’Íslendingabók, une version moderne de 
la Landnámabók, la Þórðarbók, mentionne que Þorkell fils de Blund-Ketill aurait été brûlé 
(Skarðsárbók. Landnámabók Björns Jónssonar á Skarðsá, éd. Jakob Benediktsson, Reykjavik, 
coll. « Rit Handritastofnunar Íslands », 1958, p. 28). Une seconde tradition identifie la victime 
comme étant Blund-Ketill lui-même. Voir par exemple la Hænsa-Þóris saga (Borgfirðinga 
sögur. Hænsa-Þóris saga […], éd. Sigurður Nordal et Guðni Jónsson, Reykjavik, Hið íslenzka 
fornritafélag, Íslenzk fornrit, 3, 1938, chap. 9-15, p. 24-42) mais également deux rédactions 
médiévales de la Landnámabók, comme données dans les leçons de la Sturlubók et de la 
Hauksbók (Landnámabók, éd. cit, S 37, p. 75, S 46/H 34, p. 85). Les spécialistes tendent à 
interpréter les divers témoignages corroborés par les sources narratives et annalistiques, 
comme une illustration de traditions divergentes de ce même événement, qui auraient 
été préservées au cours des siècles indépendamment les unes des autres. Voir, à ce sujet, 
l’introduction de la Hænsa-Þóris saga, rédigée par les soins de Sigurður Nordal et Guðni 
Jónsson (éd. cit., p. XVI-XVIII) et l’étude de Jónas Kristjánsson, « Annálar og Íslendingasögur », 
Gripla, 4, 1980, p. 299-300). À l’exception des Oddverjaannáll, toutes les annales islandaises 
traitant de la période mentionnent l’événement qu’elles nomment, en accord avec la seconde 
tradition, « incendie de Blund-Ketill » et datent de 962 (Islandske Annaler indtil 1578, 
éd. Gustav Storm, Christiana, Kjeldeskriftfondet, 1888, Annales Reseniani, p. 15 : « Brenna 
Blund keitils » ; Annales vetustissimi, p. 47 : « Brenna BIvnd ketils » ; Annales regii, p. 104 : 
« Blvnndketils brenna » ; Skálholts annáll, p. 177 : « Brenna Blvndketils » ; Lögmans annáll, 
p. 248 : « Blunkels brenna » ; Gottskálks annáll, p. 315 : « Blund ketils brenna aa Islandi ».) 



262

pu obtenir justice et déclara que, si l’on ne remédiait point à la situation, il en 
résulterait pour les uns comme pour les autres les plus graves conséquences 28.

L’affaire laisse supposer que l’alþingi ancien ne possédait pas de tribunaux de 
justice. Ces derniers étaient établis de manière locale et tenus par les premiers 
colons et leurs descendants qui les ont à partir de 930 incorporés au sein des 
assemblées locales, qui continuaient pour la plupart les anciennes assemblées. Il 
est admis par les historiens que douze assemblées régionales existaient au milieu du 
xe siècle, même si l’archéologie laisse entendre que d’autres pouvaient se tenir, mais 
de manière temporaire 29. Toutefois, les tribunaux locaux se montraient parfois 
incapables de contenir la violence entre les membres d’une même assemblée de 
printemps ou d’une assemblée voisine. En réponse à la contestation qui opposa les 
deux chefs de l’ouest, l’alþingi décida de réorganiser le système juridique islandais 
en établissant un système de tribunaux à l’Assemblée générale qui permettrait 
de réguler les faides. Cette réforme témoigne d’une réelle cohésion à l’échelle 
du pays. L’ancienne loi voulait en effet qu’un cas de meurtre soit traduit devant 
l’assemblée la plus proche du lieu du crime. Si cette situation pouvait fonctionner 

28	 Íslendingabók, éd. cit, chap. 5, p. 12. Sur les tribunaux de quartiers, qui reprendraient la 
fonction juridique des assemblées de quartier, on consultera l’étude, quelque peu oubliée 
aujourd’hui, d’Ólafur Lárusson, « Nokkrar athugasemdir um fjórðungaþingin », Árbók Hins 
íslenzka fornleifafélags 1925-1926, 1926, p. 4-17 ainsi que celle de Guðmundur Ólafsson, 
« Rannsóknir á hinum fornu héraðsþingum », dans Erindi og greinar VI, Reykjavik, Félag 
áhugamanna um réttarsögu, 1984, p. 1-48. Le fonctionnement de ces tribunaux de quartiers 
est développé à quatre reprises dans la rédaction de la Kónungsbók, essentiellement dans le 
Þingskapaþáttr (cf. Grágás, Ia, éd. cit, § 20-22, p. 38-42 ; § 41, p. 72-73 ; § 58, p. 101) et dans 
Du traitement du crime (Vigslóði), troisième livre de cette rédaction de la Grágás (voir éd. cit, 
§ 99, p. 175). 

29	 En combinant les informations disponibles, à la fois dans les sources écrites, les rapports 
d’antiquaires et les récentes recherches archéologiques, nous aboutissons à cette 
liste (qui se veut exhaustive) des assemblées locales, avec dans l’Est : Sunnudalsþing, 
Krakalækjarþing, Þingmúli, Hrjótavatn, Lambanesþing, Freysnes, Skaftafell, Skaftafellsþing, 
Flaga, Leiðvöllur ; au Sud : Þingholt, Þingskálaþing, Árnesþing, Hvítanes, Laugatorfa, 
Þingvöllur, Þingnes, Kjalarnesþing ; dans l’Ouest : Þverárþing, Þingnes, Þinghóll, Búðahamar, 
Þórsnesþing, Þorskafjarðarþing, Valseyri, Þingeyri ; au Nord : Húnavatnsþing, Hegranesþing, 
Vaðlaþing, Leiðarnes, Fjósatunguþing, Þingeyjarþing, Leiðarhóll et enfin Skuldaþingsey. 
Voir pour les travaux des antiquaires les études de Sveinbjörn Rafnsson, Frásögur um 
Fornaldarleifar 1817-1823, Reykjavik, Stofnun Árna Magnússonar, 1983 t. I-II et d’Adolf 
Friðriksson, Sagas and Popular Antiquarianism in Icelandic Archaeology, Avebury, Aldershot, 
1994. Au sujet des avancées de l’archéologie islandaise et des dernières découvertes, on 
consultera l’imposante stand der Forschung à usage des historiens d’Adolf Friðriksson 
et Orri Vésteinsson, « Dómhringa saga. Grein um fornleifaskýringar », Saga, 30, 1992, 
p. 7-79 ; mais aussi le rapport de fouilles dirigé par Adolf Friðriksson (dir.), Þinghald til forna. 
Framvinduskýrsla 2002, Reykjavik, Fornleifastofnun Íslands, FS183-02142, 2002 et enfin 
l’article portant sur une découverte relativement récente d’Orri Vésteinn, Árni Einarsson 
et Magnús Á. Sigurgeirsson, « A new assembly site in Skuldaþingsey, NE-Iceland », dans 
Garðar Guðmundsson (dir.), Current Issues in Nordic Archaeology. Proceedings of the 
21st Conference of Nordic Archaeologists, September 6th-9th 2001, Akureyri, Society of 
Icelandic Archaeologists, 2004, p. 171-179. 



263

grégory cattaneo   La com
m

unauté sans royaum
e dans l’Islande m

édiévale

avec des individus résidant dans une même zone d’assemblée, elle s’avérait partiale 
lorsqu’un prévenu étranger à la région voulait faire valoir ses droits à l’assemblée 
de sa victime. Ainsi, l’alþingi reprend dans le cadre de son propre tribunal la 
fonction judiciaire et fait voter aux membres du comité législatif la création de 
quatre tribunaux de quartier (sing. fjórðungsdómr ; pl. fjórðungsdómar, substantif 
construit à partir de dómr : le tribunal) distincts et indépendants les uns des 
autres 30. Chacun de ces tribunaux avait pour tâche de traiter des affaires relevant 
de chaque quartier. Le tribunal se composait de trente-six membres élus par les 
goðar lors des diverses assemblées de printemps du pays. Ils étaient répartis en 
groupes de neuf dans les quatre nouvelles cours de justice. Il est même précisé 
que six juges devaient être présents lors des procès pour qu’un verdict puisse 
être rendu. Ces tribunaux se composaient chaque année et correspondaient à 
des tribunaux de première instance. Cela signifie que des individus de chaque 
quartier pouvaient intenter des actions légales à l’Assemblée générale au lieu de 
se limiter aux assemblées de printemps, sous la condition que cette affaire ait un 
enjeu important, dépassant les querelles de voisinage. Les tribunaux de quartier 
servaient également de cours d’appel : une affaire qui avait abouti à une impasse à 
l’issue de l’assemblée de printemps pouvait être déférée au tribunal de ce quartier 
qui se tenait à l’Assemblée générale. Si le pouvoir législatif était ainsi aux mains 
des goðorðsmenn siégeant au comité législatif, le pouvoir judiciaire était aux mains 
des juges siégeant aux tribunaux de l’Assemblée générale. L’alþingi diffère ainsi 
de l’assemblée de Gula qui ne possède qu’une seule institution aux pouvoirs 
judiciaires et législatifs où siègent trente-six membres 31. 

La division de l’Islande en quartiers entraîna la création de trois goðorð 
supplémentaires, montant leur chiffre à trente-neuf. Les quartiers de l’Ouest, du 
Sud et de l’Est tenaient trois assemblées de printemps, chacune sous le contrôle de 
trois chefs, pour un total de neuf chefferies représentées aux assemblées de chaque 
quartier. Dans le quartier nord, une quatrième assemblée de printemps fut créée 
afin de satisfaire aux conditions géographiques aux besoins des habitants de cette 
région, la plus peuplée de l’île. Ari nous apprend au sujet de ce développement :

30	 Soulignons que le Livre des procédures d’assemblée commence ainsi : « Il est prescrit dans nos 
lois que nous devons avoir quatre tribunaux de quartiers » (Þingskapaþáttr dans Grágás, Ia, éd. 
cit, § 20, p. 38 et suiv. : « Þat er mællt i logvm vorvm. at ver scolom .iiij. eiga fiorþvngs doma. »)

31	 Pour Konrad Maurer, l’absence de d’informations sur le tribunal de l’Assemblée générale 
avant 965, date à laquelle il fut remplacé par des tribunaux de quartiers suggérerait l’absence 
d’une telle institution dans la Loi d’Ulfljótur (Die Entstehung des isländischen Staats und 
seiner Verfassung, München, Christian Kaiser, 1852, p. 150). Ainsi, pour lui, l’Islande de la 
Loi d’Ulfljótur serait plus proche de l’organisation proposée par la Loi de l’assemblé de Gula, 
où le comité législatif possédait également un pouvoir judiciaire. Cette théorie a été mise à 
mal par Vilhjálmur Finsen qui, s’appuyant sur le texte juridique, a démontré que l’existence 
du tribunal de l’Assemblée générale existait dès sa fondation en 930 (Om den oprindelige 
Ordning af nogle af den islandske Fristats Institutioner, op. cit., p. 92-96). 



264

Alors le pays fut divisé en quartiers, afin que dans chaque quartier il y eut trois 
assemblées devant lesquels les participants à l’assemblée devaient traiter leurs 
affaires judiciaires, à l’exception du Quartier du nord où il y en eut quatre car 
les gens du nord ne parvenaient pas à se mettre d’accord. Ceux qui vivaient dans 
le nord de l’Eyjafjörður ne désiraient pas assister à l’assemblée là-bas et ceux 
qui vivaient dans l’ouest du Skagafjörður ne voulaient pas se déplacer là-bas 32.

Le quartier du Nord comportait ainsi douze goðar, qui toutefois n’étaient 
pas en mesure de nommer des juges dans les tribunaux de quartier. Afin de 
maintenir l’équilibre du pouvoir entre les quartiers à l’Assemblée générale, 
le titre de goði fut conféré à trois nouveaux chefs de chacun des trois autres 
quartiers, amenant le nombre total de goðar à quarante-huit. Ces neuf nouveaux 
goðar siégeaient à l’assemblée législative, mais ne pouvaient pas nommer des 
juges aux tribunaux de quartier ou encore prendre part aux assemblées locales 
en tant que chefs. Par ces mesures, les Islandais, après une période d’essai de 
trois décennies, remédièrent aux insuffisances les plus sérieuses de ce système 
de gouvernement original. La présence d’un système législatif si extensif ne 
signifiait pas que toutes les disputes étaient résolues au tribunal. La plupart, 
voire la majorité, échappaient au système des tribunaux et passaient dans la 
sphère privée où les chefs occupaient la place principale. Dans une dispute, si 
une solution privée et négociée ne pouvait être atteinte entre deux parties, alors 
une des parties pouvait se tourner vers les tribunaux de justice. Dans ce cas-là, 
une troisième partie se mêlait de l’affaire afin de trouver des conciliations. Les 
sagas nous offrent souvent des cas issus de disputes difficiles à résoudre ou de 
faides escaladant, mais la plupart des réconciliations étaient d’ordre routinier 
et d’intérêt moindre pour la narration d’une saga.

GOÐAR, ÞINGMENN ET GOÐORÐ : UNE COMMUNAUTÉ DES ÉLITES

Le système de l’Assemblée générale qui émergea au xe siècle transforma 
l’Islande en une communauté légale. Un groupe représentatif avait pour 
obligation de mettre fin aux faides et autres conflits de société de manière 
pacifique et selon des solutions en accord avec les codes juridiques. Les goðar 
et leur noyaux de partisans formait le groupe principal au sein de ce monde 
définit politiquement et légalement. Du xe au milieu du xiie siècle, les goðar 
n’étaient pas des seigneurs territoriaux, mais plus des chefs à la tête de groupes 

32	 Íslendingabók, éd. cit, chap. 5, p. 12. La fin du passage omet de nommer les assemblées 
du Nord présentes avant la loi de Gellir. Nous savons qu’après 962 et l’établissement des 
quartiers, le Nord comptera comme assemblées locales l’Húnavatnsþing, l’Hegranesþing, le 
Vaðlaþing et le [Þing-] Eyjarþing. 



265

grégory cattaneo   La com
m

unauté sans royaum
e dans l’Islande m

édiévale

de paysans propriétaires libres (« bændur »). Une clause de la Grágás stipule 
même que ces derniers avaient le droit de choisir le chef et le groupe d’assemblée 
à qui faire allégeance. En illustration de ce concept d’autorité non-territoriale, le 
Livre des procédures d’assemblée écrit : « Un homme doit se déclarer en assemblée 
avec le goði qu’il souhaite. Le goði et lui doivent alors nommer des témoins 
pour confirmer qu’il dit bien qu’il rejoint son groupe d’assemblée, avec sa 
famille, sa maisonnée et son bien, et que les autres l’acceptent 33. » La demande 
d’alliance doit être présentée devant une assemblée, laissée au choix du futur 
homme d’assemblée : « Un homme doit se déclarer en assemblée avec le goði 
qu’il souhaite soit à l’Assemblée générale, soit à l’assemblée de printemps 34. » 
Ainsi, les paysans propriétaires choisissaient leurs chefs parmi les divers goðar 
qui étaient en compétition dans un même quartier. La frontière existante 
entre les goðar et les gros propriétaires fonciers n’était pas, jusqu’au tournant 
du xiie siècle, si grande. En utilisant la terminologie de l’anthropologie, on 
pourrait parler pour cette élite rurale de « grands hommes » ou big men. Les 
goðar entretenait leur clientèle par le biais de cadeaux et autres marques de 
munificence comme les banquets. Ces échanges témoignent du second aspect 
de cette relation : le paysan-propriétaire n’était pas lié ad vitam æternam à son 
goði et pouvait, en théorie, changer d’allégeance s’il le souhaitait :

Si un homme souhaite se déclarer hors de son groupe d’assemblée, alors il 
est prescrit par la loi qu’il le déclare lui-même à l’assemblée de printemps, s’il 
décide d’entrer en assemblée avec un autre goði, qui est un goði de cette même 
assemblée, de même s’il décide d’entrer en assemblée avec un autre goði qui 
possède un groupe d’assemblée au sein de la même zone d’assemblée. Il est 
prescrit par la loi qu’il déclare du haut tribunal du rocher de la loi de l’Assemblée 
générale, après les sessions des tribunaux, qu’il quitte le tiers de l’assemblée d’un 
chef, si le goði l’entend. Si le goði ne l’entend pas, alors il doit lui dire en personne 
et il est obligé par la loi de se déclarer hors de son groupe d’assemblée en présence 
de témoins qui agissent pour lui. Et le même jour, il doit déclarer qu’il rejoint 
le groupe d’assemblée d’un autre goði 35.

33	 L’expression « iþing með goða », que nous traduisons ici « en assemblée avec [un] chef », 
signifie que l’individu fait partie du groupe d’assemblée du chef (Þingskapaþáttr, dans 
Grágás, Ia, éd. cit, § 81, p. 137 : « Maðr scal segiaz iþing með Goða þeim er hann vill. scolo 
þeir nefna ser vatta baþir hann oc Goðinn. At þvi vætte. at hann segz þar iþing oc hiu hans oc 
bu. oc fe. en hinn tecr við. »)

34	 Ibid., p. 136-137 : « Maðr scal segia sic iþing a alþingi eða a varþingi ef hann vill. við þaN Goða 
er hann vill. »

35	 Ibid., § 83, p. 140 : « Ef maðr vill segiaz or þíngi. oc er rétt at hann segiz or avarþingi ef hann 
feR til þess Goða þing er samþingis goðe er við hiN. sva oc ef hann feR við þaN Goða iþing 
er þing á ieno sama þingmarke. Rett er hann segizc or þriþiungi Goða a alþingi at háðom 
domum at lögbergi ef Goði heyrir. Ef Goði heyrir eigi oc scal hann segia honom til enda er rétt 
at hann segizc brott með vatta fyrir honom siálfom. en iN sama dag scal hann segia sic iþing 



266

De manière réciproque, le chef pouvait mettre fin à la relation qu’il entretenait 
avec son homme d’assemblée : « Si un goði souhaite déclarer qu’un de ses 
hommes d’assemblée n’appartient plus à son groupe d’assemblée, alors il doit 
lui faire savoir durant la quinzaine précédant l’assemblée de printemps ou plus 
tôt. Et alors, il est prescrit par la loi qu’il répète cela durant l’assemblée de 
printemps 36. » Quand un chef souhaite exclure un homme d’assemblée, alors 
la session de printemps de son assemblée locale suffit. En revanche si l’homme 
d’assemblée souhaite changer de chef et rejoindre un autre groupe d’assemblée, 
alors il doit d’abord présenter son cas devant l’assemblée locale, puis l’été venu, 
annoncer cela à l’Assemblée générale, mettant un point d’honneur à ce que le 
chef l’entende devant témoins. Les clauses du Livre des procédures d’assemblée 
font en sorte que ces changements d’associations entre goði et þingmenn se 
réalisent dans la sphère légale et publique. 

L’étude minutieuse des codes juridiques islandais et des sagas nous laisse 
encore aujourd’hui dans l’incertitude quant à la nature du goðorð 37. Il s’agissait 
de quelque chose qui pouvait être possédé, vendu, offert ou hérité. Allons 

við aNan Goða. » Le tiers d’une assemblée, ou « þriðjungur », rend compte de la complexité 
des assemblées de printemps qui se déroulaient sous le contrôle de trois « goðorðsmenn ». 
Avant la réforme de 962 et la création des quartiers, trois goðorð étaient représentés dans 
chaque zone d’assemblée et dans chaque assemblée les partisans (sing. þriðjungsmaður ; 
pl. þriðjungsmenn) étaient attachés à un goðorðsmaður, formant ainsi trois groupes 
distincts. Dans cette phrase, il est donc question du « tiers d’assemblée d’un chef », c’est-à-
dire des partisans du goðorðsmaður lors d’une assemblée locale. Le tiers d’une assemblée 
(þriðjungur). Chaque assemblée de printemps se déroulait. Pour plus d’informations sur cette 
pratique, voir le Þingskapaþáttr, dans ibid., § 22, p. 40-41 ; § 23, p. 45 ; § 25, p. 50 ; § 81-84, 
p. 136-141. 

36	 Ibid., § 83, p. 141 : « Ef Goði vill segia þing maN siN abrott or þingi við sic. oc scal hann segia 
honom xiiii. nóttom fyri varþing eða meira meli. enda er rett at hann segi honom avarþingi. »

37	 Beaucoup d’études savantes ont été conduites sur le goðorð, tant par des historiens que des 
historiens du droit. Au sujet des développements institutionnels du goðorð, on consultera 
Guðmundur Hannesson, « Goðastjórn: nýtt stjórnskipulag », Eimreiðin, 35, 1929, p. 201-213 ; 
Barði Guðmundsson, « Goðorðaskipun og löggoðaættir », Skírnir, 110, 1936, p. 49-58 ; id., 
« Goðorð forn og ný », Skírnir, 111, 1937, p. 56-83 et enfin Björn Sigfússon, « Full goðorð og 
forn og heimildir frá 12. öld », Saga, 3, 1960, p. 48-75. Au sujet des goðorðsmenn, les études 
principales restent celles de Lúðvík Ingvarsson, Goðorð og goðorðsmenn, I-III, Egilsstöðum, 
[chez l’auteur], 1986-1987, de Jón Viðar Sigurðsson, Chieftains and Power in the Icelandic 
Commonwealth, trad. anglaise Jean Lundskær-Nielsen, Odense, Odense University Press, 
1999 et de Gunnar Karlsson, Goðamenning. Staða og árhif goðorðsmanna í þjóðveldi 
Íslendinga, Reykjavik, Heimskringla, Háskólaforlag Máls og menningar, 2004. En français, 
nous disposons de deux thèses en histoire du droit : celle d’Aage Gregersen, L’Islande, son 
statut à travers les âges, Paris, Librairie du Recueil Sirey, 1937 et celle de Jean-Régis Mirbeau-
Gauvin, Les Potentiores dans l’Islande médiévale, thèse de doctorat d’État en droit, présentée 
et soutenue publiquement le 6 février 1978 à l’Université de Dijon, version dactylographiée, 
publiée par le service de reproduction des thèses de l’Université des Sciences Sociales 
de Grenoble, 1978, dont une synthèse traitant du goðorð existe sous le titre « Le godord 
islandais », Revue historique du droit français et étranger, 60, 1982, p. 45-66. Ces études en 
français ne sont pas sans intérêt, mais doivent s’appréhender comme des travaux parallèles 
sur le goðorð qui ne recoupent que (trop) rarement la recherche islandaise, principalement 
à cause de la barrière linguistique. Pour une étude approfondie du goðorð et un bilan 



267

grégory cattaneo   La com
m

unauté sans royaum
e dans l’Islande m

édiévale

plus loin en affirmant que posséder un goðorð n’était pas lié à un territoire, un 
centre de pouvoir ou même une richesse. Dans une étude malheureusement 
peu reprise, l’historien Helgi Skúli Kjartansson propose une réinterprétation 
de la nature du goðorð qui ne serait pas à l’origine une unité de pouvoir, mais 
simplement le droit de siéger au comité législatif de l’Assemblée générale 38. 
Aux Þingvellir, lieu de l’alþingi, les séances des tribunaux et du comité législatif 
étaient tenus en plein air et le Livre du comité législatif explique que les membres 
de la lögrétta étaient assis sur trois bancs : « Il doit y avoir trois bancs autour du 
comité législatif, assez grands pour que quatre douzaines d’hommes s’y asseyent 
confortablement 39. » Ce passage, en apparence anodin, éclaire en réalité sur le 
fonctionnement des quarante-huit goðorð siégeant au comité législatif. Comme 
il a été vu plus haut, la réforme demandée par le chef Þórður gellir en 962 
entraîne la création de neuf nouveaux goðorð, en addition aux trente-neuf goðorð 
dits « anciens ». La suite du Livre du comité législatif explique la réalité de la 
charge de goðorðsmaður :

C’est-à-dire que les douze hommes, issus de chaque quartier, possèdent chacun 
un siège au comité législatif afin de décider des lois et des autorisations. […] Les 
douze hommes du Quartier des terres du nord, qui possèdent un siège au comité 
législatif, ont la charge des douze goðorð [de ce quartier], qui comportait quatre 
assemblées et trois goðar pour chaque assemblée. […] Mais dans tous les autres 
quartiers, les neuf hommes de chaque quartier qui possèdent un siège au comité 
législatif, ont la charge des goðorð pleiniers et anciens, qui étaient au nombre 
de trois pour chaque assemblée de printemps et qui étaient également trois 
dans chaque quartier. […] Et quoi qu’il en soit, ils doivent tous avoir avec eux 
un homme de chaque ancienne assemblée afin que douze hommes de chaque 
quartier aient un siège au comité législatif [...] Aux nominations à l’Assemblée 
générale, les pouvoirs des anciens goðorð du Quartier des terres du Nord se 
voient tous réduits d’un quart par rapport à tous les goðorð pléniers de ce pays 40.

historiographique de la question, nous renvoyons le lecteur à notre thèse : Des chefferies aux 
seigneuries : pouvoir et société dans l’Islande médiévale (930-1264).

38	 Helgi Skúli Kjartansson, Fjöldi goðorða samkvæmt Grágás: eirindi flutt á málstefnu Stofnunar 
Sigurðar Nordals 24.-26. Júlí 1988, Reykjavik, Félag áhugamanna um réttarsögu, coll. « Eirindi 
og greinar », 1989.

39	 Lögréttuþáttr, dans Grágás, Ia, éd. cit, § 117, p. 211 : « Þar scolo pallar iii. vera vmb huerfis 
lögréttona sva viðir at rumlega megi sitia ahueriom þeirra fernar tylptir manna. »

40	 Ibid., p. 211-217 : « Það eru tólf menn úr fjórðungi hverjum, er lögréttusetu eigu [...] svo að þar 
skulu ráða lögum og lofum. […] Þeir menn tólf eigu lögréttusetu úr Norðlendingafjörðungi, 
er fara með goðorð þau tólf er þar voru þar höfð, er þeir áttu þing fjögur, en goðar þrír í 
hverju þingi. […] En í öllum fjörðugum öðrum, þá eigu menn þeir níu lögréttusetu úr fjórðungi 
hverjum, er fara með goðorð full og forn, þau er þá voru þrjú í vorþingi hverju, er þing voru þrjú 
í fjórðungi hverjum þeirra þriggja. […] enda skulu þeir allir hafa með sér mann einn úr þingi 
hverju hinu forna, svo að þó eignist tólf menn lögréttusetu úr fjórðungi hverjum. […] En forn 



268

Le goðorð permet donc à des représentants des assemblées locales de siéger 
et de faire voter les lois au comité législatif. L’équilibre parfait offert par la Loi 
d’Ulfjlótur entre trois goðorð pour chaque assemblée locale, trois assemblées 
locales par quartier, neuf goðorð par quartier pour un total de trente-six goðorð 
à l’échelle du pays, semble bien éloigné de la répartition du pouvoir à l’échelle 
locale. Si le goðorð, comme les historiens veulent traditionnellement nous le faire 
croire, correspondait à une unité de pouvoir, on peut se demander comment 
il fonctionnait concrètement dans cette communauté sans royaume qu’était 
l’Islande. Comment alors croire que les Islandais furent capables de se mettre 
d’accord dans les années 920-930 sur un nombre fixe d’hommes qui détiendraient 
le pouvoir alors qu’il n’existait aucun pouvoir exécutif et coercitif dans l’île pour 
appuyer une telle décision ? L’exemple du Livre du comité législatif et le témoignage 
des sagas rendent encore plus difficile de croire que le goðorð correspondait à un 
pouvoir réel. Les sagas montrent à de nombreuses reprises que bien des chefs 
puissants ne possédaient pas de goðorð tandis que certains goðar semblaient 
n’avoir qu’une autorité restreinte dans la politique locale. Le siège au comité 
législatif, conféré par la possession d’un goðorð, n’était pas forcément une garantie 
d’influence pour le goði, du moins dans les premiers temps. Nous constatons 
toutefois que posséder un goðorð devint petit à petit un élément nécessaire dans la 
panoplie d’un chef qui espérait être pris au sérieux par ses pairs. Le goðorð relève 
donc plus du prestige et de l’autorité que du pouvoir réél.

Observons par exemple le colonisateur Þorsteinn le Blanc qui, venant de 
Norvège, s’installe dans le Vopnafjörður. La ferme de Hof appartient alors à 
Steinbjörn körtur fils de Refur « le roux », un colon de la première vague, qui 
commence à s’endetter auprès du nouvel arrivant qui fait fructifier sa propriété et 
acquiert du bien. Au final l’ancien homme important du fjord se trouve contraint 
de vendre sa propriété de Hof à son créditeur : « Þorsteinn déménagea sa propriété 
à Hof, s’acheta un goðorð et devint un très grand chef local 41. » Le Hofverjagoðorð 
acquit par Þorsteinn correspond à l’un des neufs anciens goðorð de l’est.

Ceux qui souhaitaient gagner en influence et avoir plus de visibilité à l’échelle 
régionale ou à celle du pays pouvaient considérer que posséder un goðorð était 
indispensable. Les sagas offrent des exemples où un chef sans envergure et peinant 
à s’imposer à l’échelle locale pouvait changer l’équilibre du pouvoir en obtenant 

goðorð Norðlendinga öll eru fjórðungi skerð að Alþingisnefnu við full goðorð önnur öll á landi 
hér. »

41	 Þorsteins saga hvíta, dans Íslenzk fornrit, XI, éd. cit., chap. 1, pp. 4-5 : « [...] ok fór Þorsteinn 
byggðum til Hofs ok kaupir sér goðorð ok gerisk inn mesti sveitarhöfðingi » ; voir également 
la n. 1, p. 5, dans laquelle Jón Jóhannesson explique les origines du goðorð des Hoferjar. Les 
diverses versions du récit de fondation de ce lignage issu de Þorsteinn ont été consignées 
dans les rédactions médiévales de la Landnámabók (éd. cit, p. 289, 290, 291, 336, 396 
et 397).



269

grégory cattaneo   La com
m

unauté sans royaum
e dans l’Islande m

édiévale

un goðorð, par achat ou héritage. Les sagas insistent cependant sur le fait que 
le chef devait posséder au préalable des qualités s’il voulait réussir à progresser 
dans sa quête du pouvoir en acquérant un goðorð. Quelques chefs illustrent la 
tendance inverse en s’imposant sans posséder de goðorð. La Droplaugarsonar saga 
fournit un bon exemple de la dualité du gouvernement local de part et d’autre 
de l’an mil, avec et sans goðorð. Þiðrandi Ketilsson, détenteur du goðorð de 930 
à 970, partage son bien entre ses deux fils :

Ils héritèrent du bien de leur père, mais ne parvenaient pas à s’entendre sur 
sa possession. Þorvaldur était un homme grand et fort, réservé et avare mais 
puissant dans sa région à lui. Ketill était un homme enjoué et un grand avocat. 
Ils divisèrent le bien entre eux : Þorvaldur reçut Arneiðarstaðir [= « demeure 
paternelle »] tandis que Ketill reçut le goðorð, habita à Njarðvík et fut un 
grand chef 42.

Le premier a des qualités louables pour la gestion de l’exploitation paternelle 
en économisant et cela lui permet de conserver l’assise et l’influence territoriale 
que possédait son père sur le terroir local (« í heraði heima »). Le second présente 
quant à lui deux qualités nécessaires à la charge de goðorðsmaður : il est avenant 
et doué dans les affaires juridiques. Ces qualités lui permettent tout d’abord 
de s’assurer une clientèle d’hommes d’assemblée liés à sa personne grâce aux 
marques de sympathie et de générosité dont il fait preuve, puis de défendre 
en retour leurs intérêts lors des assemblées. Ainsi, la saga insiste bien sur le fait 
qu’en plus d’être un détenteur de goðorð, ses qualités font de lui un grand chef 
(« mikill höfðingi »). Remarquons l’importance des mots du texte, qui n’utilise 
pas les termes goðorðsmaður ou goðorð, mais höfðingi pour décrire le pouvoir que 
Ketill exerce à localement. Nous comprenons malgré tout que le goðorð qu’il 
hérite de son père, associé à ses qualités personnelles, est à l’origine de son succès. 
La relation entre le goði et ses þingmenn reposait sur la réalité de la politique 
locale. En effet on mesurait le pouvoir d’un chef au nombre des suivants qu’il 
pouvait acquérir et entretenir. Sans partisans, un chef ne pouvait gagner le 
respect des autres chefs et des habitants de sa région. Nous comprenons mieux la 
complexité du Livre des procédures d’assemblée qui décrit dans le détail les droits 

42	 Droplaugarsonar saga, dans Austfirðinga sögur [...], éd. Jón Jóhannesson, Reykjavik, Hið 
íslenzka fornritafélag, Íslenzk fornrit, 11, 1950, chap. 2, p. 141 : « Þeir tóku fé eptir föður sinn 
ok máttu enga stund saman eiga. Þorvaldr var mikill maðr ok sterkr, fálátr ok fastnæmr ok 
ríkr í heraði heima. Ketill var glaðr maðr ok málamaðr mikill. Þeir skiptu fé með sér, ok hafði 
Þorvaldr Arneiðarstaði, en Ketill hafði goðorð ok bjó í Njarðvík ok var mikill höfðingi. » Inédite 
en français, cette saga a la particularité de présenter l’est de l’Islande, région pour laquelle 
nous ne disposons que de quelques sources, éditées pour l’essentiel dans ce volume de la 
collection Íslenzk fornrit, consacré aux sagas se déroulant dans les fjords de l’Est. Le goðorð 
en question dans l’extrait est celui « des descendants de Þrymur » ou Þrymlingagoðorð, qui 
deviendra à partir de Ketill le « goðorð des gens de Njarðvík » ou Njarðvíkingagoðorð.



270

d’un homme d’assemblée à choisir son chef de même que les efforts que fait ce 
dernier pour s’attacher un grand nombre de suivants.

L’assemblée de printemps et l’Assemblée générale deviennent les lieux où ces 
alliances privées sont présentées devant la communauté des hommes libres. 
La pratique, ainsi qu’elle est illustrée dans les sagas des Islandais, montre 
toutefois que l’apparente liberté qu’avait un paysan propriétaire à changer de 
chef était limitée par les traditions de loyautés personnelles ou familiales, de 
même que par des considérations d’ordre pratique, comme le lieu de résidence 
d’un paysan-propriétaire et celui d’un chef, qui appartenaient bien souvent 
au même voisinage. Les exemples dont nous disposons confirment que seuls 
les propriétaires les plus éminents et riches pouvaient se permettre de changer 
d’allégeance s’ils n’étaient pas satisfaits de leur chef. À l’époque des seigneuries 
régionales, aux xiie-xiiie siècles, la chronique de la Sturlunga saga fait état de 
cas extrêmes où des paysans-propriétaires révoltés quittent leurs anciennes 
allégeances en déménageant dans d’autres régions.

En observant les institutions des þing et des goðorð fondées par les Islandais au 
cours du xe siècle, nous constatons que ce système était loin d’être un modèle 
de démocratie. Le « peuple » de la communauté prenant véritablement part aux 
assemblées ne représentait pas la majorité de la population. Les participants, 
assez aisés pour quitter leurs demeures chaque année, pour voyager dans un 
pays peu praticable, pour assister aux sessions estivales de l’Assemblée générale 
appartiennent bien à l’élite islandaise. Du xe au xiie siècle, les tribunaux islandais 
qui fonctionnaient au sein de l’Assemblée générale révélaient que cette société 
désirait que les parties plaignantes trouvent des solutions aux conflits. Ces solutions 
devaient être acceptées et approuvées publiquement par le système de l’Assemblée 
générale. Les tribunaux locaux et ceux de l’Assemblée générale offraient aux chefs 
islandais un frein à leurs ambitions. Ils se tenaient au centre de la vie politique et 
gouvernementale de l’Islande et certains chefs locaux y trouvaient un moyen de 
prouver leur valeur et leur réputation à l’échelle du pays. De manière générale, les 
événements qui eurent lieu lors des sessions de l’alþingi reflètent le climat politique 
du pays et parce que les solutions reposaient sur un accord, elles apportaient une 
résolution viable à des problèmes qui auraient pu autrement troubler l’ordre de 
cette société. Les paysans propriétaires et les chefs s’y rencontraient pour régler 
leurs différends, pour entretenir leurs réseaux d’influences, et pour protéger les 
intérêts des individus qu’ils défendaient et représentaient. 

La communauté islandaise fonctionna sans roi de la fondation des premières 
institutions vers 930 jusqu’au milieu du xiiie siècle. Le 29 juillet 1247, 
Guillaume  de Modène, légat du pape Innocent IV pour les régions 
septentrionales de la Chrétienté et cardinal évêque de Sabine, sacre le roi de 



271

grégory cattaneo   La com
m

unauté sans royaum
e dans l’Islande m

édiévale

Norvège Hákon Hákonarsson dit le Vieux, à Bergen. En observant la diffusion 
de la chrétienté en terres nordiques, le légat aura cette réaction au sujet de 
l’Islande, rapportée par l’historien islandais Sturla Þórðarson dans son Histoire 
du roi Hakon (Hákonar saga Hakonarsson) : « Ensuite il fut décidé à propos de 
l’Islande, selon l’avis du cardinal, que le peuple qui y habite devienne sujet du 
roi de Norvège Hákon, puisqu’il [= le cardinal] estimait inapproprié qu’un pays 
ne soit pas sous la tutelle d’un roi, quel qu’il soit, comme tous les autres dans 
le monde 43. » Cette directive ne laissa pas le roi Hákon de marbre puisqu’elle 
offrait le soutien de l’Église à la politique extérieure expansionniste qu’il 
conduisait depuis les années 1220. Ainsi, en 1264, les Islandais se soumettent 
à la couronne norvégienne et deviennent un pays tributaire (skattland) du 
royaume de Norvège.

ANNEXES

Annexe 1 : Calendrier des procédures conduites à l’Assemblée générale (xe-xiie siècle)

Calendrier des procédures conduites à l’Assemblée générale (alþingi)
jeudi 18-24 juin L’assemblée se rassemble au milieu de l’été, le jour de Þórr. Arrivée des chefs avant 

20h30. L’allsherjargoði sanctifie l’alþingi. 
vendredi 19-25 juin Arrivée du diseur de la loi qui annonce les procédures de l’alþingi. On nomme les 

juges des tribunaux de quartier. Les chefs placent les juges qu’ils ont choisis sur 
l’Hamraskarð.

samedi 20-26 juin Les juges sont disponibles pour les procès jusqu’au lever du soleil le dimanche (vers 
2 h). Présentation au rocher de la loi de tous les procès devant être transférés aux 
tribunaux de quartier. On sonne la cloche, une procession descend du rocher de 
la loi et déménage les tribunaux pour que les juges puissent y officier au plus tard 
à 13 h 30 (= « quand le soleil arrive à un point précis sur la berge occidentale de 
la [rivière] Almannagjá »). Le diseur de la loi décide de l’emplacement de chaque 
tribunal.

dimanche 21-27 juin Les procès se poursuivent. Première séance du comité législatif.
lundi 22-28 juin Les tribunaux continuent à entendre des affaires (jusqu’à 13 h 30). Procession 

au rocher de la loi du diseur de la loi, des chefs, des juges et des hommes qui 
conduisent les affaires.

mercredi 24-30 juin Paiements des dettes officielles ou personnelles. Dans le cimetière de l’église du 
paysan-propriétaire local. Une partie de ces amendes servaient à financer le diseur 
de la loi.

dimanche 28 juin / 
4 juillet

Deuxième séance du comité législatif.

mercredi 2-8 juillet Dernière séance du comité législatif. Prorogation de l’assemblée par l’allsherjargoði. 
Annonce des acquittements. Époque chrétienne : changements dans le calendrier.

43	 Hákonar saga II [...], éd. Þorleifur Hauksson, Sverrir Jakobsson et Tor Ulset, Reykjavik, Hið 
íslenzka fornritafélag, Íslenzk fornrit, 31-32, 2013, p. 136 : « Þá var ok sú skipan ger til Íslands 
með ráði kardinála at sú þjóð er þar byggði þjónaði til Hákonar konungs, því at hann kallaði þat 
ósannligt at land þat þjónaði eigi undir einhvern konung sem öll önnur í veröldinni. » L’épithète 
norrois ósannligt correspond aux termes óhæfilegt, ótilhlýdilegt en islandais moderne, qui 
renvoient tous deux à la notion d’inapproprié, d’inconvenant, d’indécent et d’impropre.



272

Annexe 2 : Þing et goðorð (xe-xiie siècle)

Les chefferies et les assemblées locales (xe-xiie siècle)



com
m

unitas regni   Liste des abréviations

349

LISTE DES ABRÉVIATIONS

Actes de Pierre de Dreux Marjolaine Léimeillat, Les Actes de Pierre de Dreux, duc 
de Bretagne (1213-1237), Rennes, PUR, 2013.

BEC Bibliothèque de l’École des chartes.
CCR Calendar of Close Rolls, London, Public Record Office, 

coll. « PRO Texts and Calendars » 1892-.
CChR Calendar of Charter Rolls, London, Public Record 

Office, coll. « PRO Texts and Calendars », London, 
1903-1927, 6 vol. 

CFR Calendar of Fine Rolls, London, Public Record Office, 
coll. « PRO Texts and Calendars », 1911-1962, 22 vol. 

CIM Calendar of Inquisitions post mortem and other analogous 
documents, London, Public Record Office, coll. « PRO 
Texts and Calendars », 1904-.

CPR Calendar of Patent Rolls, London, Public Record 
Office, coll. « PRO Texts and Calendars », 1891-.

Complete Peerage Vicary Gibbs et al. (éd.), G. E. Cockayne, The Complete 
Peerage of England, Scotland, Ireland, Great Britain 
and the United Kingdom, London, St Catherine Press, 
1910-1959, 13 vol.

Grandes Chroniques de France Les Grandes Chroniques de France, éd. Jules Viard, Paris, 
Champion, coll. « Société de l’histoire de France », 
10 vol., 1920-1953

MGH Monumenta Germaniae Historica.
	 Const. Constitutiones et acta publica imperatorum et regum.
	 DD Diplomata regum et imperatorum Germaniae.
	 Dt. Chron. Deutsche Chroniken.
	 Dt. MA MGH Deutsches Mittelalter. Kritische Studientexte.
	 Epp. sel. Epistolae selectae in usum scholarum.
	 Leges Const. Constitutiones et acta publica imperatorum et regum.
	 Schriften Schriften der Monumenta Germaniae Historica.
	 SS Scriptores (in Folio).
	 SS rer. Germ. Scriptores rerum Germanicarum in usum scholarum.
	 SS rer. Germ. N.S. Scriptores rerum Germanicarum, Nova Series.
	 Staatsschriften Staatsschiften des späteren Mittelalters.
ODNB Oxford Dictionary of National Biography, Oxford, 

Oxford University Press, 2004-.



350

ORF  Ordonnances des rois de France de la troisième race, 
recueillies par ordre chronologique, éd.  Eusèbe 
de Laurière, 21 vol., Paris, Imprimerie royale et 
Imprimerie nationale, 1723-1849.

PL Patrologiae cursus completus, series latina, éd. Jean-Paul 
Migne, 222 vol., Paris, Garnier, 1844-1855.

RHGF Recueil des historiens des Gaules et de la France, 
éd. Dom Bouquet, nouv. éd., 24 vol., Paris, Imprimerie 
impériale et nationale, 1869-1904.

RS Rolls Series, London, Record Commission.
SHF Société de l’histoire de France.



com
m

unitas regni   Table des m
atières

351

TABLE DES MATIÈRES

Introduction........................................................................................................................................7

première partie
LA COMMUNITAS REGNI, APPROCHES TERMINOLOGIQUES, 

JURIDIQUES ET THÉORIQUES

À la recherche du mot communitas dans les sources narratives et diplomatiques 
des xie et xiie siècles
Michel Bur......................................................................................................................................... 17

Terra – populus – rex. La communauté du royaume vue de l’extérieur
Georg Jostkleigrewe......................................................................................................................... 31

Un aspect juridique de la « communauté du royaume » : la réflexion des 
romanistes du Moyen Âge sur la capacité, ou l’incapacité du peuple à contrôler 
le gouvernant
Yves Sassier...................................................................................................................................... 51

Les fondements de la communitas regni dans les questions quodlibétiques de 
la faculté de théologie de Paris à la fin du xiiie siècle
Lydwine Scordia...............................................................................................................................65

Aristotle and the Empire. Imperium, regnum, and communitas in Albert the Great 
and Engelbert of Admont
Karl Ubl..............................................................................................................................................83

La « communauté du royaume » en Angleterre, fin du xiie-début du xive siècle
Frédérique Lachaud.........................................................................................................................97

deuxième partie
LE ROI ET LES PRINCES

Les princes comme capita rei publice. Le royaume de Germanie aux xie et xiie siècles
Rolf Große.......................................................................................................................................123

Officiers du roi ou officiers du royaume ? Les grands offices de cour en Angleterre 
au xiiie et au début du xive siècle
Jörg Peltzer......................................................................................................................................137

 



352

Le baronnage français dans les récits de la bataille de Bouvines (1214‑1274) et 
dans la liturgie du sacre royal
Dominique Barthélemy..................................................................................................................159

Les guerres de Flandre dans le processus de formation de la communitas regni au 
travers des récits des chroniqueurs français (1214-première moitié du xive siècle)
Isabelle Guyot-Bachy..................................................................................................................... 181

Communitas regni et « relations internationales » (xie-xiiie siècle)
Jean-Marie Moeglin........................................................................................................................197

troisième partie
LA COMMUNAUTÉ RÉALISÉE

L’armorial Wijnbergen est-il un reflet de la communauté du royaume de France ?
Jean-Christophe Blanchard...........................................................................................................219

La Bretagne et la communitas regni sous le règne de Pierre de Dreux (1213‑1237)
Laurence Moal............................................................................................................................... 235

La communauté sans royaume dans l’Islande médiévale
Grégory Cattaneo.......................................................................................................................... 249

La création d’une communitas regni en Suède (xiiie‑xive siècles)
Corinne Péneau............................................................................................................................. 273

La communauté avant la communitas : les élites et le gouvernement royal en 
Écosse au xiiie siècle
Alice Taylor..................................................................................................................................... 299

« Communauté du royaume » et affirmation de la noblesse dans les pays tchèques 
(xiiie-xive siècles)
Éloïse Adde......................................................................................................................................319

Conclusions
Bruno Lemesle............................................................................................................................... 337

Liste des abréviations.................................................................................................................... 349

Table des matières..........................................................................................................................351


