DOMINIQUE BARTHELEMY, ISABELLE GUYOT-BACHY,
FREDERIQUE LACHAUD & JEAN-MARIE MOEGLIN (DIR.)

COMMUNITAS REGNI

La « communauté de royaume »

de la fin du x€ siecle au début du x1v* siecle
(Angleterre, Ecosse, France, Empire, Scandinavie)

S\.,

i
o ol Gty @mﬂ Sehiec .mﬁﬁ:&ﬁ
" pﬂ %Jraﬁl’camm;c«afmnpda ﬁ'g‘ igenfu’
-ﬂwm-‘g‘d-

s omliet Bucumog Himes a:-{m&
SL..,J..,I‘M svrma»n mFm.«) . Grc‘r\nqud‘& :
wuﬁﬂcw @w‘
] vhﬂtﬁ.l, cv'lpvﬂrwa ’uﬂrrma'“swﬂmf -
L G5 g F-fnb-ﬁ-rrz\rr 2
,,,ﬁﬁ:—.,"m-ﬁ??u e

7 i goall, aireSo8s confhy
ks

2 ‘e&n,:ﬁfw.,.rp.s.,.“.ﬂq.p,ywrﬁ S
mﬁ‘.-ni-b:.w.m-c...fx.ﬁ ol




»g@ CULTURES ET CIVILISATIONS MEDIEVALES N°72
e

COMMUNITAS REGNI

La « communauté de royaume »
de la fin du x° siecle au début du x1v° siecle
(Angleterre, Ecosse, France, Empire, Scandinavie)

Les historiens médiévistes hésitent 3 parler d’Etat ou de nation quand
ils évoquent les entités politiques du Moyen Age central ; quand il sagit
de désigner une entité politique correspondant a une province, le terme
royaume — parfois méme en I'absence d’un roi — est moins conflictuel.
Existait-il pour autant des communautés politiques spécifiques a I’échelle
des royaumes, des « communautés de royaume » ? Dailleurs, dans plusieurs
régions d’Occident, 'usage du syntagme communitas regni caractérisait
plutdt la terminologie des programmes politiques des mouvements
d’opposition au roi. Les contributions réunies dans ce volume prennent
toutefois appui sur cette notion pour proposer un questionnement
renouvelé des fondements politiques d’une partie de 'Occident médiéval
(Scandinavie, Empire, France, Angleterre et Ecosse, pays tchéques), afin
de comprendre ce qui en faisait la singularité.

Illustration : La déclaration d’Arbroath, 6 avril 1320, exemplaire dit de Tyninghame
© The History Collection/Alamy banque d’images

https://sup.sorbonne-universite.fr


https://sup.sorbonne-universite.fr

CONCLUSIONS

Bruno Lemesle

ISBN: 979-10-231-5308-8



s
0

&

s T
Cultures et civilisations médiévales

collection dirigée par Jacques Verger et Dominique Boutet

Précédentes parutions

Créer. Créateurs, créations, créatures au Moyen Age
Florian Besson, Viviane Griveau-Genest & Julie Pilorget (dir.)

Expériences critiques. Approche historiographique
de quelques objets littéraires médiévaux
Véronique Dominguez-Guillaume & Elisabeth Gaucher-Rémond (dir.)

Le Manuscrit unique. Une singularité plurielle
Elodie Burle-Errecade & Valérie Gontero-Lauze (dir.)

Le Rayonnement de la cour des premiers Valois a I'époque d’Eustache Deschamps
Miren Lacassagne (dir.)

Ambedeus. Une forme de la relation a autre au Moyen ffge
Cécile Becchia, Marion Chaigne-Legouy et Leetitia Tabard (dir.)

Epistolaire politique. 11. Authentiques et autographes
Bruno Dumézil & Laurent Vissiére (dir.)

Imja et name. Aux sources de anthropologie germanique, anglo-saxonne et slave

Olga Khallieva Boiché

Lire en extraits. Lecture et production des textes de I'Antiquité i la fin du Moyen Age
Sébastien Morlet (dir.)

Savoirs et fiction au Moyen z‘fge et a la Renaissance
Dominique Boutet & Joélle Ducos (dir.)

Epz’sto/az’re politique. 1. Gouverner par les lettres
Bruno Dumézil & Laurent Vissiére (dir.)

Prédication et propagande au temps d’Edouard 111 Plantagenét
Catherine Royer-Hemet

Intus et foris. Une catégorie de la pensée médiévale?

Manuel Guay, Marie-Pascale Halary & Patrick Moran (dir.)

Wenceslas de Bohéme. Un prince au carrefour de 'Europe
Jana Fantysovd-Matéjkova

LEnluminure et le sacré. Irlande et Grande Bretagne, ViF-viir siécles
Dominique Barbet-Massin


https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales

Dominique Barthélemy, Isabelle Guyot-Bachy,
Frédérique Lachaud & Jean-Marie Moeglin (dir.)

Communitas regni

La « communauté de royaume »
de la fin du x¢ siécle au début du
x1v© siecle (Angleterre, Ecosse, France,
Empire, Scandinavie)

SORBONNE UNIVERSITE PRESSES
Paris


https://sup.sorbonne-universite.fr

Ouvrage publié avec le concours de Sorbonne Université et de I'Institut universitaire de France

Sorbonne Université Presses est un service général
de la faculté des Lettres de Sorbonne Université.

Version numérique: © Sorbonne Université Presses, 2025

ISBN de I'édition papier : 979-10-231-0613-8
© Sorbonne Université Presses, 2020

Mise en page Emmanuel Marc Dubois/3d2s (Issigeac/Paris)
d’apres le graphisme de Patrick Van Dieren

SORBONNE UNIVERSITE PRESSES
Maison de la Recherche
Sorbonne Université
28, rue Serpente
75006 Paris

sup@sorbonne-universite.fr
https://sup.sorbonne-universite.fr

tél.: +33 (0)1 53 10 57 6O


mailto:pups%40sorbonne-universite.fr?subject=CCM%20Manuscrit%20unique
http://pups.paris-sorbonne.fr

CONCLUSIONS

Bruno Lemesle
Université de Bourgogne, ARTEHIS (UMR 6298)

Ce qui frappe en premier le lecteur des contributions qui précedent est la
dichotomie entre celles qui s'appuient sur des sources ot le syntagme communitas
regni est explicite et le nombre, plus important, de celles ot il est inexistant. La
question que I'on se pose est bien stir de savoir jusqu’otr il est Iégitime de travailler
a partir d’un vocabulaire proche pour tenter de saisir néanmoins une communitas
regni dans les espaces ou elle n’a pas été explicitement mentionnée. La notion
de « communauté de royaume » peut-elle étre étendue a d’autres royaumes ou
a d’autres principautés? Les auteurs de ce volume n’ont pas hésité a répondre
positivement et 4 rejeter un nominalisme qui aurait pu se révéler asphyxiant. Ils ont
choisi de penser les réalités politiques et sociales des royaumes et des principautés
qu’ils analysaient a I'aide de ce concept, considérant, méme s’il est extérieur,
qu’il n’était pas pour autant étranger aux réalités politiques et sociales. Réfléchir
aux caractéristiques de la communitas regni, avec ou sans le syntagme, a été la
démarche privilégiée. Ce sont donc ses principales caractéristiques qu’il convient
tout d’abord de passer en revue avant de les situer dans leurs contextes spécifiques.

Que recouvre une « communauté de royaume » ? C’est une question a priori
essentielle qui se révéle assez épineuse cependant, car méme les documents
qui y font référence ne livrent pas de réponse nette. La plus évidente serait
plutét de nature négative, au sens ol 'expression ne parait jamais désigner la
totalité des habitants d’'un royaume, d’une principauté ou d’un territoire, mais
seulement une partie de celle-ci habilitée (ou s’estimant telle) a représenter
I'ensemble. Au-dela de cette évidence, les réponses sont diverses, reflétant
la variété des sources et des espaces territoriaux, mais aussi traduisant une
difficulté que les auteurs de ce volume ont souvent di affronter. Ainsi, la partie
qui représente le tout peut se limiter a la noblesse (laquelle n’est pas homogene),
mais d’autres approches permettent de voir que la communauté de royaume
s'identifie aux hommes libres propriétaires (en Islande) ou, a partir de la fin du
xur¢ siecle, a ceux qui consentent a I'impdt (Suede, France, entre autres) : par
quoi est exprimé le lien entre la communauté du royaume et la communauté
fiscale, qui apparait dés lors comme I'un des criteres de la définition.

337

OTOT e dNS e INDHY SVLINNWIWOD



338

Il sensuit d’une part que le concept de communitas regni ne peut pas étre
défini par sa seule acception sociale, car il doit aussi I'étre politiquement, d’autre
part qu'il importe d’observer les conditions dans lesquelles I'expression et les
notions qui lui sont associées se trouvent.

Clest au travers de 'expression des formes politiques que la communauté
est le plus souvent mentionnée; dés le x¢ siecle en Islande, ’Assemblée
générale transforme le territoire en communauté légale (Grégory Cattaneo).
Les confrontations et les conflits politiques entre les Grands et la royauté ont
été a lorigine des réformes politiques et de leur expression légale (la « Grande
Charte » en Angleterre, la « Charte des libertés » en Suede) par lesquelles le
role de la communauté a été défini, 1a ot elle est explicitement affirmée, en
Angleterre (2 plusieurs reprises), en Ecosse, en Suéde ou en Bohéme (Frédérique
Lachaud, Jorg Peltzer, Alice Taylor, Corinne Péneau, Rolf Grof3e, Eloise Adde).
Toutefois, ces réformes ne font parfois que consacrer le role antérieurement
joué par la noblesse dans la gestion des affaires publiques, qui en est le plus
souvent le fer de lance, et A le transformer: ainsi en Ecosse et en Bohéme
(Taylor, Adde). Dans tous les cas, les relations entre le roi et la communauté
sen trouvent précisées, que le roi désigne ceux qui en sont les représentants
(Jean-Marie Moeglin, Peltzer), ou que I'allégeance au roi contribue a susciter la
communauté (Lachaud). Mais la royauté est aussi controlée par la communauté
la oti elle saffirme le plus fortement (Lachaud, Adde, Taylor) ; en Suede ot cette
situation trouve son point culminant, U'expression de la communitas regni est
concomitante a son pouvoir d’élection du roi et de protection de la loi contre
les tentatives de transformation par le roi (Péneau).

Le syntagme communitas regni contient I'idée d’association de la communauté
aun territoire, ce qui est indiqué ou suggéré par plusieurs sources étudiées par les
auteurs. Par exemple, en Islande, elle I'est par 'emploi du possessif pour désigner
la loi (« notre loi ») (Cattaneo) ; en Suéde, la « Charte des libertés » se référe a
tous les habitants d’un lieu précis (Péneau). Les chroniques 'expriment parfois
explicitement: celles du temps de Philippe le Bel font percevoir le royaume
comme un ensemble territorial (Isabelle Guyot-Bachy) et vu de I'extérieur,
comme dans la chronique d’Ottokar de Styrie, la vision d’'une communauté
homogene du royaume de France délimitée par un horizon géographique est
encore plus manifeste (Georg Jostkleigrewe). Il n’est pas jusqu’aux questions
quodlibétiques qui n'abordent I'association de la communauté et du territoire,
quand la métaphore organique affirme la naturalité de la communauté dans des
limites spatiales (Scordia).

Si, vue par un auteur extérieur, 'idée d’'une identité collective peut se présenter
facilement, la lecture des textes « de I'intérieur » ne permet pas de trancher, aussi
conservent-ils leur part d’ambiguité, comme en Angleterre ot 'on peut hésiter



entre expression d’une identité collective et le fait plus traditionnel de renvoyer
ala pratique du serment (Lachaud). Cela renvoie aussi a I'idée que les récits et les
cérémonies mises en ceuvre donnant a voir une unité collective ne sont peut-étre
que les fictions nécessaires pour mieux conforter la communitas regni (Péneau).

De ce fait, les contributions portent souvent en premier lieu sur les mots pour
dire la communauté du royaume ou qui peuvent la suggérer, et sur les notions
que la communitas regni appelle ou dont elle se distingue; les auteurs se sont
donc référés aux communes bien stir, & Uuniversitas, a la res publica, a 'idée de
bien commun ou a celle d’utilité commune.

Conjointement a la question du vocabulaire se pose celle des héritages
conceptuels et des influences doctrinales. La communitas regni, nommée telle
quelle ou non, a trouvé des fondements chez des auteurs qui ont pu se référer
a ’Ancien Testament, a Aristote surtout, mais aussi au droit romain, voire au
droit canonique. Cest pourquoi les auteurs de ce livre ont pris soin de faire les
distinctions entre les différentes catégories de sources. Les approches doctrinales
ont amené plusieurs d’entre eux a éclairer les enjeux qui les sous-tendaient,
méme si, cela a été notamment souligné par Frédérique Lachaud, Lydwine
Scordia ou Karl Ubl, entre autres, les réflexions et les références des auteurs
se veulent intemporelles quand bien méme ils se rapportent aux événements.

Les contributions ayant abordé de nombreux thémes qui se font écho de 'une
a l'autre, je les regroupe sous trois centres d’intérét: (1) Notions doctrinales et
représentations politiques; (2) La notion de communauté implique celle des
solidarités en ceuvre; (3) La communauté réalisée.

NOTIONS DOCTRINALES ET REPRESENTATIONS POLITIQUES

Toutes les sources documentaires ne sont pas propres a dégager I'idée de
communitas regni parce que d’autres notions prennent le pas. Ainsi dans 'aire
géographique de la formation des communes étudiée par Michel Bur, les actes
de la pratique ne livrent pas d’indices prouvant que les princes ou les autorités
ecclésiastiques pourraient devoir négocier avec des communautés d’habitants.
Les sources narratives ne sont pas plus disertes: le terme n’est évidemment
familier ni a Suger, qui a pourtant ébauché une pensée politique, ni a Orderic
Vital. Gislebert de Mons, quant a lui, ne I'utilise pas, et nous savons par
ailleurs la brutale et célebre réprobation de Guibert de Nogent relative au
mot commune. Pour les hommes d’Eglise, la seule véritable communauté était
celle de I’Eglise, des paroisses, des moines et des chanoines; pour la pensée
politique naissante au nord du royaume de France, c’est la royauté qui était
exaltée, mais pas encore les peuples sur lesquels elle exercait sa souveraineté,
selon Michel Bur.

339

SuU0ISNDUO) HTISIWAT ONNII



340

Aussi, observer le vocabulaire A travers ses occurrences doit conduire de
manicére plus fructueuse & examiner les problemes conceptuels qu’il pose.

Yves Sassier montre que les glossateurs du droit romain utilisent eux-mémes
trés peu le terme communitas; ¢ est populus qui revient le plus souvent dans leurs
textes et ils adoptent le mot universitas de prétérence a communitas. Au début
duxire siecle, les glossateurs découvrent des textes du jurisconsulte Ulpien selon
qui le peuple est 2 la source du pouvoir impérial. A partir de 13, deux tendances
se manifestent et sopposent chez eux. D’un coté, Irnerius, partant de I'idée
que la souveraineté est fondée sur le peuple, tente de la mettre en concordance
avec le principe du pouvoir absolu du prince. En disant que le peuple a renoncé
définitivement 4 son profit & sa souveraineté en la lui transmettant, il consacre
finalement la toute puissance du prince.

Selon la tendance opposée, qui, a partir du xire siecle, est représentée d’abord
par Azon, le peuple ne se démet pas totalement de son pouvoir; il le concede, ce
qui signifie qu'il en autorise I'usage. Hugolinus fait de 'empereur un mandataire
du peuple pour I'exercice de 1 imperium. Lidée est reprise et transformée plus
explicitement par Odofredus qui va jusqu’a avancer la notion de souveraineté
législative du peuple, tandis que Jacques de Révigny en tire la conclusion que
si le souverain agissait mal, le peuple pourrait le révoquer. Ces idées eurent
un avenir politique au x1v* si¢cle notamment chez un penseur politique
comme Marsile de Padoue, relayé par Nicolas Oresme, pour qui la source du
pouvoir réside dans I'assemblée générale des citoyens. Mais, au x1r° siecle, les
romanistes ne suivent pas tous ces conceptions: ils demeurent favorables a la
these opposée et préferent mettre en valeur la conception divine de la royauté
articulée a I'idée d’un acte volontaire du peuple qui lui a abandonné de fagon
irrémissible sa puissance.

De nombreuses contributions ont souligné comment les questions doctrinales
répondaient a des enjeux politiques et sociaux. Ainsi, Karl Ubl a centré sa
réflexion sur la réception d’Aristote par deux penseurs, Albert le Grand et,
moins connu, I’'abbé Engelbert d’Admont. La question de I'intégration
d’Aristote dans la réflexion politique s'articule a celle des enjeux spécifiques de
'époque auxquels se référait plus ou moins explicitement chacun d’eux. Or,
Cest a la notion d’Empire qu'ils s'intéressent et a son rapport aux royaumes.
Pour cela, les deux lecteurs médiévaux d’Aristote devaient assimiler la politique
d’Aristote dans le cadre de leur propre réflexion et dépasser le philosophe grec
en montrant en quoi la monarchie est une communauté politique nécessaire au
bien commun. Albert le Grand est le premier a avoir écrit un commentaire de
la Politique. 1l se sépare nettement de son auteur en réunissant les trois entités
qu’Aristote séparait (la royauté, l'aristocratie et la démocratie) afin de parvenir
alavision unifiée d'une communauté organisée. Albert le Grand estimait que le



roi devait s'adjoindre les députés des villes pour gouverner et pouvoir répondre
aux revendications du peuple. Il emprunte méme au droit canonique la notion
de plenitudo potestatis dévolue au pape pour en faire une prérogative royale.

De son c6té, Engelbert d’Admont admet l'oligarchie a coté des autres formes
politiques parce que, selon lui, elle contribue au bien commun grice a sa capacité
a produire la richesse, ce qui est, toujours selon Engelbert, sa caractéristique.
C’est cependant la monarchie qui, parce qu'elle transcende les cités, constitue le
paradigme du gouvernement et c’est elle qu'a 'occasion il nomme communitas
regni. Mais pas plus Albert le Grand qu'Engelbert d’Admont ne s'étend sur la
notion d’Empire. Pourtant cest bien par la question des rapports entre 'Empire
et les monarchies que leur réflexion est sous-tendue: ils justifient 'autorité du
premier par son universalité et, dans une conception trés hiérarchisée, par sa
capacité a englober la communauté du royaume, qui elle-méme englobe les
entités inférieures que sont les villages et les villes.

La réflexion sur I'aspect théorique des doctrines n’élude donc pas la question
des enjeux, comme nous venons de le voir et comme la plupart des contributions
le soulignent. Lydwine Scordia en a fait le fil conducteur de sa démonstration
a partir de 'examen des questions quodlibétiques des maitres des écoles dans
la courte période des vingt dernieres années du x1rr® siecle. Les enjeux sont
reflétés par les débats contemporains relatifs aux épisodes guerriers et aux crises,
a la question omniprésente des dépenses, au remboursement des dettes, débats
qui débouchaient donc sur celui de la hiérarchie des pouvoirs, en 'occurrence
pontifical et royal. Les maitres n’'userent pas du syntagme communitas regni
mais en plagant en équivalence res publica et communauté, ils associaient
celle-ci a la recherche du bien commun et aux réflexions sur ceux qui usent des
biens publics. La question du paiement de 'impdt et des taxes se fondait sur le
principe du consentement a payer de la part de sujets libres qui donc ne devaient
pas étre contraints, comme I'indiquent les maitres. Pour eux, la communauté
existait. Uanalyse de leurs questions permet de mettre en évidence a la fois
son existence et la diversité de ses composantes, d’ou la nécessité de définir les
solidarités qui les lient. Le point commun est qu’elles ont a supporter ensemble
les charges inhérentes 4 la vie en commun. Selon les maitres, 'appartenance a la
communauté entraine la participation aux charges. La question de la solidarité
des parties est exposée a partir de la métaphore corporelle sur laquelle elle est
fondée, qui permet aussi de caractériser la communauté comme une entité
naturelle tout en soulignant les hiérarchies internes.

A travers une approche différente, Georg Jostkleigrewe analyse la perception
de la communitas regni dans le royaume de France par un chroniqueur allemand,
Ottokar de Styrie. Le trait le plus caractéristique est une vision unitaire tant du

point de vue ethnique que géographique, celle d’'une communauté homogene

341

SuU0ISNDUO) HTISIWAT ONNII



342

pourvue d’une identité collective. On voit bien ici qu'une telle perception
doit tout au caractere politique affirmé de la royauté capétienne, mais aussi
aux conflits frontaliers qui exacerbent les sentiments nationalistes allemands
projetés en retour sur le royaume de France. LCauteur de cette vision puisait a des
sources qui inventaient un spectre de 'expansionnisme frangais et manipulaient
des stéréotypes; leurs textes fonctionnaient comme des outils politiques ayant
pour enjeu d’autres conflits et dont la perspective était de s'assurer des alliances.

Jorg Peltzer a centré sa réflexion autour de I'intitulé des grands offices curiaux
a partir du xi1r° siecle car des offices tels que celui de connétable et de maréchal
cesserent de se référer au roi pour se référer au royaume. Cette transformation
se produisit a I'instar du roi Jean sans Terre qui, un peu plus tot, abandonna la
formule rex Anglorum au profit de rex Anglie. Pourtant le changement n’était pas
une simple imitation. Il avait des raisons différentes. Les confrontations entre
le roi et les magnats, comme le montrent également Frédérique Lachaud et
Corinne Péneau dans leurs contributions respectives, ont été un facteur décisif
pour la formation de la communitas regni; les magnats se sont vus confortés dans
leur engagement dans le gouvernement du royaume. Dans le cas de ’Angleterre,
Iinitiative du changement de titulature vint des earls. La conception qu’ils
avaient de leur role en faisaient des défenseurs de la communauté du royaume
et non des défenseurs de leurs intéréts propres. Un chroniqueur de la fin du
x1re siecle, Walter de Guisborough, écrit a 'occasion de la crise politique
de 1297 que le connétable et le maréchal agirent « au nom de la communauté du
royaume ». Un autre texte, le Modus tenends parliamentum, rédigé au début du
x1ve siecle, considere que les titulaires de trois grands offices, ceux de maréchal,
de connétable et de sénéchal, agissent comme représentants de la communitas
regni. Cest ici un trait récurrent car nous le retrouvons dans la plupart des cas
évoqués dans ce livre: si les contours de la communitas regni sont souvent mal
connus ou incertains, a plusieurs reprises ceux qui la représentent sont mieux
connus. Pour ce qui touche ’Angleterre, le roi FEdouard I+, qui joua un rdle
décisif dans Ihistoire des grands offices, ainsi que ses successeurs, entendait
néanmoins les contréler et n'avait pas pour objectif que ces grands officiers
fussent des représentants indépendants du roi de la communauté du royaume.

Enfin, lacommunauté de royaume peut étre saisie par 'historien non seulement
a travers les textes mais aussi par les représentations visuelles, comme Jean-
Christophe Blanchard le montre en étudiant 'armorial Wijnbergen. Manuel
pratique et concret du héraut d’armes, ce document de la fin du x1re siecle
pourrait exprimer a sa facon une communauté du royaume. La figuration dans
les armoiries pleines des dépendants du lignage qu’elles désignent parait plaider
en faveur de cette idée. Mais le plus significatif est sans doute que I'armorial
n’est pas dépourvu d’un enjeu politique propre a 'époque de sa réalisation.



Il pourrait étre une mise en image d’'un programme politique du roi Philippe I1I
qui cherchait a renforcer les positions francaises sur les frontiéres nord-est du

royaume en mettant 'Empire au coeur de ses préoccupations.

LA NOTION DE COMMUNAUTE IMPLIQUE CELLE DES SOLIDARITES EN EUVRE

Sur quelles solidarités s’appuient les communautés de royaume et quels
rapports entretiennent-elles avec 'autorité royale, comment se manifestent-
elles, comment enfin sont-elles consolidées ?

La ol expression communitas regni est relativement bien représentée, comme
en Angleterre aux x11r¢ et xive siecles dans les récits des chroniqueurs et les textes
programmatiques, Frédérique Lachaud, prenant le contre-pied des historiens
qui 'estiment dépourvue de signification, y voit au contraire une rhétorique
propre a alimenter 'action politique et méme, plus profondément, un
vocabulaire de réforme qui pénétre la culture politique et finit par 'imprégner.
Le syntagme est d’ailleurs peu utilisé dans les textes théoriques qui lui préférent
les notions de res publica, de bien commun et d’utilité commune, notions avec
lesquelles la communitas regni demeure étroitement associée. Elle prend en effet
son essor plutdt al'occasion des mouvements d’opposition a la royauté, dans un
contexte global de confrontation, par conséquent.

La principale interrogation qui ressort d’'une étude des occurrences du
syntagme est de comprendre exactement ce qu'il recouvre aux plans politique
et social. Ainsi, la communitas regni et les termes qui en sont dérivés tels que
« commune », « communauté » ou #niversitas ne renvoient-ils pas a la pratique
du serment mutuel propre aux associations? Le terme communauté qui se
rapporte a la communauté politique & laquelle est associé le serment est en effet
récurrent dans les textes issus du mouvement de réforme politique. De cette
interrogation s’ensuit plus largement la question de comprendre si la notion de
communauté désigne 'ensemble des habitants du royaume ou bien seulement
une partie qui s’ octroie la légitimité pour représenter les autres groupes. Cette
difficulté n’est pas levée par le relevé des contextes d’utilisation de la notion,
fait remarquer Frédérique Lachaud, car elle demeure ambivalente selon que 'on
considere les sources émanant des opposants a la royauté ou bien celles provenant
de cette derniére: la communitas regni est aussi bien utilisée par les premieres que
par les autres qui s'en servent pour justifier I'action du gouvernement.

Clest par le truchement de la littérature en langue vernaculaire dont la noblesse
tchéque eut l'initiative que la notion de communauté du royaume est exprimée
4 la fin du xmrr siécle en Europe centrale, selon I'analyse d’Eloise Adde. Cette
littérature attribue un réle de représentation de tous les sujets & la noblesse en
se référant 4 la notion légitimatrice du bien commun. Telle prétention trouve

343

SuU0ISNDUO) HTISIWAT ONNII



344

aisément son fondement dans une tradition de conduite des affaires publiques
qui caractérise cette noblesse. Véritable instrument idéologique en sa faveur,
la littérature met 'accent sur sa cohésion sociale (imaginée) et sa cohérence
politique en 'opposant aux roturiers présentés comme des individus dépourvus
d’organisation communautaire. Elle s'appuie en outre sur son identification
religieuse a saint Venceslas, le premier saint attitré du pays. La premiére référence
explicite & une communitas regni, contemporaine de cette littérature, figure dans
les actes produits lors de la di¢te convoquée a 'occasion de la crise politique
provoquée par la détention du roi Venceslas II. C’est encore la littérature qui
soutient le principe de I'élection du prince par un collége habilité a y procéder
et justifie le role des seigneurs présentés comme les garants du bon exercice du
pouvoir, en opposant la communauté au pouvoir d’un seul.

Un théme commun 4 de nombreuses communications a été la relation étroite
qui s’établit entre lexpression d’une communitas regni et les tensions, les conflits
politiques ou judiciaires ou les guerres, comme nous I'avons déja souligné.

Ainsi, dans I'Allemagne des x1° et x11° siecles, étudiée par Rolf GrofSe, ot, si
le syntagme communitas regni ne figure pas dans les sources, une identité du
royaume se manifeste a travers le roi et les princes. Le processus qui aboutit
a ce que les princes se constituent comme les représentants du royaume est
littéralement propulsé et alimenté par la série des conflits qui ponctuent les
rapports entre le roi et la noblesse princiere, a laquelle il convient d’ajouter
le peuple saxon et dont fait également partie intégrante le long conflit avec la
papauté. Lidentification du royaume par le roi qui 'incarne a pour corollaire
que, dans la premiere phase, au cours du x1° siecle, la communauté se forme
au prix de 'exclusion du roi. La révolte saxonne au début du regne d’Henri IV,
lorsque le roi a atteint sa majorité, se traduit, elle, par une coniuratio qui, selon
un chroniqueur contemporain, Lampert de Hersfeld, aurait soudé la totalité de
la population saxonne unie dans une forme de communauté de destin. Mais sur
le long terme, apres le traité de Wurtzbourg et le concordat de Worms de 1121,
les princes parviennent a créer une communauté d’action dont I'objectif est de
participer au gouvernement. Ils représentent désormais le royaume désigné dans
les sources par le mot honor, cest-a-dire le rang et 'honneur du royaume. La
communauté d’action relie entre eux le roi, les princes et le royaume.

Le réle du roi dans la conception des communautés de royaume est le point
majeur de la contribution de Jean-Marie Moeglin qui évoque les rencontres
« internationales » des princes du x1¢ au x11r siecle. Or le contenu des premiers
traités aux XI° et XI1I° si¢cles évoque des accords conclus a titre personnel, de
souverain a souverain, sous la forme de traités d’amitié, alors que ces traités
engagent tout le royaume; d’otr la question de savoir le role que les Grands
ont joué. Les chroniqueurs ont mis 'accent sur la présence des grands laics et



ecclésiastiques, ce qui n'est pas sans signification. Si la présence des Grands
sexplique en premier lieu par leur devoir d’aide et conseil, on doit aussi noter
que, de leur c6té, les Grands entendent que le souverain prenne préalablement
leur conseil et qu’il ne conclut pas de traité avec un autre roi sans leur aval. Car si
les Grands sont convoqués, s’ils prétent serment sur 'accord, et 'ils confirment
qu’ils doivent eux-mémes respecter cet accord qui les engage, ils disposent aussi
du droit (ou ils le prennent) d’approuver ou ne pas approuver; et cela peut
étre I'occasion de faire valoir leurs propres intéréts. Ainsi, par la rencontre,
la communitas regni, selon Jean-Marie Moeglin, se montre, se constitue et
s'éprouve. Si la présence des Grands n’est jamais acquise a priori, le conseil
préalable et leur présence au moment de I'accord prend I'effet d’une garantie
pour 'autre partie du respect du traité. Les formules des traités et leur contenu
n’évoluent que lentement au cours du xi11¢ siecle;; il est cependant avéré qu'ils
sont davantage que des traités résultant de liens personnels; ils sont bien des
traités d’alliance engageant deux regna, des traités de royaume a royaume qui
engagent les peuples des royaumes.

C’est un double contexte de confrontation qui fait I'objet de la contribution
de Dominique Barthélemy: celui de la bataille de Bouvines examinée au regard
de trois auteurs et celui des récits eux-mémes a partir de ce qu'ils disent des
participants a la bataille. Ceux du temps de saint Louis font vraisemblablement
écho aux événements contemporains. Construits a partir de ceux de Guillaume
le Breton (les plus anciens), celui du Ménestrel de Reims en particulier permet
a Dominique Barthélemy d’évaluer la place effective des barons dans le camp
du roi Philippe Auguste en 1214, mais aussi la perception qu’avaient du
baronnage les auteurs qui écrivaient quelques décennies plus tard au temps de
Louis IX. S’il est bien connu, depuis les historiens libéraux du xix° siecle, que
les premiers récits ont permis de mettre en valeur la contribution des sergents
et des contingents du roi a la victoire, 'examen de 'ensemble des récits conduit
a une réévaluation des relations entre les grands barons installés et le roi, ainsi
qu'entre eux et les autres chevaliers et le peuple représenté par les sergents. Cest
la que les récits divergent car seuls les récits tardifs du temps de saint Louis
semblent montrer une collégialité entre le roi et les barons. C’est probablement
plus qu'une réalité, une vue destinée a plaire au public des barons et a alimenter
leur nostalgie, celle d’'un bon temps du roi Philippe le Magnanime. En tout cas,
selon Dominique Barthélemy, elle venait & point pour susciter ou alimenter
une résistance a Louis IX a I'époque ot celui-ci conduisait un proces contre le
descendant d’un baron, Enguerrand IV de Coucy, combattant de la bataille
de Bouvines.

Isabelle Guyot-Bachy poursuit dans la méme veine en se transposant sous
le regne de Philippe le Bel pendant lequel, particulierement entre le désastre

345

SuU0ISNDUO) HTISIWAT ONNII



346

de Courtrai (1302) et la victoire de Mons-en-Pévele (1304), les chroniqueurs
réactivent la mémoire de Bouvines. Ils transposent donc 4 leur tour dans le récit
de Bouvines, comme pour conjurer la défaite, leur perception d’un royaume
congu comme une communauté. Ils le font de maniere apparemment plus
affirmée que sous le regne de saint Louis, méme si U'expression communitas
regni ne figure pas dans leurs récits. La perception est d’abord géographique,
mais aussi sociale et méme affective: dans le récit de la convocation des osts
royaux, le royaume est pergu comme un ensemble territorial. Dans celui d’'un
voyage de Philippe le Bel effectué dans les régions méridionales apres Courtrai,
la communauté, définie socialement, quoique de maniere peu précise, comme
une universitas, se rassemble autour de la personne du roi; elle s’établit et se
renforce aussi par le lien d’amour que n’hésite pas a souligner un chroniqueur.

Pouvons-nous déduire une communitas regni d’une communitas ducatus? Cette
derniére existe-t-elle ? Telle est I'interrogation sous-jacente de la contribution
de Laurence Moal a partir d’une analyse menée sur Pierre de Dreux au début
du x1rr° siecle. Une premiére approche va dans le sens d’une réponse positive
par '’hommage que celui-ci préte au roi Philippe Auguste en 1212, quand
il fait le choix d’adopter la titulature dux Britannie. Le duc peut ensuite se
targuer du soutien de grands seigneurs lorsqu'il constitue une ligue destinée a
lutter contre les intéréts temporels du clergé; un combat que Pierre de Dreux
r’hésite pas a mettre sur le compte de la défense du bien public et pour lequel
il convoque les barons en assemblée pléniere. Une deuxiéme approche permet
paradoxalement de voir cette fois une communauté se réaliser lors d’une
enquéte consécutive a la plainte au roi Louis IX des barons 1ésés par le duc dans
leurs libertés traditionnelles. Le roi déclenche alors une enquéte générale sur
les usurpations du duc et les préjudices subis par la population. Les résultats
de cette enquéte sont connus sous le nom de communes petitiones Britonum.
Elle pourrait étre analysée comme un moment ol une communitas regni, a
I'instigation du souverain cette fois, définit ses usages a 'occasion d’un différend
qu’il s’agit de régler.

LA COMMUNAUTE REALISEE

C’est dans les régions les plus septentrionales que I'expression de la
communauté réalisée semble le mieux se manifester. Est-ce un effet de source?
En tout cas, comme ailleurs, elles suscitent des interrogations.

Par rapport a la périodisation privilégiée par les autres contributions, celle de
I'Islande semble la plus précoce puisque C’est au x° siécle qu'une organisation
structurée et permanente apparait. Grégory Cattaneo montre comment la
création d’une Assemblée générale permet de réaliser une unité territoriale en



se fondant sur un cadre législatif. U Assemblée générale prolonge la tradition
d’assemblées locales qui rassemblaient les hommes libres. Elle a permis d’unifier
I'Islande en une méme communauté ot les chefs et leurs suivants se réunissent
annuellement pour débattre des affaires du pays, 'une des fonctions étant
de mettre fin aux faides de maniére pacifique, de pouvoir nouer des alliances
et entretenir les réseaux d’influences. Ainsi, les tribunaux locaux et ceux de
I’Assemblée générale pouvaient étre un frein aux ambitions des chefs. La
question des fonctions de I’Assemblée générale débouche bien str sur celle
de la réalité d’'une communauté du royaume. La comme ailleurs, c’est I'élite
des propriétaires qui est présente aux assemblées et qui prétend représenter la
totalité de la population.

Alice Taylor pour sa part fait porter sa contribution sur les conditions de
Papparition de la communitas regni en Ecosse, qui se révéle en réalité étre un
processus de transformation. En effet lorsqu'un groupe de quatre nobles et
deux évéques se proclament custodes regni Scotie en 1286, la communauté du
royaume qui va rester une clé du langage politique a travers les régnes suivants,
ne nait pas de rien. LUétablissement de gardiens « établis par la communauté du
royaume », moins qu’une formalisation ou une reconnaissance, s'apparente a
une transformation d’une réalité déja existante. Son enracinement se percoit
dans la forme et les structures du gouvernement royal écossais au cours des x11°
et X111° siecles et a travers le rdle que laristocratie et le pouvoir ecclésiastique y
ont joué. En Ecosse, 4 la différence de I’Angleterre, le gouvernement ne sest
pas développé aux dépens de la noblesse car celle-ci, de par la législation, y
était associée: comtes et barons disposaient des causes d’homicide dans leurs
juridictions et ils participaient au service militaire en ayant la responsabilité de
contingents. Ainsi, on ne reléve pas de séparation entre le gouvernement local
et le gouvernement central ; la noblesse participait aux charges administratives
du gouvernement royal avec lequel elle s’identifiait. Ces facteurs révelent
des différences trés notables avec Iévolution de la situation en Angleterre
sur ces questions 4 la méme époque. Au x1v¢ siecle, en Angleterre, la notion
de communauté du peuple apparait aprés une longue phase d’ambiguité et
d’incertitude selon I'analyse de Frédérique Lachaud.

La question des réalités que recouvre le syntagme communitas regni est posée
par Corinne Péneau sous trois aspects étroitement liés entre eux, les aspects
politique, social et géographique. En Suéde, comme en Angleterre, son
apparition est 2 mettre en relation avec un conflit politique, la révolte de 1319,
ol les opposants au roi choisissent un nouveau jeune roi en se déclarant
responsables de la destinée du royaume jusqu'a sa majorité. La « Charte des
libertés » rédigée a cette occasion mentionne la communitas regni avant que
celle-ci ne fasse sa réapparition quelques années plus tard dans un texte législatif

347

SuU0ISNDUO) HTISIWAT ONNII



348

qui regle les modalités de I'élection royale. Le processus électoral procede du
rassemblement de délégations en un lieu unique qui fonctionne aussi comme
manifestation visible de la communauté. Celle-ci se donne a voir comme
émanation du pouvoir, ce qui reléve d’une double fiction au moins: celle
de 'unité sociale et celle de la représentation d’une totalité. En réalité, seule
Paristocratie peut ainsi s’'identifier 4 la totalité du royaume, moins par I'exercice
d’une délégation qu'en conséquence de I'influence personnelle exercée par ses
membres. En outre, il s’agit du choix des habitants d’une province et non de
tout le royaume. La force de la communauté est fondée sur les propriétaires du
royaume et sur leur capacité a avoir su exiger, grice a la « Charte des libertés »,
qu’aucun impdt ne soit levé sans le consentement de la « communauté du
royaume ». La fiscalité est donc une fois de plus le marqueur de la communizas
regni qui s'identifie & ceux qui paient 'imp6t royal.

Au total, on I'a vu, les études, selon que leur objet comportait explicitement
le syntagme communitas regni ou selon que le champ lexical ne permettait de
l'approcher qu’indirectement, ont saisi différemment la communitas regni.
Méme la documentation la plus diserte n’est pas sans laisser subsister des
ambiguités ni sans laisser de doutes a 'historien. Mais il est aussi apparu que les
thémes traités au travers des différentes approches se répondaient suffisamment
pour justifier que soient étudiés en un méme ensemble des territoires qui ne
semblaient pas a priori pouvoir répondre aux mémes criteres. Il reste donc
a espérer que ces études susciteront 'envie de poursuivre la tiche et de leur
procurer de nouveaux développements.



LISTE DES ABREVIATIONS

Actes de Pierre de Dreux

BEC
CCR

CChHR

CFR

CIM

CPR

Complete Peerage

Grandes Chroniques de France

MGH

ODNB

Const.

DD

Dt. Chron.
Dr. MA

Epp. sel.

Leges Const.
Schrifien

SS

SS rer. Germ.
8§ rer. Germ. N.S.
Staatsschriften

Marjolaine Léimeillat, Les Actes de Pierre de Dreux, duc
de Bretagne (1213-1237), Rennes, PUR, 2013.
Bibliothéque de I’Ecole des chartes.

Calendar of Close Rolls, London, Public Record Office,
coll. « PRO Texts and Calendars » 1892-.

Calendar of Charter Rolls, London, Public Record
Office, coll. « PRO Texts and Calendars », London,
1903-1927, 6 vol.

Calendar of Fine Rolls, London, Public Record Office,
coll. « PRO Texts and Calendars », 1911-1962, 22 vol.
Calendar of Inquisitions post mortem and other analogous
documents, London, Public Record Office, coll. « PRO
Texts and Calendars », 1904-.

Calendar of Patent Rolls, London, Public Record
Office, coll. « PRO Texts and Calendars », 1891-.
Vicary Gibbs ez al. (¢éd.), G. E. Cockayne, The Complete
Peerage of England, Scotland, Ireland, Great Britain
and the United Kingdom, London, St Catherine Press,
1910-1959, 13 vol.

Les Grandes Chroniques de France, éd. Jules Viard, Paris,
Champion, coll. « Société de I'histoire de France »,
10vol., 1920-1953

Monumenta Germaniae Historica.

Constitutiones et acta publica imperatorum et regum.
Diplomata regum et imperatorum Germaniae.
Deutsche Chroniken.

MGH Deutsches Mittelalter. Kritische Studientexte.
Epistolae selectae in usum scholarum.

Constitutiones et acta publica imperatorum et regum.
Schriften der Monumenta Germaniae Historica.
Scriptores (in Folio).

Scriptores rerum Germanicarum in usum scholarum.
Scriptores rerum Germanicarum, Nova Series.
Staatsschiften des spéteren Mittelalters.

Oxford Dictionary of National Biography, Oxford,
Oxford University Press, 2004-.

349

SUOIIRIAQIQR SBP 91SIT  INOTA SVLINNANOD



350

ORF

PL

RHGF

RS
SHF

Ordonnances des rois de France de la troisiéme race,
recueillies par ordre chronologique, éd. Eustbe
de Lauriére, 21 vol., Paris, Imprimerie royale et
Imprimerie nationale, 1723-1849.

Patrologiae cursus completus, series latina, éd. Jean-Paul
Migne, 222 vol., Paris, Garnier, 1844-1855.

Recueil des historiens des Gaules et de la France,
éd. Dom Bouquet, nouv. éd., 24 vol., Paris, Imprimerie
impériale et nationale, 1869-1904.

Rolls Series, London, Record Commission.

Société de I'histoire de France.



TABLE DES MATIERES

TEEOAUCTION ..o 7

PREMIERE PARTIE
LA COMMUNITAS REGNI, APPROCHES TERMINOLOGIQUES,
JURIDIQUES ET THEORIQUES

A la recherche du mot communitas dans les sources narratives et diplomatiques
des x1¢ et x11° siecles
IVHCREL BU <.ttt ettt s s 17

Terra — populus — rex. La communauté du royaume vue de lextérieur
GEOTG JOSTKIBIGIEWE ...t 31

Un aspect juridique de la « communauté du royaume »: la réflexion des
romanistes du Moyen Age sur la capacité, ou I'incapacité du peuple 2 contréler
le gouvernant
YVS SASSIT ...ttt ettt e s es s s e s eses e s e s e s e e e s e s e s e e eeeseeeeeaeseseeeneens 51

Les fondements de la communitas regni dans les questions quodlibétiques de
la faculté de théologie de Paris a la fin du x1r* siecle
LYAWINE SCOTAIA ..t 65

Aristotle and the Empire. Imperium, regnum, and communitas in Albert the Great
and Engelbert of Admont
6= Y N0 o OO 83

La « communauté du royaume » en Angleterre, fin du x1rt-début du xrv* siecle
FrEd@rique LAChAUM ...........ooeeeee e 97

DEUXIEME PARTIE
LE ROI ET LES PRINCES

Les princes comme capita rei publice. Le royaume de Germanie aux X1° et XI11° siecles
ROUFGIOBE ...ttt 123

Officiers du roi ou officiers du royaume? Les grands offices de cour en Angleterre
au x111¢ et au début du x1v© siécle
JOTG POIEZET ..t a e a et s s neaeaa 137

351

S21911eW S3p 3|qe]  INDTA SVLINNWANOD



352

Le baronnage francais dans les récits de la bataille de Bouvines (1214-1274) et
dans la liturgie du sacre royal
DOMINIGUE BArthBLEMY ... 159

Les guerres de Flandre dans le processus de formation de la communitas regni au
travers des récits des chroniqueurs francais (12 14-premiere moitié du xive siecle)
[S@belle GUYOT-BACKY ......oiiiiiiii e 181

Communitas regni et « relations internationales » (xr-x11r° siecle)
J@aN-MAFTE IMOBGLIN ... 197

TROISIEME PARTIE
LA COMMUNAUTE REALISEE

Larmorial Wijnbergen est-il un reflet de la communauté du royaume de France?
Jean-Christophe Blanchard ..o e 219

La Bretagne et la communitas regni sous le régne de Pierre de Dreux (1213-1237)
LAUIENCE IVIOAL ...t 235

La communauté sans royaume dans I'Islande médiévale
GIEZOTY CAEANEO ..voeeeici et 249

La création d’une communitas regni en Suede (xur'-xiv* siecles)
COTINNE PENMEAUL ...ttt 273

La communauté avant la communirzas: les élites et le gouvernement royal en
Ecosse au xur* siecle
AALICE TAYLOT ettt 299

« Communauté du royaume » et affirmation de la noblesse dans les pays tcheques
(xrre-x1ve siécles)

BLOTS@ A ... 319
Conclusions

BIUNO LEMESIE ..o 337
Liste des abréVIations............oov.oivoeoeoeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 349

Table des MAatiEres ..........coovooooeooeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 351



