
a

C
om

m
un

ita
s r

eg
ni

72

34 €

Les historiens médiévistes hésitent à parler d’État ou de nation quand 
ils évoquent les entités politiques du Moyen Âge central ; quand il s’agit 
de désigner une entité politique correspondant à une province, le terme 
royaume –  parfois même en l’absence d’un roi  – est moins con� ictuel. 
Existait-il pour autant des communautés politiques spéci� ques à l’échelle 
des royaumes, des « communautés de royaume » ? D’ailleurs, dans plusieurs 
régions d’Occident, l’usage du syntagme communitas regni caractérisait 
plutôt la terminologie des programmes politiques des mouvements 
d’opposition au roi. Les contributions réunies dans ce volume prennent 
toutefois appui sur cette notion pour proposer un questionnement 
renouvelé des fondements politiques d’une partie de l’Occident médiéval 
(Scandinavie, Empire, France, Angleterre et Écosse, pays tchèques), a� n 
de comprendre ce qui en faisait la singularité.

I S B N 979 -10 -2 31- 0 613 - 8

Communitas regni
La « communauté de royaume » 

de la fin du xe siècle au début du xive siècle 
(Angleterre, Écosse, France, Empire, Scandinavie)

SORBONNE UNIVERSITÉ PRESSES
https://sup.sorbonne-universite.fr

Illustration : La déclaration d’Arbroath, 6 avril 1320, exemplaire dit de Tyninghame 

© The History Collection/Alamy banque d’images

D
O

M
IN

IQ
U

E 
B

A
R

TH
ÉL

EM
Y 

   
 IS

A
B

EL
LE

 G
U

YO
T-

B
A

C
H

Y 
FR

ÉD
ÉR

IQ
U

E 
LA

C
H

A
U

D
   

  J
E

A
N

-M
A

R
IE

 M
O

EG
LI

N

DOMINIQUE BARTHÉLEMY, ISABELLE GUYOT-BACHY, 
FRÉDÉRIQUE LACHAUD & JEAN-MARIE MOEGLIN (DIR.)

COMMUNITAS REGNI
La « communauté de royaume » 

de la fin du xe siècle au début du xive siècle 
(Angleterre, Écosse, France, Empire, Scandinavie)

CULTURES ET CIVILISATIONS MÉDIÉVALES N° 72

CommunitasRegni_2019-11-12.indd   1 15/11/2019   09:02



a

C
om

m
un

ita
s r

eg
ni

72

34 €

Les historiens médiévistes hésitent à parler d’État ou de nation quand 
ils évoquent les entités politiques du Moyen Âge central ; quand il s’agit 
de désigner une entité politique correspondant à une province, le terme 
royaume –  parfois même en l’absence d’un roi  – est moins con� ictuel. 
Existait-il pour autant des communautés politiques spéci� ques à l’échelle 
des royaumes, des « communautés de royaume » ? D’ailleurs, dans plusieurs 
régions d’Occident, l’usage du syntagme communitas regni caractérisait 
plutôt la terminologie des programmes politiques des mouvements 
d’opposition au roi. Les contributions réunies dans ce volume prennent 
toutefois appui sur cette notion pour proposer un questionnement 
renouvelé des fondements politiques d’une partie de l’Occident médiéval 
(Scandinavie, Empire, France, Angleterre et Écosse, pays tchèques), a� n 
de comprendre ce qui en faisait la singularité.

I S B N 979 -10 -2 31- 0 613 - 8

Communitas regni
La « communauté de royaume » 

de la fin du xe siècle au début du xive siècle 
(Angleterre, Écosse, France, Empire, Scandinavie)

SORBONNE UNIVERSITÉ PRESSES
https://sup.sorbonne-universite.fr

Illustration : La déclaration d’Arbroath, 6 avril 1320, exemplaire dit de Tyninghame 

© The History Collection/Alamy banque d’images

D
O

M
IN

IQ
U

E 
B

A
R

TH
ÉL

EM
Y 

   
 IS

A
B

EL
LE

 G
U

YO
T-

B
A

C
H

Y 
FR

ÉD
ÉR

IQ
U

E 
LA

C
H

A
U

D
   

  J
E

A
N

-M
A

R
IE

 M
O

EG
LI

N

DOMINIQUE BARTHÉLEMY, ISABELLE GUYOT-BACHY, 
FRÉDÉRIQUE LACHAUD & JEAN-MARIE MOEGLIN (DIR.)

COMMUNITAS REGNI
La « communauté de royaume » 

de la fin du xe siècle au début du xive siècle 
(Angleterre, Écosse, France, Empire, Scandinavie)

CULTURES ET CIVILISATIONS MÉDIÉVALES N° 72

CommunitasRegni_2019-11-12.indd   1 15/11/2019   09:02

https://sup.sorbonne-universite.fr


Conclusions
—

Bruno Lemesle

ISBN : 979-10-231-5308-8



Cultures et civilisations médiévales

collection dirigée par Jacques Verger et Dominique Boutet

 

Précédentes parutions

Créer. Créateurs, créations, créatures au Moyen Âge
Florian Besson, Viviane Griveau-Genest & Julie Pilorget (dir.)

Expériences critiques. Approche historiographique  
de quelques objets littéraires médiévaux

Véronique Dominguez-Guillaume & Élisabeth Gaucher-Rémond (dir.)

Le Manuscrit unique. Une singularité plurielle
Élodie Burle-Errecade & Valérie Gontero-Lauze (dir.)

Le Rayonnement de la cour des premiers Valois à l’époque d’Eustache Deschamps
Miren Lacassagne (dir.)

Ambedeus. Une forme de la relation à l’autre au Moyen Âge
Cécile Becchia, Marion Chaigne-Legouy et Lætitia Tabard (dir.)

Épistolaire politique. II. Authentiques et autographes
Bruno Dumézil & Laurent Vissière (dir.)

Imja et name. Aux sources de l’anthropologie germanique, anglo-saxonne et slave
Olga Khallieva Boiché

Lire en extraits. Lecture et production des textes de l’Antiquité à la fin du Moyen Âge
Sébastien Morlet (dir.)

Savoirs et fiction au Moyen Âge et à la Renaissance
Dominique Boutet & Joëlle Ducos (dir.)

Épistolaire politique. I. Gouverner par les lettres
Bruno Dumézil & Laurent Vissière (dir.)

Prédication et propagande au temps d’Édouard III Plantagenêt
Catherine Royer-Hemet

Intus et foris. Une catégorie de la pensée médiévale ?
Manuel Guay, Marie-Pascale Halary & Patrick Moran (dir.)

Wenceslas de Bohême. Un prince au carrefour de l’Europe
Jana Fantysová-Matějková

L’Enluminure et le sacré. Irlande et Grande Bretagne, viie‑viiie siècles
Dominique Barbet‑Massin

https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales


SORBONNE UNIVERSITÉ PRESSES
Paris

Dominique Barthélemy, Isabelle Guyot-Bachy, 
Frédérique Lachaud & Jean-Marie Moeglin (dir.)

Communitas regni
La « communauté de royaume » 
de la fin du xe siècle au début du 

xive siècle (Angleterre, Écosse, France, 
Empire, Scandinavie)

 

https://sup.sorbonne-universite.fr


Version numérique : © Sorbonne Université Presses, 2025

ISBN de l’édition papier : 979‑10‑231‑0613‑8
© Sorbonne Université Presses, 2020

Mise en page Emmanuel Marc Dubois/3d2s (Issigeac/Paris)
d’après le graphisme de Patrick Van Dieren

SORBONNE UNIVERSITÉ PRESSES
Maison de la Recherche

Sorbonne Université
28, rue Serpente

75006 Paris

sup@sorbonne-universite.fr

https://sup.sorbonne-universite.fr

tél. : +33 (0)1 53 10 57 60

Sorbonne Université Presses est un service général  
de la faculté des Lettres de Sorbonne Université.

Ouvrage publié avec le concours de Sorbonne Université et de l’Institut universitaire de France

mailto:pups%40sorbonne-universite.fr?subject=CCM%20Manuscrit%20unique
http://pups.paris-sorbonne.fr


com
m

unitas regni  •   sup  •   2020

337

CONCLUSIONS

Bruno Lemesle 
Université de Bourgogne, ARTEHIS (UMR 6298)

Ce qui frappe en premier le lecteur des contributions qui précèdent est la 
dichotomie entre celles qui s’appuient sur des sources où le syntagme communitas 
regni est explicite et le nombre, plus important, de celles où il est inexistant. La 
question que l’on se pose est bien sûr de savoir jusqu’où il est légitime de travailler 
à partir d’un vocabulaire proche pour tenter de saisir néanmoins une communitas 
regni dans les espaces où elle n’a pas été explicitement mentionnée. La notion 
de « communauté de royaume » peut-elle être étendue à d’autres royaumes ou 
à d’autres principautés ? Les auteurs de ce volume n’ont pas hésité à répondre 
positivement et à rejeter un nominalisme qui aurait pu se révéler asphyxiant. Ils ont 
choisi de penser les réalités politiques et sociales des royaumes et des principautés 
qu’ils analysaient à l’aide de ce concept, considérant, même s’il est extérieur, 
qu’il n’était pas pour autant étranger aux réalités politiques et sociales. Réfléchir 
aux caractéristiques de la communitas regni, avec ou sans le syntagme, a été la 
démarche privilégiée. Ce sont donc ses principales caractéristiques qu’il convient 
tout d’abord de passer en revue avant de les situer dans leurs contextes spécifiques.

Que recouvre une « communauté de royaume » ? C’est une question a priori 
essentielle qui se révèle assez épineuse cependant, car même les documents 
qui y font référence ne livrent pas de réponse nette. La plus évidente serait 
plutôt de nature négative, au sens où l’expression ne paraît jamais désigner la 
totalité des habitants d’un royaume, d’une principauté ou d’un territoire, mais 
seulement une partie de celle-ci habilitée (ou s’estimant telle) à représenter 
l’ensemble. Au-delà de cette évidence, les réponses sont diverses, reflétant 
la variété des sources et des espaces territoriaux, mais aussi traduisant une 
difficulté que les auteurs de ce volume ont souvent dû affronter. Ainsi, la partie 
qui représente le tout peut se limiter à la noblesse (laquelle n’est pas homogène), 
mais d’autres approches permettent de voir que la communauté de royaume 
s’identifie aux hommes libres propriétaires (en Islande) ou, à partir de la fin du 
xiiie siècle, à ceux qui consentent à l’impôt (Suède, France, entre autres) : par 
quoi est exprimé le lien entre la communauté du royaume et la communauté 
fiscale, qui apparaît dès lors comme l’un des critères de la définition. 



338

Il s’ensuit d’une part que le concept de communitas regni ne peut pas être 
défini par sa seule acception sociale, car il doit aussi l’être politiquement, d’autre 
part qu’il importe d’observer les conditions dans lesquelles l’expression et les 
notions qui lui sont associées se trouvent. 

C’est au travers de l’expression des formes politiques que la communauté 
est le plus souvent mentionnée ; dès le xe siècle en Islande, l’Assemblée 
générale transforme le territoire en communauté légale (Grégory Cattaneo). 
Les confrontations et les conflits politiques entre les Grands et la royauté ont 
été à l’origine des réformes politiques et de leur expression légale (la « Grande 
Charte » en Angleterre, la « Charte des libertés » en Suède) par lesquelles le 
rôle de la communauté a été défini, là où elle est explicitement affirmée, en 
Angleterre (à plusieurs reprises), en Écosse, en Suède ou en Bohême (Frédérique 
Lachaud, Jörg Peltzer, Alice Taylor, Corinne Péneau, Rolf Große, Éloïse Adde). 
Toutefois, ces réformes ne font parfois que consacrer le rôle antérieurement 
joué par la noblesse dans la gestion des affaires publiques, qui en est le plus 
souvent le fer de lance, et à le transformer : ainsi en Écosse et en Bohême 
(Taylor, Adde). Dans tous les cas, les relations entre le roi et la communauté 
s’en trouvent précisées, que le roi désigne ceux qui en sont les représentants 
(Jean-Marie Moeglin, Peltzer), ou que l’allégeance au roi contribue à susciter la 
communauté (Lachaud). Mais la royauté est aussi contrôlée par la communauté 
là où elle s’affirme le plus fortement (Lachaud, Adde, Taylor) ; en Suède où cette 
situation trouve son point culminant, l’expression de la communitas regni est 
concomitante à son pouvoir d’élection du roi et de protection de la loi contre 
les tentatives de transformation par le roi (Péneau).

Le syntagme communitas regni contient l’idée d’association de la communauté 
à un territoire, ce qui est indiqué ou suggéré par plusieurs sources étudiées par les 
auteurs. Par exemple, en Islande, elle l’est par l’emploi du possessif pour désigner 
la loi (« notre loi ») (Cattaneo) ; en Suède, la « Charte des libertés » se réfère à 
tous les habitants d’un lieu précis (Péneau). Les chroniques l’expriment parfois 
explicitement : celles du temps de Philippe le Bel font percevoir le royaume 
comme un ensemble territorial (Isabelle Guyot-Bachy) et vu de l’extérieur, 
comme dans la chronique d’Ottokar de Styrie, la vision d’une communauté 
homogène du royaume de France délimitée par un horizon géographique est 
encore plus manifeste (Georg Jostkleigrewe). Il n’est pas jusqu’aux questions 
quodlibétiques qui n’abordent l’association de la communauté et du territoire, 
quand la métaphore organique affirme la naturalité de la communauté dans des 
limites spatiales (Scordia). 

Si, vue par un auteur extérieur, l’idée d’une identité collective peut se présenter 
facilement, la lecture des textes « de l’intérieur » ne permet pas de trancher, aussi 
conservent-ils leur part d’ambiguïté, comme en Angleterre où l’on peut hésiter 



339

bruno lem
esle   Conclusions

entre l’expression d’une identité collective et le fait plus traditionnel de renvoyer 
à la pratique du serment (Lachaud). Cela renvoie aussi à l’idée que les récits et les 
cérémonies mises en œuvre donnant à voir une unité collective ne sont peut-être 
que les fictions nécessaires pour mieux conforter la communitas regni (Péneau). 

De ce fait, les contributions portent souvent en premier lieu sur les mots pour 
dire la communauté du royaume ou qui peuvent la suggérer, et sur les notions 
que la communitas regni appelle ou dont elle se distingue ; les auteurs se sont 
donc référés aux communes bien sûr, à l’universitas, à la res publica, à l’idée de 
bien commun ou à celle d’utilité commune.

Conjointement à la question du vocabulaire se pose celle des héritages 
conceptuels et des influences doctrinales. La communitas regni, nommée telle 
quelle ou non, a trouvé des fondements chez des auteurs qui ont pu se référer 
à l’Ancien Testament, à Aristote surtout, mais aussi au droit romain, voire au 
droit canonique. C’est pourquoi les auteurs de ce livre ont pris soin de faire les 
distinctions entre les différentes catégories de sources. Les approches doctrinales 
ont amené plusieurs d’entre eux à éclairer les enjeux qui les sous-tendaient, 
même si, cela a été notamment souligné par Frédérique Lachaud, Lydwine 
Scordia ou Karl Ubl, entre autres, les réflexions et les références des auteurs 
se veulent intemporelles quand bien même ils se rapportent aux événements.

Les contributions ayant abordé de nombreux thèmes qui se font écho de l’une 
à l’autre, je les regroupe sous trois centres d’intérêt : (1) Notions doctrinales et 
représentations politiques ; (2) La notion de communauté implique celle des 
solidarités en œuvre ; (3) La communauté réalisée.

NOTIONS DOCTRINALES ET REPRÉSENTATIONS POLITIQUES

Toutes les sources documentaires ne sont pas propres à dégager l’idée de 
communitas regni parce que d’autres notions prennent le pas. Ainsi dans l’aire 
géographique de la formation des communes étudiée par Michel Bur, les actes 
de la pratique ne livrent pas d’indices prouvant que les princes ou les autorités 
ecclésiastiques pourraient devoir négocier avec des communautés d’habitants. 
Les sources narratives ne sont pas plus disertes : le terme n’est évidemment 
familier ni à Suger, qui a pourtant ébauché une pensée politique, ni à Orderic 
Vital. Gislebert de Mons, quant à lui, ne l’utilise pas, et nous savons par 
ailleurs la brutale et célèbre réprobation de Guibert de Nogent relative au 
mot commune. Pour les hommes d’Église, la seule véritable communauté était 
celle de l’Église, des paroisses, des moines et des chanoines ; pour la pensée 
politique naissante au nord du royaume de France, c’est la royauté qui était 
exaltée, mais pas encore les peuples sur lesquels elle exerçait sa souveraineté, 
selon Michel Bur. 



340

Aussi, observer le vocabulaire à travers ses occurrences doit conduire de 
manière plus fructueuse à examiner les problèmes conceptuels qu’il pose.

Yves Sassier montre que les glossateurs du droit romain utilisent eux-mêmes 
très peu le terme communitas ; c’est populus qui revient le plus souvent dans leurs 
textes et ils adoptent le mot universitas de préférence à communitas. Au début 
du xiie siècle, les glossateurs découvrent des textes du jurisconsulte Ulpien selon 
qui le peuple est à la source du pouvoir impérial. À partir de là, deux tendances 
se manifestent et s’opposent chez eux. D’un côté, Irnerius, partant de l’idée 
que la souveraineté est fondée sur le peuple, tente de la mettre en concordance 
avec le principe du pouvoir absolu du prince. En disant que le peuple a renoncé 
définitivement à son profit à sa souveraineté en la lui transmettant, il consacre 
finalement la toute puissance du prince. 

Selon la tendance opposée, qui, à partir du xiiie siècle, est représentée d’abord 
par Azon, le peuple ne se démet pas totalement de son pouvoir ; il le concède, ce 
qui signifie qu’il en autorise l’usage. Hugolinus fait de l’empereur un mandataire 
du peuple pour l’exercice de l’imperium. L’idée est reprise et transformée plus 
explicitement par Odofredus qui va jusqu’à avancer la notion de souveraineté 
législative du peuple, tandis que Jacques de Révigny en tire la conclusion que 
si le souverain agissait mal, le peuple pourrait le révoquer. Ces idées eurent 
un avenir politique au xive siècle notamment chez un penseur politique 
comme Marsile de Padoue, relayé par Nicolas Oresme, pour qui la source du 
pouvoir réside dans l’assemblée générale des citoyens. Mais, au xiiie siècle, les 
romanistes ne suivent pas tous ces conceptions : ils demeurent favorables à la 
thèse opposée et préfèrent mettre en valeur la conception divine de la royauté 
articulée à l’idée d’un acte volontaire du peuple qui lui a abandonné de façon 
irrémissible sa puissance. 

De nombreuses contributions ont souligné comment les questions doctrinales 
répondaient à des enjeux politiques et sociaux. Ainsi, Karl Ubl a centré sa 
réflexion sur la réception d’Aristote par deux penseurs, Albert le Grand et, 
moins connu, l’abbé Engelbert d’Admont. La question de l’intégration 
d’Aristote dans la réflexion politique s’articule à celle des enjeux spécifiques de 
l’époque auxquels se référait plus ou moins explicitement chacun d’eux. Or, 
c’est à la notion d’Empire qu’ils s’intéressent et à son rapport aux royaumes. 
Pour cela, les deux lecteurs médiévaux d’Aristote devaient assimiler la politique 
d’Aristote dans le cadre de leur propre réflexion et dépasser le philosophe grec 
en montrant en quoi la monarchie est une communauté politique nécessaire au 
bien commun. Albert le Grand est le premier à avoir écrit un commentaire de 
la Politique. Il se sépare nettement de son auteur en réunissant les trois entités 
qu’Aristote séparait (la royauté, l’aristocratie et la démocratie) afin de parvenir 
à la vision unifiée d’une communauté organisée. Albert le Grand estimait que le 



341

bruno lem
esle   Conclusions

roi devait s’adjoindre les députés des villes pour gouverner et pouvoir répondre 
aux revendications du peuple. Il emprunte même au droit canonique la notion 
de plenitudo potestatis dévolue au pape pour en faire une prérogative royale. 

De son côté, Engelbert d’Admont admet l’oligarchie à côté des autres formes 
politiques parce que, selon lui, elle contribue au bien commun grâce à sa capacité 
à produire la richesse, ce qui est, toujours selon Engelbert, sa caractéristique. 
C’est cependant la monarchie qui, parce qu’elle transcende les cités, constitue le 
paradigme du gouvernement et c’est elle qu’à l’occasion il nomme communitas 
regni. Mais pas plus Albert le Grand qu’Engelbert d’Admont ne s’étend sur la 
notion d’Empire. Pourtant c’est bien par la question des rapports entre l’Empire 
et les monarchies que leur réflexion est sous-tendue : ils justifient l’autorité du 
premier par son universalité et, dans une conception très hiérarchisée, par sa 
capacité à englober la communauté du royaume, qui elle-même englobe les 
entités inférieures que sont les villages et les villes.

La réflexion sur l’aspect théorique des doctrines n’élude donc pas la question 
des enjeux, comme nous venons de le voir et comme la plupart des contributions 
le soulignent. Lydwine Scordia en a fait le fil conducteur de sa démonstration 
à partir de l’examen des questions quodlibétiques des maîtres des écoles dans 
la courte période des vingt dernières années du xiiie siècle. Les enjeux sont 
reflétés par les débats contemporains relatifs aux épisodes guerriers et aux crises, 
à la question omniprésente des dépenses, au remboursement des dettes, débats 
qui débouchaient donc sur celui de la hiérarchie des pouvoirs, en l’occurrence 
pontifical et royal. Les maîtres n’usèrent pas du syntagme communitas regni 
mais en plaçant en équivalence res publica et communauté, ils associaient 
celle-ci à la recherche du bien commun et aux réflexions sur ceux qui usent des 
biens publics. La question du paiement de l’impôt et des taxes se fondait sur le 
principe du consentement à payer de la part de sujets libres qui donc ne devaient 
pas être contraints, comme l’indiquent les maîtres. Pour eux, la communauté 
existait. L’analyse de leurs questions permet de mettre en évidence à la fois 
son existence et la diversité de ses composantes, d’où la nécessité de définir les 
solidarités qui les lient. Le point commun est qu’elles ont à supporter ensemble 
les charges inhérentes à la vie en commun. Selon les maîtres, l’appartenance à la 
communauté entraîne la participation aux charges. La question de la solidarité 
des parties est exposée à partir de la métaphore corporelle sur laquelle elle est 
fondée, qui permet aussi de caractériser la communauté comme une entité 
naturelle tout en soulignant les hiérarchies internes. 

À travers une approche différente, Georg Jostkleigrewe analyse la perception 
de la communitas regni dans le royaume de France par un chroniqueur allemand, 
Ottokar de Styrie. Le trait le plus caractéristique est une vision unitaire tant du 
point de vue ethnique que géographique, celle d’une communauté homogène 



342

pourvue d’une identité collective. On voit bien ici qu’une telle perception 
doit tout au caractère politique affirmé de la royauté capétienne, mais aussi 
aux conflits frontaliers qui exacerbent les sentiments nationalistes allemands 
projetés en retour sur le royaume de France. L’auteur de cette vision puisait à des 
sources qui inventaient un spectre de l’expansionnisme français et manipulaient 
des stéréotypes ; leurs textes fonctionnaient comme des outils politiques ayant 
pour enjeu d’autres conflits et dont la perspective était de s’assurer des alliances.

Jörg Peltzer a centré sa réflexion autour de l’intitulé des grands offices curiaux 
à partir du xiiie siècle car des offices tels que celui de connétable et de maréchal 
cessèrent de se référer au roi pour se référer au royaume. Cette transformation 
se produisit à l’instar du roi Jean sans Terre qui, un peu plus tôt, abandonna la 
formule rex Anglorum au profit de rex Anglie. Pourtant le changement n’était pas 
une simple imitation. Il avait des raisons différentes. Les confrontations entre 
le roi et les magnats, comme le montrent également Frédérique Lachaud et 
Corinne Péneau dans leurs contributions respectives, ont été un facteur décisif 
pour la formation de la communitas regni ; les magnats se sont vus confortés dans 
leur engagement dans le gouvernement du royaume. Dans le cas de l’Angleterre, 
l’initiative du changement de titulature vint des earls. La conception qu’ils 
avaient de leur rôle en faisaient des défenseurs de la communauté du royaume 
et non des défenseurs de leurs intérêts propres. Un chroniqueur de la fin du 
xiiie siècle, Walter de Guisborough, écrit à l’occasion de la crise politique 
de 1297 que le connétable et le maréchal agirent « au nom de la communauté du 
royaume ». Un autre texte, le Modus tenendi parliamentum, rédigé au début du 
xive siècle, considère que les titulaires de trois grands offices, ceux de maréchal, 
de connétable et de sénéchal, agissent comme représentants de la communitas 
regni. C’est ici un trait récurrent car nous le retrouvons dans la plupart des cas 
évoqués dans ce livre : si les contours de la communitas regni sont souvent mal 
connus ou incertains, à plusieurs reprises ceux qui la représentent sont mieux 
connus. Pour ce qui touche l’Angleterre, le roi Édouard Ier, qui joua un rôle 
décisif dans l’histoire des grands offices, ainsi que ses successeurs, entendait 
néanmoins les contrôler et n’avait pas pour objectif que ces grands officiers 
fussent des représentants indépendants du roi de la communauté du royaume. 

Enfin, la communauté de royaume peut être saisie par l’historien non seulement 
à travers les textes mais aussi par les représentations visuelles, comme Jean-
Christophe Blanchard le montre en étudiant l’armorial Wijnbergen. Manuel 
pratique et concret du héraut d’armes, ce document de la fin du xiiie siècle 
pourrait exprimer à sa façon une communauté du royaume. La figuration dans 
les armoiries pleines des dépendants du lignage qu’elles désignent paraît plaider 
en faveur de cette idée. Mais le plus significatif est sans doute que l’armorial 
n’est pas dépourvu d’un enjeu politique propre à l’époque de sa réalisation. 



343

bruno lem
esle   Conclusions

Il pourrait être une mise en image d’un programme politique du roi Philippe III 
qui cherchait à renforcer les positions françaises sur les frontières nord-est du 
royaume en mettant l’Empire au cœur de ses préoccupations. 

LA NOTION DE COMMUNAUTÉ IMPLIQUE CELLE DES SOLIDARITÉS EN ŒUVRE

Sur quelles solidarités s’appuient les communautés de royaume et quels 
rapports entretiennent-elles avec l’autorité royale, comment se manifestent-
elles, comment enfin sont-elles consolidées ?

Là où l’expression communitas regni est relativement bien représentée, comme 
en Angleterre aux xiiie et xive siècles dans les récits des chroniqueurs et les textes 
programmatiques, Frédérique Lachaud, prenant le contre-pied des historiens 
qui l’estiment dépourvue de signification, y voit au contraire une rhétorique 
propre à alimenter l’action politique et même, plus profondément, un 
vocabulaire de réforme qui pénètre la culture politique et finit par l’imprégner. 
Le syntagme est d’ailleurs peu utilisé dans les textes théoriques qui lui préfèrent 
les notions de res publica, de bien commun et d’utilité commune, notions avec 
lesquelles la communitas regni demeure étroitement associée. Elle prend en effet 
son essor plutôt à l’occasion des mouvements d’opposition à la royauté, dans un 
contexte global de confrontation, par conséquent. 

La principale interrogation qui ressort d’une étude des occurrences du 
syntagme est de comprendre exactement ce qu’il recouvre aux plans politique 
et social. Ainsi, la communitas regni et les termes qui en sont dérivés tels que 
« commune », « communauté » ou universitas ne renvoient-ils pas à la pratique 
du serment mutuel propre aux associations ? Le terme communauté qui se 
rapporte à la communauté politique à laquelle est associé le serment est en effet 
récurrent dans les textes issus du mouvement de réforme politique. De cette 
interrogation s’ensuit plus largement la question de comprendre si la notion de 
communauté désigne l’ensemble des habitants du royaume ou bien seulement 
une partie qui s’octroie la légitimité pour représenter les autres groupes. Cette 
difficulté n’est pas levée par le relevé des contextes d’utilisation de la notion, 
fait remarquer Frédérique Lachaud, car elle demeure ambivalente selon que l’on 
considère les sources émanant des opposants à la royauté ou bien celles provenant 
de cette dernière : la communitas regni est aussi bien utilisée par les premières que 
par les autres qui s’en servent pour justifier l’action du gouvernement. 

C’est par le truchement de la littérature en langue vernaculaire dont la noblesse 
tchèque eut l’initiative que la notion de communauté du royaume est exprimée 
à la fin du xiiie siècle en Europe centrale, selon l’analyse d’Éloïse Adde. Cette 
littérature attribue un rôle de représentation de tous les sujets à la noblesse en 
se référant à la notion légitimatrice du bien commun. Telle prétention trouve 



344

aisément son fondement dans une tradition de conduite des affaires publiques 
qui caractérise cette noblesse. Véritable instrument idéologique en sa faveur, 
la littérature met l’accent sur sa cohésion sociale (imaginée) et sa cohérence 
politique en l’opposant aux roturiers présentés comme des individus dépourvus 
d’organisation communautaire. Elle s’appuie en outre sur son identification 
religieuse à saint Venceslas, le premier saint attitré du pays. La première référence 
explicite à une communitas regni, contemporaine de cette littérature, figure dans 
les actes produits lors de la diète convoquée à l’occasion de la crise politique 
provoquée par la détention du roi Venceslas II. C’est encore la littérature qui 
soutient le principe de l’élection du prince par un collège habilité à y procéder 
et justifie le rôle des seigneurs présentés comme les garants du bon exercice du 
pouvoir, en opposant la communauté au pouvoir d’un seul. 

Un thème commun à de nombreuses communications a été la relation étroite 
qui s’établit entre l’expression d’une communitas regni et les tensions, les conflits 
politiques ou judiciaires ou les guerres, comme nous l’avons déjà souligné.

Ainsi, dans l’Allemagne des xie et xiie siècles, étudiée par Rolf Große, où, si 
le syntagme communitas regni ne figure pas dans les sources, une identité du 
royaume se manifeste à travers le roi et les princes. Le processus qui aboutit 
à ce que les princes se constituent comme les représentants du royaume est 
littéralement propulsé et alimenté par la série des conflits qui ponctuent les 
rapports entre le roi et la noblesse princière, à laquelle il convient d’ajouter 
le peuple saxon et dont fait également partie intégrante le long conflit avec la 
papauté. L’identification du royaume par le roi qui l’incarne a pour corollaire 
que, dans la première phase, au cours du xie siècle, la communauté se forme 
au prix de l’exclusion du roi. La révolte saxonne au début du règne d’Henri IV, 
lorsque le roi a atteint sa majorité, se traduit, elle, par une coniuratio qui, selon 
un chroniqueur contemporain, Lampert de Hersfeld, aurait soudé la totalité de 
la population saxonne unie dans une forme de communauté de destin. Mais sur 
le long terme, après le traité de Wurtzbourg et le concordat de Worms de 1121, 
les princes parviennent à créer une communauté d’action dont l’objectif est de 
participer au gouvernement. Ils représentent désormais le royaume désigné dans 
les sources par le mot honor, c’est-à-dire le rang et l’honneur du royaume. La 
communauté d’action relie entre eux le roi, les princes et le royaume. 

Le rôle du roi dans la conception des communautés de royaume est le point 
majeur de la contribution de Jean-Marie Moeglin qui évoque les rencontres 
« internationales » des princes du xie au xiiie siècle. Or le contenu des premiers 
traités aux xie et xiie siècles évoque des accords conclus à titre personnel, de 
souverain à souverain, sous la forme de traités d’amitié, alors que ces traités 
engagent tout le royaume ; d’où la question de savoir le rôle que les Grands 
ont joué. Les chroniqueurs ont mis l’accent sur la présence des grands laïcs et 



345

bruno lem
esle   Conclusions

ecclésiastiques, ce qui n’est pas sans signification. Si la présence des Grands 
s’explique en premier lieu par leur devoir d’aide et conseil, on doit aussi noter 
que, de leur côté, les Grands entendent que le souverain prenne préalablement 
leur conseil et qu’il ne conclut pas de traité avec un autre roi sans leur aval. Car si 
les Grands sont convoqués, s’ils prêtent serment sur l’accord, et s’ils confirment 
qu’ils doivent eux-mêmes respecter cet accord qui les engage, ils disposent aussi 
du droit (ou ils le prennent) d’approuver ou ne pas approuver ; et cela peut 
être l’occasion de faire valoir leurs propres intérêts. Ainsi, par la rencontre, 
la communitas regni, selon Jean-Marie Moeglin, se montre, se constitue et 
s’éprouve. Si la présence des Grands n’est jamais acquise a priori, le conseil 
préalable et leur présence au moment de l’accord prend l’effet d’une garantie 
pour l’autre partie du respect du traité. Les formules des traités et leur contenu 
n’évoluent que lentement au cours du xiiie siècle ; il est cependant avéré qu’ils 
sont davantage que des traités résultant de liens personnels ; ils sont bien des 
traités d’alliance engageant deux regna, des traités de royaume à royaume qui 
engagent les peuples des royaumes.

C’est un double contexte de confrontation qui fait l’objet de la contribution 
de Dominique Barthélemy : celui de la bataille de Bouvines examinée au regard 
de trois auteurs et celui des récits eux-mêmes à partir de ce qu’ils disent des 
participants à la bataille. Ceux du temps de saint Louis font vraisemblablement 
écho aux événements contemporains. Construits à partir de ceux de Guillaume 
le Breton (les plus anciens), celui du Ménestrel de Reims en particulier permet 
à Dominique Barthélemy d’évaluer la place effective des barons dans le camp 
du roi Philippe Auguste en 1214, mais aussi la perception qu’avaient du 
baronnage les auteurs qui écrivaient quelques décennies plus tard au temps de 
Louis IX. S’il est bien connu, depuis les historiens libéraux du xixe siècle, que 
les premiers récits ont permis de mettre en valeur la contribution des sergents 
et des contingents du roi à la victoire, l’examen de l’ensemble des récits conduit 
à une réévaluation des relations entre les grands barons installés et le roi, ainsi 
qu’entre eux et les autres chevaliers et le peuple représenté par les sergents. C’est 
là que les récits divergent car seuls les récits tardifs du temps de saint Louis 
semblent montrer une collégialité entre le roi et les barons. C’est probablement 
plus qu’une réalité, une vue destinée à plaire au public des barons et à alimenter 
leur nostalgie, celle d’un bon temps du roi Philippe le Magnanime. En tout cas, 
selon Dominique Barthélemy, elle venait à point pour susciter ou alimenter 
une résistance à Louis IX à l’époque où celui-ci conduisait un procès contre le 
descendant d’un baron, Enguerrand IV de Coucy, combattant de la bataille 
de Bouvines. 

Isabelle Guyot-Bachy poursuit dans la même veine en se transposant sous 
le règne de Philippe le Bel pendant lequel, particulièrement entre le désastre 



346

de Courtrai (1302) et la victoire de Mons-en-Pévèle (1304), les chroniqueurs 
réactivent la mémoire de Bouvines. Ils transposent donc à leur tour dans le récit 
de Bouvines, comme pour conjurer la défaite, leur perception d’un royaume 
conçu comme une communauté. Ils le font de manière apparemment plus 
affirmée que sous le règne de saint Louis, même si l’expression communitas 
regni ne figure pas dans leurs récits. La perception est d’abord géographique, 
mais aussi sociale et même affective : dans le récit de la convocation des osts 
royaux, le royaume est perçu comme un ensemble territorial. Dans celui d’un 
voyage de Philippe le Bel effectué dans les régions méridionales après Courtrai, 
la communauté, définie socialement, quoique de manière peu précise, comme 
une universitas, se rassemble autour de la personne du roi ; elle s’établit et se 
renforce aussi par le lien d’amour que n’hésite pas à souligner un chroniqueur. 

Pouvons-nous déduire une communitas regni d’une communitas ducatus ? Cette 
dernière existe-t-elle ? Telle est l’interrogation sous-jacente de la contribution 
de Laurence Moal à partir d’une analyse menée sur Pierre de Dreux au début 
du xiiie siècle. Une première approche va dans le sens d’une réponse positive 
par l’hommage que celui-ci prête au roi Philippe Auguste en 1212, quand 
il fait le choix d’adopter la titulature dux Britannie. Le duc peut ensuite se 
targuer du soutien de grands seigneurs lorsqu’il constitue une ligue destinée à 
lutter contre les intérêts temporels du clergé ; un combat que Pierre de Dreux 
n’hésite pas à mettre sur le compte de la défense du bien public et pour lequel 
il convoque les barons en assemblée plénière. Une deuxième approche permet 
paradoxalement de voir cette fois une communauté se réaliser lors d’une 
enquête consécutive à la plainte au roi Louis IX des barons lésés par le duc dans 
leurs libertés traditionnelles. Le roi déclenche alors une enquête générale sur 
les usurpations du duc et les préjudices subis par la population. Les résultats 
de cette enquête sont connus sous le nom de communes petitiones Britonum. 
Elle pourrait être analysée comme un moment où une communitas regni, à 
l’instigation du souverain cette fois, définit ses usages à l’occasion d’un différend 
qu’il s’agit de régler.

LA COMMUNAUTÉ RÉALISÉE

C’est dans les régions les plus septentrionales que l’expression de la 
communauté réalisée semble le mieux se manifester. Est-ce un effet de source ? 
En tout cas, comme ailleurs, elles suscitent des interrogations.

Par rapport à la périodisation privilégiée par les autres contributions, celle de 
l’Islande semble la plus précoce puisque c’est au xe siècle qu’une organisation 
structurée et permanente apparaît. Grégory Cattaneo montre comment la 
création d’une Assemblée générale permet de réaliser une unité territoriale en 



347

bruno lem
esle   Conclusions

se fondant sur un cadre législatif. L’Assemblée générale prolonge la tradition 
d’assemblées locales qui rassemblaient les hommes libres. Elle a permis d’unifier 
l’Islande en une même communauté où les chefs et leurs suivants se réunissent 
annuellement pour débattre des affaires du pays, l’une des fonctions étant 
de mettre fin aux faides de manière pacifique, de pouvoir nouer des alliances 
et entretenir les réseaux d’influences. Ainsi, les tribunaux locaux et ceux de 
l’Assemblée générale pouvaient être un frein aux ambitions des chefs. La 
question des fonctions de l’Assemblée générale débouche bien sûr sur celle 
de la réalité d’une communauté du royaume. Là comme ailleurs, c’est l’élite 
des propriétaires qui est présente aux assemblées et qui prétend représenter la 
totalité de la population. 

Alice Taylor pour sa part fait porter sa contribution sur les conditions de 
l’apparition de la communitas regni en Écosse, qui se révèle en réalité être un 
processus de transformation. En effet lorsqu’un groupe de quatre nobles et 
deux évêques se proclament custodes regni Scotie en 1286, la communauté du 
royaume qui va rester une clé du langage politique à travers les règnes suivants, 
ne naît pas de rien. L’établissement de gardiens « établis par la communauté du 
royaume », moins qu’une formalisation ou une reconnaissance, s’apparente à 
une transformation d’une réalité déjà existante. Son enracinement se perçoit 
dans la forme et les structures du gouvernement royal écossais au cours des xiie 
et xiiie siècles et à travers le rôle que l’aristocratie et le pouvoir ecclésiastique y 
ont joué. En Écosse, à la différence de l’Angleterre, le gouvernement ne s’est 
pas développé aux dépens de la noblesse car celle-ci, de par la législation, y 
était associée : comtes et barons disposaient des causes d’homicide dans leurs 
juridictions et ils participaient au service militaire en ayant la responsabilité de 
contingents. Ainsi, on ne relève pas de séparation entre le gouvernement local 
et le gouvernement central ; la noblesse participait aux charges administratives 
du gouvernement royal avec lequel elle s’identifiait. Ces facteurs révèlent 
des différences très notables avec l’évolution de la situation en Angleterre 
sur ces questions à la même époque. Au xive siècle, en Angleterre, la notion 
de communauté du peuple apparaît après une longue phase d’ambiguïté et 
d’incertitude selon l’analyse de Frédérique Lachaud.

La question des réalités que recouvre le syntagme communitas regni est posée 
par Corinne Péneau sous trois aspects étroitement liés entre eux, les aspects 
politique, social et géographique. En Suède, comme en Angleterre, son 
apparition est à mettre en relation avec un conflit politique, la révolte de 1319, 
où les opposants au roi choisissent un nouveau jeune roi en se déclarant 
responsables de la destinée du royaume jusqu’à sa majorité. La « Charte des 
libertés » rédigée à cette occasion mentionne la communitas regni avant que 
celle-ci ne fasse sa réapparition quelques années plus tard dans un texte législatif 



348

qui règle les modalités de l’élection royale. Le processus électoral procède du 
rassemblement de délégations en un lieu unique qui fonctionne aussi comme 
manifestation visible de la communauté. Celle-ci se donne à voir comme 
émanation du pouvoir, ce qui relève d’une double fiction au moins : celle 
de l’unité sociale et celle de la représentation d’une totalité. En réalité, seule 
l’aristocratie peut ainsi s’identifier à la totalité du royaume, moins par l’exercice 
d’une délégation qu’en conséquence de l’influence personnelle exercée par ses 
membres. En outre, il s’agit du choix des habitants d’une province et non de 
tout le royaume. La force de la communauté est fondée sur les propriétaires du 
royaume et sur leur capacité à avoir su exiger, grâce à la « Charte des libertés », 
qu’aucun impôt ne soit levé sans le consentement de la « communauté du 
royaume ». La fiscalité est donc une fois de plus le marqueur de la communitas 
regni qui s’identifie à ceux qui paient l’impôt royal.

Au total, on l’a vu, les études, selon que leur objet comportait explicitement 
le syntagme communitas regni ou selon que le champ lexical ne permettait de 
l’approcher qu’indirectement, ont saisi différemment la communitas regni. 
Même la documentation la plus diserte n’est pas sans laisser subsister des 
ambiguïtés ni sans laisser de doutes à l’historien. Mais il est aussi apparu que les 
thèmes traités au travers des différentes approches se répondaient suffisamment 
pour justifier que soient étudiés en un même ensemble des territoires qui ne 
semblaient pas a priori pouvoir répondre aux mêmes critères. Il reste donc 
à espérer que ces études susciteront l’envie de poursuivre la tâche et de leur 
procurer de nouveaux développements.



com
m

unitas regni   Liste des abréviations

349

LISTE DES ABRÉVIATIONS

Actes de Pierre de Dreux Marjolaine Léimeillat, Les Actes de Pierre de Dreux, duc 
de Bretagne (1213-1237), Rennes, PUR, 2013.

BEC Bibliothèque de l’École des chartes.
CCR Calendar of Close Rolls, London, Public Record Office, 

coll. « PRO Texts and Calendars » 1892-.
CChR Calendar of Charter Rolls, London, Public Record 

Office, coll. « PRO Texts and Calendars », London, 
1903-1927, 6 vol. 

CFR Calendar of Fine Rolls, London, Public Record Office, 
coll. « PRO Texts and Calendars », 1911-1962, 22 vol. 

CIM Calendar of Inquisitions post mortem and other analogous 
documents, London, Public Record Office, coll. « PRO 
Texts and Calendars », 1904-.

CPR Calendar of Patent Rolls, London, Public Record 
Office, coll. « PRO Texts and Calendars », 1891-.

Complete Peerage Vicary Gibbs et al. (éd.), G. E. Cockayne, The Complete 
Peerage of England, Scotland, Ireland, Great Britain 
and the United Kingdom, London, St Catherine Press, 
1910-1959, 13 vol.

Grandes Chroniques de France Les Grandes Chroniques de France, éd. Jules Viard, Paris, 
Champion, coll. « Société de l’histoire de France », 
10 vol., 1920-1953

MGH Monumenta Germaniae Historica.
	 Const. Constitutiones et acta publica imperatorum et regum.
	 DD Diplomata regum et imperatorum Germaniae.
	 Dt. Chron. Deutsche Chroniken.
	 Dt. MA MGH Deutsches Mittelalter. Kritische Studientexte.
	 Epp. sel. Epistolae selectae in usum scholarum.
	 Leges Const. Constitutiones et acta publica imperatorum et regum.
	 Schriften Schriften der Monumenta Germaniae Historica.
	 SS Scriptores (in Folio).
	 SS rer. Germ. Scriptores rerum Germanicarum in usum scholarum.
	 SS rer. Germ. N.S. Scriptores rerum Germanicarum, Nova Series.
	 Staatsschriften Staatsschiften des späteren Mittelalters.
ODNB Oxford Dictionary of National Biography, Oxford, 

Oxford University Press, 2004-.



350

ORF  Ordonnances des rois de France de la troisième race, 
recueillies par ordre chronologique, éd.  Eusèbe 
de Laurière, 21 vol., Paris, Imprimerie royale et 
Imprimerie nationale, 1723-1849.

PL Patrologiae cursus completus, series latina, éd. Jean-Paul 
Migne, 222 vol., Paris, Garnier, 1844-1855.

RHGF Recueil des historiens des Gaules et de la France, 
éd. Dom Bouquet, nouv. éd., 24 vol., Paris, Imprimerie 
impériale et nationale, 1869-1904.

RS Rolls Series, London, Record Commission.
SHF Société de l’histoire de France.



com
m

unitas regni   Table des m
atières

351

TABLE DES MATIÈRES

Introduction........................................................................................................................................7

première partie
LA COMMUNITAS REGNI, APPROCHES TERMINOLOGIQUES, 

JURIDIQUES ET THÉORIQUES

À la recherche du mot communitas dans les sources narratives et diplomatiques 
des xie et xiie siècles
Michel Bur......................................................................................................................................... 17

Terra – populus – rex. La communauté du royaume vue de l’extérieur
Georg Jostkleigrewe......................................................................................................................... 31

Un aspect juridique de la « communauté du royaume » : la réflexion des 
romanistes du Moyen Âge sur la capacité, ou l’incapacité du peuple à contrôler 
le gouvernant
Yves Sassier...................................................................................................................................... 51

Les fondements de la communitas regni dans les questions quodlibétiques de 
la faculté de théologie de Paris à la fin du xiiie siècle
Lydwine Scordia...............................................................................................................................65

Aristotle and the Empire. Imperium, regnum, and communitas in Albert the Great 
and Engelbert of Admont
Karl Ubl..............................................................................................................................................83

La « communauté du royaume » en Angleterre, fin du xiie-début du xive siècle
Frédérique Lachaud.........................................................................................................................97

deuxième partie
LE ROI ET LES PRINCES

Les princes comme capita rei publice. Le royaume de Germanie aux xie et xiie siècles
Rolf Große.......................................................................................................................................123

Officiers du roi ou officiers du royaume ? Les grands offices de cour en Angleterre 
au xiiie et au début du xive siècle
Jörg Peltzer......................................................................................................................................137

 



352

Le baronnage français dans les récits de la bataille de Bouvines (1214‑1274) et 
dans la liturgie du sacre royal
Dominique Barthélemy..................................................................................................................159

Les guerres de Flandre dans le processus de formation de la communitas regni au 
travers des récits des chroniqueurs français (1214-première moitié du xive siècle)
Isabelle Guyot-Bachy..................................................................................................................... 181

Communitas regni et « relations internationales » (xie-xiiie siècle)
Jean-Marie Moeglin........................................................................................................................197

troisième partie
LA COMMUNAUTÉ RÉALISÉE

L’armorial Wijnbergen est-il un reflet de la communauté du royaume de France ?
Jean-Christophe Blanchard...........................................................................................................219

La Bretagne et la communitas regni sous le règne de Pierre de Dreux (1213‑1237)
Laurence Moal............................................................................................................................... 235

La communauté sans royaume dans l’Islande médiévale
Grégory Cattaneo.......................................................................................................................... 249

La création d’une communitas regni en Suède (xiiie‑xive siècles)
Corinne Péneau............................................................................................................................. 273

La communauté avant la communitas : les élites et le gouvernement royal en 
Écosse au xiiie siècle
Alice Taylor..................................................................................................................................... 299

« Communauté du royaume » et affirmation de la noblesse dans les pays tchèques 
(xiiie-xive siècles)
Éloïse Adde......................................................................................................................................319

Conclusions
Bruno Lemesle............................................................................................................................... 337

Liste des abréviations.................................................................................................................... 349

Table des matières..........................................................................................................................351


