
SORBONNE UNIVERSITÉ PRESSES

sous la direction de   
Andrea Fabiano, Agathe Giraud, Florence Naugrette,  

Clément Scotto di Clemente et Violaine Vielmas

K

Raconter  
l’histoire du théâtre

Comment et pourquoi ?

  



Que raconte l’histoire du théâtre ? Soumise à l’histoire littéraire qui valorisait le canon, 
elle s’est longtemps focalisée sur l’histoire des œuvres et des auteurs, sans toutefois 
méconnaître l’influence des grands interprètes sur leurs rôles, ni celle des institutions, 
du champ économique et de la sociologie des publics dans la hiérarchie et la poétique des 
genres. Le renouveau insufflé par l’histoire culturelle à l’étude du théâtre a ouvert celle-ci 
à de nouveaux objets et à une pluralité croissante des approches, auxquelles contribuent 
aujourd’hui notamment les gender studies et les post-colonial studies. L’émergence 
dans le discours savant de nouveaux agents du fait théâtral (métiers de l’ombre ou des 
coulisses, pratiques amateur, troupes, auteurs et autrices invisibilisés, formes réputées 
mineures car populaires, etc.) et le crédit croissant porté aux archives du spectacle, en 
élargissant le champ des connaissances, font aussi s’écrouler nombre de légendes d’une 
historiographie fondée sur des mythèmes obligés, liés notamment au récit national, à 
une périodisation par le succès, la chute, le scandale, la rupture et la polarisation parfois 
forcée entre tradition et nouveauté, à des storytellings de l’affrontement, de l’idéalisation 
ou de l’héroïsation.

À partir de cas concrets, le présent volume réunit des réflexions sur les méthodes 
(comment ?) et les enjeux (pourquoi ?) du récit en histoire du théâtre. En quoi celui-ci 
varie-t-il selon la position discursive de ses auteurs et autrices, doctes, universitaires, 
curieux ou artistes ? Quelle incidence le genre et le support (dictionnaire, traité, manuel, 
revue engagée, bande dessinée, mémoires, pièce métathéâtrale…) ont-ils sur la forme 
et l’orientation mémorielle du récit ? Comment les périmètres évolutifs du champ des 
différentes disciplines qui ont le théâtre pour objet, et dont l’intersection forme les 
études théâtrales, reconfigurent-ils l’histoire du théâtre ? Autant de questions auxquelles 
répondent ici, chacun à sa manière, les spécialistes réunis dans ce collectif, universitaires 
et professionnels du théâtre, selon trois modes de discours : études, entretiens et pièce 
de théâtre… 



Au service de l’État. 
Les réécritures politiques

de l’histoire du théâtre iranien
Fahimeh Najmi

ISBN : 979-10-231-5216-6



Collection dirigée par Julie Vatain-Corfdir & Sophie Marchand

Histoire(s) en mouvement
Catherine Courtet, Mireille Besson, Françoise Lavocat & François Lecercle (dir.)

Le geste sur les scènes des xxe et xxie siècles
Aïda Copra, Silvia De Min, Agathe Giraud & Clément Scotto di Clemente (dir.)

L’apothéose d’Arlequin
Emanuele De Luca & Andrea Fabiano (dir.)

Federal Theatre Project (1935-1939)
Émeline Jouve & Géraldine Prévot (dir.)

American Dramaturgies for the 21st Century
Julie Vatain-Corfdir (dir.)

Une œuvre en dialogue
Judith le Blanc, Raphaëlle Legrand & Marie-Cécile Schang-Norbelly (dir.)

American Musicals
Julie Vatain-Corfdir & Anne Martina (dir.)

La Haine de Shakespeare
François Lecercle & Élisabeth Angel-Perez (dir.)

La scène en version originale
Julie Vatain-Corfdir (dir.)

https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/e-theatrum-mundi
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/e-theatrum-mundi
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/arts-et-esthetique/e-theatrum-mundi/histoires-en-mouvement
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/arts-et-esthetique/e-theatrum-mundi/histoires-en-mouvement
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/litteratures-francaises-comparee-et-langue/e-theatrum-mundi/le-geste-sur-les-scenes-des-xxe-et-xxie-siecles
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/litteratures-francaises-comparee-et-langue/e-theatrum-mundi/le-geste-sur-les-scenes-des-xxe-et-xxie-siecles
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/civilisations-cultures-litteratures-etrangeres/e-theatrum-mundi/lapotheose-darlequin
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/civilisations-cultures-litteratures-etrangeres/e-theatrum-mundi/lapotheose-darlequin
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/civilisations-cultures-litteratures-etrangeres/e-theatrum-mundi/federal-theatre-project-1935-1939
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/civilisations-cultures-litteratures-etrangeres/e-theatrum-mundi/federal-theatre-project-1935-1939
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/civilisations-cultures-litteratures-etrangeres/e-theatrum-mundi/american-dramaturgies-21st-century
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/civilisations-cultures-litteratures-etrangeres/e-theatrum-mundi/american-dramaturgies-21st-century
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/litteratures-francaises-comparee-et-langue/e-theatrum-mundi/une-oeuvre-en-dialogue
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/litteratures-francaises-comparee-et-langue/e-theatrum-mundi/une-oeuvre-en-dialogue
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/litteratures-francaises-comparee-et-langue/e-theatrum-mundi/american-musicals
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/litteratures-francaises-comparee-et-langue/e-theatrum-mundi/american-musicals
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/litteratures-francaises-comparee-et-langue/e-theatrum-mundi/la-haine-de-shakespeare
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/litteratures-francaises-comparee-et-langue/e-theatrum-mundi/la-haine-de-shakespeare
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/litteratures-francaises-comparee-et-langue/e-theatrum-mundi/la-scene-en-version-originale
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/litteratures-francaises-comparee-et-langue/e-theatrum-mundi/la-scene-en-version-originale


Comment et pourquoi ?

SORBONNE UNIVERSITÉ PRESSES
Paris

Raconter l’histoire 
du théâtre

Andrea Fabiano, Agathe Giraud, Florence Naugrette,  
Clément Scotto di Clemente & Violaine Vielmas (dir.)



Les SUP sont un service général de la faculté des Lettres de Sorbonne Université 

© Sorbonne Université Presses, 2025

Couverture : Michaël Bosquier
Maquette et mise en page : Emmanuel Marc Dubois/3d2s (Issigeac/Paris)

SUP

Maison de la Recherche
Sorbonne Université

28, rue Serpente
75006 Paris

tél. : (33) (0)1 53 10 57 60

sup@sorbonne-universite.fr

https://sup.sorbonne-universite.fr

Le présent volume a été financé par l’Institut universitaire de France, l’Initiative Théâtre 
de l’Alliance Sorbonne Université et, à Sorbonne Université, par le Centre d’Étude 

de la Langue et des Littératures Françaises, le Programme de Recherches Interdisciplinaires 
sur le Théâtre et les Pratiques Scéniques et l’École doctorale 019.

mailto:sup@sorbonne-universite.fr
https://sup.sorbonne-universite.fr


SECONDE PARTIE

L’histoire du théâtre,  
œuvre (géo)politique ?





 

L’histoire du théâtre 
comme instrument idéologique





raconter l'h
istoire du th

éâtre  •  su
p  •  2025

319319

AU SERVICE DE L’ÉTAT – LES RÉÉCRITURES POLITIQUES 
DE L’HISTOIRE DU THÉÂTRE IRANIEN

Fahimeh Najmi
Université Paris 8

Le spectacle, « c’est une vision du monde qui s’est objectivée 1 », affirmait Guy 
Debord dans sa Société du spectacle. Plus loin, il ajoutait que « forme et contenu du 
spectacle sont identiquement la justification totale des conditions et des fins du système 
existants 2 ». Ces mots trouvent une résonance particulière dans l’Iran moderne et 
contemporain où le spectacle du pouvoir et un certain spectacle rituel se superposent. 
C’est dans les marges des cérémonies du deuil du troisième imam shi’ïte – cérémonies 
entièrement voulues et imposées par le « pouvoir » des Bouyides 3 afin de marginaliser 
les rivaux sunnites et de dominer l’ensemble de la société – que les graines de ce 
spectacle, le Ta‘zieh, furent semées au ive siècle de l’Hégire. 

Le Ta‘zieh est en principe un spectacle fondé sur les récits et les traditions se rapportant 
à la vie de la famille du Prophète de l’Islam et notamment aux événements, désastres et 
amertumes qui affectèrent l’Imam Hussein et sa lignée à Kerbela en l’an 61 de l’Hégire. 
[…] C’est dans la foulée de l’officialisation du shi’ïsme à l’époque séfévide au xvie siècle 
de l’ère chrétienne que le Ta‘zieh entre effectivement dans la sphère publique 4.

1	 Guy Debord, La Société du spectacle, Paris, Gallimard, 1992, p. 4.
2	 Ibid., p. 5.
3	 Les Bouyides ou Buyides (945-1055) : cette dynastie persane shi’ïte, fondée par trois 

frères d’origine modeste et originaire du Deylam (ou Daylam au sud-ouest de la mer 
Caspienne), régna en Perse et dans l’Irak-Adjémi (Jibâl). Mo‘ez o-dowleh (ou Mu`izz 
ad-Dawla ou Mo`izz al-Dowla), surnommé émir des émirs, qui fut le premier émir de 
Bagdad dès 946 – après la prise de cette ville par les Bouyides – jusqu’à sa mort en 967, 
y introduisit « des grandes fêtes shi’ïtes qui déchirèrent la communauté musulmane, 
car les sunnites y furent majoritaires » (Jean Calmard, s. v. « Bouyides ou Buyides Les 
[935-1055] », Encyclopædia Universalis).

4	 Fahimeh Najmi, « “À cause des morts, on a trouvé refuge au cimetière” : le Ta‘zieh dans 
la littérature de fiction iranienne », Registres. Revue de l’Institut d’études théâtrales, 19, 
2016, p. 115.

https://www.universalis-edu.com/encyclopedie/bouyides-buyides/
https://www.universalis-edu.com/encyclopedie/bouyides-buyides/


320

L’espace public devenu ainsi un espace politique permettait désormais au pouvoir 
d’influer sur le comportement de la population de manière à servir ses intérêts 5. Ce 
revirement majeur en matière de gestion des espaces publics a joué, et continue à jouer, 
en faveur de la perpétuelle récupération de ce spectacle, toujours par le pouvoir en place, 
comme l’outil de gestion de la loyauté de son public et comme un moyen d’acquérir 
une légitimité 6. Quant aux Occidentaux, ils sont tombés à leur tour dans le piège de 
ce pouvoir iranien en reconnaissant et surestimant ces manifestations et le Ta‘zieh, 
en particulier, et rendent en retour incontournables aux yeux des « historiens » du 
« théâtre iranien » ces manifestations spectaculaires à caractère religieux shi’ïte. Le 
résultat de ce processus se manifeste dans des travaux qui, en fonctionnant comme une 
fabrique de la mémoire, ne font que consolider les socles de ce pouvoir. Nous avons 
donc assisté à l’invention d’une tradition et à son instrumentalisation. L’objectif de cet 
article, par l’examen de trois ouvrages rédigés successivement en 1955, 2006 et 2015, 
est de démontrer comment et dans quelle mesure les partisans de différents courants 
politiques dans ce pays ont apporté leur part à cette œuvre commune.

IL ÉTAIT UNE FOIS… AU ROYAUME DE PERSE

Lorsqu’en 1955, dans la foulée du coup d’État qui avait renversé le gouvernement 
nationaliste du Dr Mohammad Mossadegh  7, Abolghasem Djennati-Ataï publie 
un essai 8 sur le « théâtre persan », son histoire et ses origines (le premier en son 

5	 Pierre Livet, « Les lieux du pouvoir. Peut-on penser le pouvoir en partant d’une théorie 
de la communication ? », dans Alain Cottereau et Paul Ladrière  (dir.), Pouvoir et 
légitimité : figures de l’espace public, Paris, EHESS, 1992, p. 45-68.

6	 Voir Afshin Marashi, Nationalizing Iran. Culture, Power, & the State 1870-1940, Seattle 
and London, Washington UP, 2008, p. 46.

7	 Mohammad Mossadegh (1881-1967). Icône du nationalisme iranien, issu d’une longue 
lignée de notables, il étudia en Europe et mena une brillante carrière dans la fonction 
publique jusqu’à ce que Reza Shah (voir infra, note no 17) le force à prendre sa retraite. 
Revenu à la politique en 1941, il se fit connaître d’abord en tant que député incorruptible, 
puis en tant que leader du Front national faisant campagne pour la nationalisation 
de la compagnie pétrolière britannique. Élu Premier ministre en 1951, il nationalisa 
rapidement l’industrie pétrolière et déclencha ainsi une crise internationale majeure 
avec la Grande-Bretagne. Il fut renversé par le coup d’État militaire organisé par la 
CIA et le MI6 en août 1953. Les islamistes se méfièrent de lui en raison de son profond 
engagement en faveur d’un nationalisme laïc. Voir Ervand Abrahamian, A History of 
Modern Iran, New York, Cambridge UP, 2008, p. xxii.

8	 Abolghasem Djennati-Ataï, Essai sur les origines du théâtre persan [Bonyâd-e namâyesh 
dar Iran], Téhéran, Safi Ali shah, 1333/1955. Dans cet article – dans le corps du texte 
comme dans la bibliographie –, si l’édition donne la traduction du titre en anglais ou en 

https://doi.org/10.4000/books.editionsehess.9745
https://doi.org/10.4000/books.editionsehess.9745


321

fah
im

eh
 najm

i﻿ 
Les réécritures politiques de l’histoire du théâtre iranien﻿﻿

genre), l’ancienneté du phénomène théâtral – plus exactement du « spectacle à 
l’occidentale 9 » – au royaume de Perse ne datait pas, certes, de plus de soixante-dix 
ans 10. Néanmoins, il lui a fallu du panache, de la patience et de la persévérance afin 
de surmonter l’opposition cléricale, combattre l’étroitesse d’esprit des courtisans, 
convaincre le scepticisme des intellectuels, et surtout gagner la confiance et susciter 
l’intérêt de la population pour enfin arriver à offrir aux Iraniens les lieux permanents 
où, pour la toute première fois, s’exprimer et prendre part publiquement à un dialogue 
n’étaient plus considérés comme un des privilèges réservés aux élites. Dès lors, les exclus, 
comme les femmes, les minorités religieuses – ceux qui se trouvaient perpétuellement 
sur la touche – ont pu, sur un terrain relevant du domaine séculier, s’intégrer à la vie 
sociale, collaborer à la création des univers éloignés de leur quotidien, donner corps et 
voix aux personnages imaginaires. Mais tout cela semble ne pas intéresser Djennati-
Ataï, peut-être parce qu’à ce moment, de nombreux artistes de la scène, notamment 
Abdolhossein Noushin 11, qui joua un rôle déterminant dans l’instauration et la 

français à la suite du titre iranien, je l’indiquerai en italique et ne le ferai pas suivre le 
cas échéant d’une traduction en français. 

9	 Jusqu’à l’ouverture du Théâtre Farhang, fondé par Abdolhossein Noushin (voir infra, 
note no  11) en 1944 à Téhéran, il est possible de « tracer trois étapes de l’évolution 
de l’art scénique, au niveau de la représentation, en Iran. Premièrement, il y a les 
spectacles traditionnels ; puis, l’effort de présenter le contenu de pièces occidentales 
dans le cadre et avec les procédés des spectacles traditionnels (comme les programmes 
occasionnels proposés par le Tiâtr-e melli, le premier groupe iranien qui a proposé les 
spectacles dans un lieu clos et fixe s’adressant à un public large de 1911 à 1917) ; et 
enfin, d’adopter le cadre du « Théâtre en Occident » pour exposer le contenu qui relève 
plutôt du domaine des spectacles traditionnels (comme les spectacles présentés au 
Tamâshâ khâneh Tehran, le premier lieu permanent voué à l’art du spectacle dans la 
capitale iranienne créé en 1940) » (Fahimeh Najmi, Le Théâtre, l’Iran et l’Occident, Paris, 
L’Harmattan, 2018, p. 71-72). Les spectacles de ces deux dernières catégories sont ainsi 
définis comme « spectacles à l’occidentale ».

10	 Mirza Fath-Ali Akhoundzadeh (1812-1878), Iranien d’origine, mais natif du Caucase, 
qui, d’après l’historien Fereydoun Adamiyat, fut le précurseur de la dramaturgie et des 
nouvelles à l’européenne dans le continent asiatique (Fereydoun Adamiyat, Life and 
Thought of Mirza Fath-Ali Akhoundzadeh. A contribution to the history of the Iranian 
liberal ideas [Andishehây-e M. F. Akhoundzadeh], Téhéran, Kharazmi, 1349/1970, p. 32). 
Il écrivit six pièces de théâtre entre 1850 et 1856 en dialecte turc azéri. Cependant, la 
publication des traductions persanes de ses pièces en Perse ne commença qu’à partir 
de 1871. Toujours est-il que pour la date avancée, je me réfère à l’aménagement d’une 
salle de spectacle au Darolfonoun – la première école à la mode européenne en Perse 
fondée en 1885 sous l’ordre de Nasereddin Shah Qadjar (1831-1896).

11	 Seyyed Abdolhossein Noushin Khorasani (1905-1971) est situé dans le théâtre iranien, au 
même niveau que Sadegh Hedayat dans la littérature de fiction iranienne et Nima Yushij 
dans la poésie persane moderne (Mahmoud Dowlatabadi, Mim va ân-e digarân [M. et le 



322

propagation du terme de théâtre dans la société iranienne 12 à travers l’inauguration de 
ses théâtres, se trouvaient en prison et que les salles en question furent brûlées dans le 
feu du coup d’État par les hommes de main engagés 13 au service des commanditaires 

talent des autres], Téhéran, Cheshmeh, 1391/2012, p. 105). Il fut un homme aux multiples 
facettes et aborda plusieurs domaines : le théâtre comme metteur en scène, directeur, 
dramaturge, pédagogue et acteur ; la littérature comme nouvelliste et traducteur ; la 
musique comme joueur de târ et d’accordéon, et amateur de musique classique ; la 
recherche littéraire, lexicologique et historique ; et la politique comme un socialiste, 
un des membres fondateurs du parti Tudeh, le parti communiste iranien. Ce dernier 
lui a valu dix-huit années d’exil dans l’URSS où il succomba à un cancer. Les années 
qui suivirent son retour de la France, où il fut formé au conservatoire d’art dramatique 
de Toulouse de 1929 à 1932, portent surtout la marque de ses activités théâtrales. Le 
lancement des théâtres Farhang, Ferdowsi et Saadi (qu’il dirigea au moment de son 
emprisonnement), suite à l’abdication de Reza Shah (voir infra, note 17), fit de lui « la 
figure la plus connue des cercles intellectuels de Téhéran » (Ervand Abrahamian, Iran 
Between Two Revolutions, Princeton, Princeton UP, 1982, p. 306) ; il lui permit aussi de 
préparer « la société et les gens pour qu’ils prennent le théâtre au sérieux et [de faire 
naître] le savoir théâtral en Iran » (Hamid Samandarian, Cette scène est ma maison [In 
sahneh khâneh man ast], entretien avec A. Mahian, Téhéran, Ghatreh, 1387/2008, p. 329).

12	 Jusqu’à 1944, on se servit du Tamâshâ khâneh afin de nommer le lieu où le public 
observe le spectacle y compris celui à l’occidental.

13	 Lors du coup d’État de 1953, causant le renversement du gouvernement nationaliste 
de Mohammad Mossadegh (voir supra, note 7) et le retour au pouvoir de Mohammad 
Reza Pahlavi (r. 1941-1979), de nombreux voyous avaient été mobilisés pour attaquer, 
notamment, la résidence du Dr Mossadegh, le Premier ministre de l’époque, ainsi 
que d’autres lieux symboliques comme la station de radio de Téhéran, les bureaux 
des journaux, progouvernements ou communistes, et, aussi, les théâtres fondés par 
Noushin et ses collaborateurs. À leur tête, Sha‘ban Ja‘fari (1921-2006), surnommé 
Sha‘ban Bimokh (sans cervelle), décrit comme « le chef de gang le plus dangereux » 
(Ervand Abrahamian, « The 1953 Coup in Iran », Science & Society, vol.  65, 2, 2001, 
p. 199). Il « prétendit avoir rassemblé une foule de cinq mille personnes, composée de 
ses partisans des cercles zurkhaneh (c’est-à-dire des lutteurs des « maisons de force » 
iraniennes), de quelques péons du bazar (la majorité des bazaris établis soutenaient 
encore Mossadegh à l’époque) et d’un groupe de soldats et d’officiers démobilisés » 
(Olmo Gölz, « The Dangerous Classes and the 1953 Coup in Iran: On the Decline of 
lutigari Masculinities », dans Stephanie Cronin [dir.], Crime, Poverty and Survival in the 
Middle East and North Africa: The ‘Dangerous Classes’ Since 1800, London, I. B. Tauris, 
2021, p. 178). Il a été bien payé pour ses services et a « reçu un luxueux palais des 
sports construit par un gouvernement reconnaissant pour ses services au Shah » 
(Willem M. Floor, « The Political Role of the Lutis in Iran », dans Michael E. Bonine et 
Nikki R. Keddie [dir.], Modern Iran: The Dialectics of Continuity and Change, Albany, 
New York UP, 1981, p. 93 ; cité par Daniel A. Bradburd, « National Conditions and Local-
Level Political Structures: Patronage in Prerevolutionary Iran », American Ethnologist, 
vol. 10, 1, 1983, p. 33). Toujours est-il que la participation active de cette catégorie de la 
population dans le coup d’État a porté atteinte à la légitimité du règne de Mohammad 
Reza Shah jusqu’à la révolution de 1979.



323

fah
im

eh
 najm

i﻿ 
Les réécritures politiques de l’histoire du théâtre iranien﻿﻿

du putsch. Ainsi, la capitale iranienne, Téhéran, a dû attendre plusieurs années jusqu’en 
1965 et l’ouverture de la salle 25 Shahrivar 14, pour qu’une salle de théâtre digne de 
ce nom y ouvre ses portes de nouveau. En cette année de 1955, donc, le jeune théâtre 
iranien était à l’agonie.

Dans son essai, à défaut de mentionner ces faits ou d’apporter des arguments et des 
analyses au sujet du « théâtre en Iran » ou, tout au moins, de la traversée périlleuse de 
ce théâtre né sous le despotisme des Qadjar 15, confronté à la rupture des deux coups 
d’État et condamné à survivre sous l’autoritarisme 16 des Pahlavi – ce qui semble plutôt 
compréhensible vu l’intensité de la répression après le coup d’État de 1953 –, Djennati-
Ataï choisit de lister les noms des personnes ayant exercé dans diverses branches de 
ce domaine, et les noms des pièces écrites par les auteurs persanophones ou traduites 
depuis des langues étrangères et publiées en persan. Il ajoute, à la fin de son ouvrage, 
quelques textes en guise d’exemple. Toutefois, l’intérêt de son travail réside ailleurs, 
lorsqu’il vient au secours d’un pouvoir putschiste en détresse et en mal de légitimité. 
Pour ce faire, il adopte une stratégie fondée sur deux axes : d’une part, il fustige la 
prédominance des Grecs et donc des Occidentaux, les Américains et les Anglais, 
autrement dit, les meneurs du coup d’État de 1953 ; d’autre part, au moment où les 
Iraniens sont écrasés par le mépris, il fait prévaloir la marque de fabrique de « l’esprit 
iranien », et sa détermination à « laisser sa propre empreinte » en tout, y compris dans 

14	 La salle 25 Shahrivar – rebaptisée Tamâshâ khâneh Snaglaj après la Révolution 
islamique – fut inaugurée en 1965. Elle se situe dans un quartier ancien – et à l’époque 
au centre – de Téhéran appelé Snaglaj. Son lancement s’inscrivit parmi les efforts qui 
tentèrent de « blanchir » un coup d’État renversant un gouvernement nationaliste et 
c’est pourquoi les administrateurs culturels du gouvernement pahlavi le réservèrent, 
dès son ouverture et jusqu’à 1972, aux pièces écrites par les auteurs dramatiques 
iraniens.

15	 Dynastie des Qadjar (1794-1925). L’accession au trône d’Aghâ Mohammad khân marqua 
l’avènement d’une dynastie qui vit la Perse entrer dans la modernité. […] Les Qadjar 
gouvernèrent comme des monarques absolus en rompant avec les traditions tribales. Ils 
mirent en place une administration très hiérarchisée et prêtèrent une grande attention 
au cérémonial de la cour. Leur règne fut caractérisé par l’essor de la bureaucratie, par 
la modernisation de l’armée et par la fixation définitive des frontières. L’intervention 
croissante des puissances non musulmanes (et notamment celle des Britanniques qui 
s’assurent la mainmise sur les ressources pétrolières) affaiblit leur pouvoir et contribua 
à la disparition de la dynastie en 1925 (Pascal Buresi, s. v. « Dynastie des Qadjar [1794-
1925] », Encyclopædia Universalis). Le spectacle à l’occidentale fit son apparition en Iran 
sous le règne du Nasereddin Shah, le quatrième souverain des Qadjar (qui régna de 
1848 à 1896).

16	 Sur l’avènement de l’autoritarisme en Iran voir : Fahimeh Najmi, « About the Cultural 
Policy of An Authoritarian Regime: An Essay on Iran’s Sāzmān-e Parvaresh-e Afkār », 
The Journal of Global Theatre History, 2025, à paraître.

https://www.universalis-edu.com/encyclopedie/dynastie-des-qadjar
https://www.universalis-edu.com/encyclopedie/dynastie-des-qadjar


324

le théâtre, par la mise en avant du phénomène Ta‘zieh. Sans aucune mention du fait que 
Reza Shah 17, aussitôt après sa prise du pouvoir, avait interdit ce spectacle traditionnel 
et que cette interdiction 18 sera restée officiellement valable jusqu’à la Révolution 
islamique de 1979. C’est ainsi qu’il s’en prend d’emblée aux orientalistes pour s’être 
appuyés sur « les notes d’historiens occidentaux qui, ne s’étant pas du tout rendus en 
Orient et n’ayant pas connu la civilisation iranienne », et qui ont cru que le théâtre, 
tout « comme la plupart des sciences et des techniques, vient des Grecs, et que l’Iran 
[…], comme d’autres pays civilisés, a été abreuvé à la source de sa grâce 19 ». Ensuite, sans 
nier l’influence de la civilisation grecque, il les accuse d’avoir orchestré la dissimulation 
de « l’influence spirituelle de l’Iran en Grèce 20 » ; c’est pourquoi, selon lui, « les gens 
ne sont pas conscients de la grande influence de la grande civilisation [iranienne] dans 
les croyances, les esprits et les organisations politiques et sociales grecques 21 » : « Si 
notre civilisation n’était pas supérieure à la civilisation grecque, Eschyle n’aurait jamais 
créé sa célèbre pièce Les Perses pour désavouer l’iranisation du peuple grec en blâmant 
les Iraniens 22. »

Il argue que « sans nul doute, dans un passé lointain, l’Iran avait une civilisation 
qui embellissait sa grande nation, et son rayon illuminait la culture et l’art des nations 
et des peuples voisins  23 ». Il pose alors une question fondamentale : comment 
est-il possible que son pays, qui, dans les temps anciens, en termes de science et de 
civilisation, au moins, était l’équivalent de l’Égypte, de Rome et même des Grecs, et 

17	 Reza Pahlavi (1878-1944). Issu d’une famille de militaires, il gravit les échelons jusqu’à 
la brigade des cosaques, la principale force de combat du pays à l’époque. Il mena un 
coup d’État militaire, soutenu par les Britanniques (Pour les points-clés de l’implication 
britannique dans ce coup d’État, voir Michael P.  Zirinsky, « Imperial Power and 
Dictatorship: Britain and the Rise of Reza Shah 1921-1926 », International Journal 
of Middle East Studies, vol.  24, 4, 1992, p. 645-646), en 1921 et, cinq ans plus tard, se 
couronna shah, remplaçant de la sorte la dynastie des Qadjar par sa propre famille, les 
Pahlavi. Il régna d’une main de fer jusqu’en 1941, date à laquelle les armées britannique 
et soviétique envahirent l’Iran et le forcèrent à abdiquer. Il mourut trois ans plus tard en 
Afrique du Sud (voir E. Abrahamian, A History of Modern Iran, op. cit., p. xxiii).

18	 Selon Enayatollah Shahidi, le Ta‘zieh fut interdit vers 1932-1933. (Enayatollah Shahidi, 
Ta‘zieh and Ta‘zieh-khâni in Tehran ; A Research on the Shi‘a Indigenous Drama of Ta‘zieh 
from the Beginning to the End of Qajar Era [Ta‘zieh va Ta‘zieh khâni az âqâz tâ pâyân-e 
doreh-ye Ghâdjâr dar Tehran], Téhéran, Daftar pajouheshhây-e farhangi, 1380/2001, 
p. 206.)

19	 A. Djennati-Ataï, Essai sur les origines du théâtre persan, op. cit., p. 1.
20	 Ibid., p. 1.
21	 Ibid.
22	 Ibid., p. 1-2.
23	 Ibid., p. 1.



325

fah
im

eh
 najm

i﻿ 
Les réécritures politiques de l’histoire du théâtre iranien﻿﻿

qui maîtrisait d’autres arts, ait été privé uniquement de l’art du théâtre 24 ? D’après 
lui, l’existence d’autres arts élimine automatiquement l’hypothèse selon laquelle les 
Iraniens n’avaient pas de théâtre : « il est certain que les arts du spectacle dans l’ancien 
Iran ont prospéré avec d’autres arts, et si nous ne voulons pas dire qu’ils ont eu une 
influence sur l’art du théâtre grec, nous devons admettre que les arts des deux pays 
avaient une influence mutuelle les uns sur les autres 25 ». Et tout cela, sans avancer la 
moindre preuve. À partir de là, se lançant dans une tentative plutôt inédite, Djennati-
Ataï déploie un effort démesuré pour démontrer une continuité totalement chimérique 
dans l’histoire iranienne par le biais du « théâtre ». Il table sur le Rig-Veda indien et ses 
quelques hymnes sous forme de questions-réponses comme une preuve de connaissance 
des « Aryens » du théâtre et il en conclut que très probablement, le théâtre sanscrit 
et prakrit trouvent leurs racines dans l’ancien Iran 26. Quant au traité de Bhârata, 
selon lui, il porte « une empreinte de l’art théâtral de ses ancêtres 27 ». Par ailleurs, 
il soutient que les Mèdes avaient un talent particulier pour le théâtre et l’agencement 
des scènes à travers les hauts-reliefs, et prétend, toujours sans preuve aucune, qu’ils ont 
vraisemblablement eu leur propre art dramatique avec ses traits distinctifs 28. D’après 
Djennati-Ataï, l’art du jeu muet (silencieux) était au sommet à l’époque des Sassanides. 
Et pour preuve, cette fois, selon lui :

Lorsque les rois de la dynastie Sassanide étaient assis à table, ils chuchotaient et ne 
disaient rien jusqu’à ce que la table soit débarrassée, et s’ils le devaient, ils transmettaient 
leurs intentions par des allusions et en faisant des signes 29.

Pour enfoncer un peu plus le clou de ce soi-disant « théâtre de l’époque sassanide » 
autour du personnage du roi, il raconte une anecdote selon laquelle, à la mort de 
Shabdiz, cheval préféré de Khosro II ou Khosro Parvîz 30, par peur du roi, on avait fait 

24	 Ibid., p. 2.
25	 Ibid., p. 3.
26	 Ibid., p. 8. Dans les notes de bas de page et sans préciser le numéro de la page, Djennati-

Ataï mentionne l’ouvrage de « Sylvain Lévy » [sic, pour Lévi] comme référence. 
Cependant, dans le premier volume de l’ouvrage de Lévi disponible sur Gallica, je n’ai 
pas trouvé une quelconque trace de cette affirmation.

27	 Ibid., p. 10.
28	 Ibid., p. 9.
29	 Al-Jahiz, Le Livre de la couronne [Kitab al-Taj fi Akhlaq al-Muluk] ; cité par A. Djennati-

Ataï, Essai sur les origines du théâtre persan, op. cit., p. 23.
30	 Khosro II, Abharvêzou ou Chosroês Parvîz. Roi de Perse sassanide (r. 591-628). Le choix 

de cette anecdote et ce roi de la dynastie sassanide ne sont pas anodins et tout comme 
le nom de « Pahlavi », qui fut adopté par Reza Shah (voir supra, note  17) et qui « à 
l’origine désigne la langue de la Perse sassanide, mais qui fait aussi référence aux héros 



326

appel à Barbad (ou Barbod), le célèbre ménestrel, pour qu’il lui annonce la nouvelle. 
Ce dernier composa une chanson émouvante avec des poèmes appropriés qui, pour 
l’essentiel, disaient : « Shabdiz est allongé là-bas, ses bras et ses jambes étirés, et ne 
bouge plus… ». Alors Khosro Parvîz devina la nouvelle : « Il est donc mort ? », 
demanda-t-il. Et Barbad répondit que c’était le roi en personne qui venait de le dire. 
Pour Djennati-Ataï, cette anecdote prouve que, parallèlement aux genres sérieux du 
théâtre, les Iraniens organisaient les spectacles comiques et drôles avec des chansons 
et des ballades amusantes 31. Au milieu de ce bric-à-brac, et tout juste avant d’attaquer 
l’Iran après la conquête arabe, Djennati-Ataï glisse dans son texte deux courtes citations 
tirées d’un ouvrage intitulé L’Histoire de Boukhara d’un certain Narshakhi : « Les 
habitants de Boukhara chantent des hymnes étranges sur le meurtre de Siavush 32 et ces 
chansons s’appellent “la rancune de Siavush” (kin-e Siavush) 33. »

Précisons que la version originale de cet ouvrage rédigé au xe siècle en arabe est 
perdue et que ce que nous possédons aujourd’hui est une traduction en persan qui 
a subi un certain nombre de modifications et d’ajouts : son traducteur reconnaît un 
fond de tension avec la langue arabe 34. L’apparition du Ta‘zieh après l’arrivée de l’Islam 

chantés par Ferdowsi, les Pahlavâns (preux chevaliers) » (Yves Porter, Les  Iraniens. 
Histoire d’un peuple, Paris, Armand Colin, 2006, p. 267) : il s’inscrit dans la continuité 
des efforts de ces souverains d’Iran, arrivés et restés au pouvoir par le biais de coups 
d’État, afin de se placer dans la lignée des rois préislamiques et asseoir leur légitimité.

31	 A. Djennati-Ataï, Essai sur les origines du théâtre persan, op. cit., p. 23.
32	 Siavush (ou Siavash, Shivukhsh, Siavushân, Siavarshan). Personnage de la mythologie 

persane. Fils de Kai Kavus, le deuxième roi des Kavis – première grande monarchie 
purement aryenne de l’Iran oriental. Très jeune, il fut convié aux bons soins du héros 
Rustam qui lui enseigna tout ce qu’un prince devait savoir. Une fois grandi, devenu un 
bel homme, Soudabeh, l’une des épouses de son père, s’éprit de lui. Ne parvenant pas 
à séduire le jeune homme et à l’amener à trahir son père, elle l’accusa de l’avoir fait. 
Vu que Kai Kavus crut d’abord ce que lui dit Soudabeh, Siavaush gagna alors la cour 
d’Afrassiab, le roi de Touran. Il y épousa Farangis, la fille du roi, Afrassiab, qui fut par la 
suite remonté contre le jeune prince d’Iran. Siavaush fut donc odieusement assassiné. 
Son fils, Kai Khosrow, serait acclamé en tant qu’héritier légitime de son grand-père Kai 
Kavus et devint roi (Vesta Sarkhosh Curtis, Mythes perses, trad. Paul Chemla, Paris, 
Éditions du Seuil, 1994, p. 70-72). Le Livre des rois, l’épopée composée par Ferdowsi (ou 
Firdousi, poète persan du xe siècle), mit en vers l’histoire de Siavush.

33	 Abu Bakr Muhammad ibn Jafar Narshakhi, L’Histoire de Boukhara [Târikh-e Bokhârâ], 
traduit de l’arabe en persan par Abu Nasr Ahmad al-Qubavi, abrégé par Muhammad 
bin Zafar bin Omar, revu et corrigé par Modares Razavi, 1317/1938, p. 20 ; cité par 
A. Djennati-Ataï, dans Essai sur les origines du théâtre persan, op. cit., p. 26.

34	 Al-Qubavi, traducteur du texte en persan, écrit : « Et la plupart des gens ne sont pas 
attirés par l’arabe. Des amis m’ont demandé de traduire ce livre en persan. J’ai accédé 
à leur demande et traduit ce livre en persan » (s.v. « L’histoire de Boukhara » [Târikh-e 
Bokhârâ], Encyclopaedia of the World of Islam [Daaneshnaame-ye Jahaan-e Eslam]).



327

fah
im

eh
 najm

i﻿ 
Les réécritures politiques de l’histoire du théâtre iranien﻿﻿

pousse pourtant Djennati-Ataï à placer ces citations au sujet d’une « passion » pour 
ce personnage de la mythologie persane à cet endroit de l’ouvrage afin de démontrer la 
continuité tant recherchée du « théâtre iranien », continuité pourtant chimérique. Si 
Djennati-Ataï se concentrait uniquement sur les sources de première main au sujet du 
Ta‘zieh – qui se trouvent dans les témoignages des Occidentaux –, il ne parviendrait 
guère à placer le pouvoir pahlavi dans la lignée des rois sassanides par le théâtre. Il se 
sert donc de ces deux citations pour combler le chaînon manquant. Par ailleurs, étant 
donné que les témoignages des Occidentaux, tous apparus après la proclamation du 
shi’ïsme comme religion d’État par les Séfévides au xvie siècle puis durant les règnes 
des rois qadjar et notamment celui de Nasereddin, décrivent et reconnaissent le Ta‘zieh 
comme « le théâtre persan » ou « le drame persan » 35, il lui est impossible de l’ignorer. 
C’est pourquoi il opte pour un compromis : il le prend en considération mais tout 
en minimisant sa portée, y compris sa substance religieuse même, comme si cela était 
possible. Toujours est-il qu’il admet volontiers le rôle joué par les Sultans shi’ïtes et les 
politiciens dans le développement du Ta‘zieh afin d’exploiter son immense potentiel 
dans la propagation de leurs opinions politiques, tout en imputant implicitement son 
émergence à quelques artistes et écrivains, qui, à cause de l’étroitesse et de la domination 
de l’Islam, ont décidé de changer la façon de dépenser leur énergie artistique 36. Sauf 
que le seul document mis en avant dit autre chose. Il s’agit d’un court paragraphe 
auquel toutes les recherches concernant le Ta‘zieh font référence, et qui est également 
mentionné par Djennati-Ataï. Il figure dans l’ouvrage de Edward G Browne, A Literary 
History of Persia. On y lit :

Dans l’histoire d’Ibn Kathir, il est mentionné que Mo‘ez o-dowleh 37 des Bouyides à 
Bagdad pendant les dix premiers jours du mois de Moharrem ordonna aux habitants 
la fermeture de tous les marchés, de porter le noir du deuil et de pleurer le martyr 
d’Imam Hussein. Comme cette règle n’était pas coutumière à Bagdad, les sunnites la 
considérèrent comme une grande hérésie, et comme ils n’eurent aucune écoute de la part 
de Mo‘ez o-dowleh (parce que leur force ne l’atteignait pas), ils n’eurent d’autre choix 
que de s’y rendre 38. Après cela, chaque année jusqu’à la chute des Bouyides, les shi’ïtes 
pratiquaient l’expression de deuil pour l’Imam Hussein (autrement dit le Ta‘zieh) durant 

35	 Pour un état des lieux critique des textes occidentaux sur le Ta‘zieh traduits et publiés 
dans la revue Faslnameh Teatr à des fins de propagande, voir Fahimeh Najmi, « Relations 
between Theatre and Power: The Iranian Quarterly Faslnameh Teatr (1977—) », 
New Theatre Quarterly, vol. 39, no 1, 2023, note de fin 38, p. 59.

36	 A. Djennati-Ataï, Essai sur les origines du théâtre persan, op. cit., p. 29.
37	 Voir supra, note 3.
38	 C’est moi qui souligne.



328

les dix premiers jours de Moharrem dans tous les pays, et à Bagdad [cette coutume] a été 
maintenue jusqu’au début du règne de Tuğrul Beg le seldjoukide 39.

Si cette lamentation était si répandue dans la région, pourquoi la considérer à ce point 
comme une hérésie ? Et si les gens s’engageaient volontairement sur cette voie, par quel 
motif fut justifié l’ordre royal ? Et si elle fut à ce point enracinée, comment un simple 
changement de pouvoir parvint-il à mettre un terme à son existence ? Nous sommes 
bel et bien face à une tentative de confiscation de l’espace public dans un rapport de 
force. Pour évaluer la gravité de cette récupération et cette « conception faite sur 
mesure » par Djennati-Ataï, il suffit peut-être de se remémorer les dates clés dans le 
fameux « retour sur soi » et le brandissement de ce shi’ïsme afin d’investir l’arène de 
l’identité iranienne dans l’Iran contemporain : l’auteur Jalal Al-e Ahmad 40 ne publia 
son essai intitulé L’Occidentalité qu’en 1962 ; l’arrestation de Rohollah Khomeini 41 et 
les émeutes de juin n’eurent lieu qu’en 1963 ; l’islamologue Ali Shariati 42, qui fit ses 

39	 Edward G. Browne, A Literary History of Persia [1902], vol. III, p. 24 ; cité par A. Djennati-
Ataï, Essai sur les origines du théâtre persan, op. cit., p. 29.

40	 Jalal Al-e Ahmad (1923-1969). L’initiateur du mouvement « Retour aux sources ». Il 
commença sa carrière comme marxiste au sein du parti Tudeh, mais dans les années 
1960, il chercha de plus en plus les racines culturelles de l’Iran dans le shi’ïsme. 
L’argument de son ouvrage le plus connu, Gharbzadegi, est que l’Iran est détruit par 
un « fléau venu de l’Occident ». Il fut l’un des rares intellectuels ouvertement loués par 
Khomeini (voir E. Abrahamian, A History of Modern Iran, op. cit., p. xvii).

41	 Ayatollah Seyyed Rouhollah Khomeini (1902-1989). Leader de la révolution islamique 
qui renversa le shah d’Iran Mohammad Reza Pahlavi (1919-1980). Né dans une famille 
de clercs, il passa sa jeunesse dans les séminaires de Qom et de Nadjaf. Il entra en 
politique en 1963 lorsqu’il dénonça Mohammad Reza shah pour avoir accordé le régime 
de « capitulations » aux conseillers militaires américains. Exilé, il passa les seize années 
suivantes à Burs (en Turquie), puis à Nadjaf et à Kerbela (en Iraq) et en enfin à Neauphle-
le-Château (en France) à développer une nouvelle interprétation de l’Islam shi’ïte en 
élargissant considérablement le concept traditionnel shi’ïte de la Velâyat-e faqîh (voir infra, 
note 51). Revenu triomphant en 1979, il a été salué par la nouvelle constitution comme le 
commandant de la révolution, le fondateur de la République islamique et, surtout, Imam 
du monde musulman, titre que les shi’ïtes réservaient jusqu’alors aux douze Imams 
sacrés infaillibles (voir E. Abrahamian, A History of Modern Iran, op. cit., p. xxi).

42	 Ali Shariati (1933-1977). Considéré comme le « véritable idéologue » de la révolution 
islamique. Étudiant en France dans les années 1960, il fut fortement influencé par 
les théories des révolutions du tiers-monde, en particulier par Frantz Fanon. Ses 
conférences prolifiques –  totalisant trente-six  volumes  – visent à transformer le 
shi’ïsme d’une religion apolitique conservatrice en une idéologie politique hautement 
révolutionnaire rivalisant avec le léninisme et le maoïsme. Ses écrits ont influencé de 
nombreux militants qui prirent part à la révolution. Il mourut en exil à la veille de la 
révolution de 1979 (voir E. Abrahamian, A History of Modern Iran, op. cit., p. xxiv).



329

fah
im

eh
 najm

i﻿ 
Les réécritures politiques de l’histoire du théâtre iranien﻿﻿

études à la Sorbonne de 1960 à 1964, ne donna sa série de discours et de conférences, 
notamment dans le centre culturel et religieux de Husseiniyeh Ershâd à Téhéran, qu’à 
partir de 1965. La tentative de Djennati-Ataï fut donc bien antérieure aux démarches 
des principaux protagonistes de cette affirmation identitaire basée sur le shi’ïsme.

Ignorantin ou indifférent envers la vraie nature du Ta‘zieh, un spectacle rituel où 
la forme et le fond ne font qu’un, Djennati-Ataï soutient alors l’hypothèse selon 
laquelle « les civilisations, à certains stades de développement, sont capables de créer 
la substance d’un théâtre religieux, qui au fil du temps se transforme en un théâtre 
non religieux dans leur communauté, sans accepter aucune influence et emprunt des 
étrangers 43 ». Il parie donc sur la maturité des Iraniens pour métamorphoser la nature 
du Ta‘zieh. Une idée qui, dès lors, fut inlassablement reprise par les agents culturels de 
Mohammad Reza Shah.

À L’ÈRE D’UN ISLAM… À LA HUSSEIN

À l’opposé, Rouhollah Khomeini ne fut pas un parieur. Certains soutiennent même 
que « l’un des facteurs les plus importants dans la victoire de sa révolution se trouvait 
dans la présentation d’un nouveau visage de l’Islam, appelé un Islam à la Hussein 44 ». 
En parfait connaisseur du terrain, dès le mois de mai 1980 et à la fin de son court séjour 
à Qom, il choisit de s’installer dans une demeure située juste à côté du Husseynieh 
Jamaran, d’où il a tenu tous ses discours et a défié l’Occident, donnant l’impression 
qu’il vivait littéralement dans ce lieu 45 dédié initialement à la représentation du 
Ta‘zieh. D’emblée, le ton fut donné. Mettant de côté l’attitude officielle qualifiant de 
suspicieuse voire mensongère toute confirmation venant des Pahlavi, les soi-disant 
historiens du théâtre autoproclamé iranien au service de la République islamique n’ont 
jamais cherché à revenir sur les affirmations concernant le Ta‘zieh. En fait, leur travail 
constitue un prolongement logique de ce qui fut prêché et martelé par les précédents, 
mais ils vont encore plus loin dans l’usage idéologique de ce prétendu théâtre, à l’image 
de Yagoob Azhand, dans son ouvrage 46 au sujet du « théâtre » et du divertissement en 

43	 A. Djennati-Ataï, Essai sur les origines du théâtre persan, op. cit., p. 46.
44	 Morteza Shiroudi, « De la révolution de Hussein à la révolution de Khomeiny » 

[Az enghelâb-e hosseini tâ enghelab-e khomeini], Ravâgh-e andisheh, 15, 1381/2003.
45	À  l’origine, Le Husseynieh (ou Hosseiniyeh, Husayniyya) désignait le lieu – le tamâshâ 

khâneh – temporaire consacré aux représentations du spectacle religieux traditionnel 
Ta‘zieh. Voir Bahram Beyza’ï, A study on Iranian Theatre [Namâyesh dar Iran], Téhéran, 
Roshangaran, 1379/2000, p. 217.

46	 Yagoob Azhand, Theatre and Popular Entertainment in Safavid Period [Namâyesh dar 
doreh safavi], Téhéran, Farhangestân-e honar, 1385/2006.



330

Iran à l’époque Séfévide 47. Ce dernier met l’accent sur ce qui, d’après lui, était le sens 
caché de ces rites et cérémonies : cette « unité nationale et religieuse » qui fleurissait de 
plus en plus parmi le peuple iranien à partir de l’ère Séfévide 48, et donc l’officialisation 
du shi’ïsme comme religion d’État. De la sorte, ce n’est plus uniquement le Ta‘zieh 
qui est concerné. Azhand met également en avant Omar Koshân ou la cérémonie 
durant laquelle, dès le début du xvie siècle, une effigie géante (remplie de bois et de 
paille, faite de tissu, d’étrons et de pétards) de Omar ibn-e Sa‘d – le commandant des 
troupes omeyyades dans la bataille de Kerbela – fut brûlée. Peu à peu, Omar ibn Sa‘d 
fut confondu avec Omar ibn Khatab 49, le deuxième calife de l’Islam. Dans son ouvrage, 
Azhand met précisément cette cérémonie hautement provocante en relation avec cette 
figure majeure de l’Islam sunnite 50.

Par ailleurs, suivant la tendance qui gagnait du terrain avec l’arrivée au pouvoir 
d’une certaine branche de dirigeants de la République islamique, soucieux de trouver 
les moyens nécessaires afin de construire une autoroute dédiée à l’Imam Zaman (de 
l’aéroport Imam Khomeini à la mosquée de Jamkaran), dans le but de lui éviter, au 
moment de son retour, toute perte de temps due à l’embouteillage et à la circulation 51, 
l’auteur évoque un rituel consacré au Maître du temps ou Sahib al-Zaman – le Mahdi 
des shi’ïtes – ayant lieu à Hilla, une ville située au centre de l’Irak, durant la période 
Ilkhanat 52. Ce rituel se déroulait près du grand bazar, où se trouvait une mosquée avec 

47	 La dynastie Séfévide (1501-1736). Lors de sa prise du pouvoir, son fondateur, Esma’ïl Ier, 
posa, dans une Perse peuplée majoritairement des sunnites, les bases d’un État 
théocratique et revendiqua, dans ses origines, non seulement une descendance de 
l’imam Ali – gendre et cousin du prophète Mahomet ; le quatrième calife de l’Islam 
sunnite et le premier imam des shi’ïtes – mais aussi un statut quasi divin (voir Y. Porter, 
Les Iraniens. Histoire d’un peuple, op. cit., p. 204). Les séfévides établirent le shi’ïsme 
duodécimain comme religion d’État en Perse.

48	 Y. Azhand, Theatre and Popular Entertainment in Safavid Period, op. cit., p. 48.
49	 Farrokh Gaffary, Arby Ovanessian, Laleh Taghian, s. v. « Iran », dans Don Rubin (dir.), 

The World Encyclopedia of Contemporary Theatre, London and New York, Routledge, 
vol. 5, 1998, p. 1993.

50	 Y. Azhand, Theatre and Popular Entertainment in Safavid Period, op. cit., p. 68-69.
51	 « Ahmadinejad voulait construire une autoroute dédiée à l’Imam Zaman afin qu’il ne 

reste pas coincé dans la circulation » [Ahmadinejad mikhâst barây-e emâm-e zamân 
otobân-e ekhtesâsi dorost konad tâ dar terâfik gir nakonad], Khabaronline.ir, 22 octobre 
2024.

52	 La dynastie Ilkhanat (1256 à 1335) est une dynastie mongole qui régna sur l’Iran. 
Que l’auteur n’hésite pas à insérer un rituel se déroulant en Iraq – et pas en Iran – et 
appartenant à une période bien antérieure à l’époque séfévide, à laquelle son ouvrage 
est consacré, souligne encore une fois cette forte volonté d’attribuer, à tout prix, au 
shi’ïsme, le statut d’élément central dans la formation de l’unité nationale iranienne.

http://Khabaronline.ir/


331

fah
im

eh
 najm

i﻿ 
Les réécritures politiques de l’histoire du théâtre iranien﻿﻿

un rideau de soie suspendu au-dessus de sa porte. Apparemment, les habitants de Hilla 
croient que Muhammed, le fils de l’Imam Hassan Askari (autrement dit, le onzième 
Imam shi’ïte), après avoir pénétré dans cette mosquée, entra dans l’occultation 53, et 
par conséquent, qu’il fera son retour bientôt de ce lieu. Ainsi, la nuit tombante, après 
la prière de Asr, une centaine d’hommes armés, l’épée nue, se rendaient chez l’émir de 
la ville, lui empruntaient un cheval sellé ou un âne puis se dirigeaient vers la mosquée 
de Sahib al-Zaman. Des tambours, des trompettes et des cors retentissaient devant 
ce quadrupède, et une centaine de personnes marchaient à moitié devant l’animal 
et à moitié derrière lui, et d’autres personnes se déplaçaient à côté, et lorsqu’elles 
atteignaient la mosquée, elles chantaient devant la porte : « Au nom de Dieu, Ô Maître 
du temps, au nom de Dieu, sors ; la dépravation s’est étendue sur la terre et l’oppression 
s’est accrue ; il est temps pour toi de sortir afin que Dieu puisse séparer le vrai du faux à 
travers toi 54. » De la même manière, ils continuaient à jouer du cor, de la trompette et 
du tambour jusqu’à ce que la prière du Maghreb arrive.

TOUS LES CHEMINS MÈNENT AU… TA‘ZIEH

On aurait pu espérer que des représentants d’autres tendances socio-politiques 
tentent une approche légèrement différente dans le traitement de l’histoire du 
théâtre iranien, notamment des intellectuels ou artistes de gauche, étant donné le rôle 
déterminant joué surtout par les membres du parti Tudeh, le parti communiste iranien, 
dans l’arrivée et l’implantation du théâtre dans ce pays 55. Il n’en est rien. Preuve en est 

53	 « D’après les sources shi’ïtes, le douzième Imam des shi’ïtes duodécimains, l’Imam du 
temps et Hujjat b. al-Hasan, est le Sauveur de la fin des temps. Il a eu une première 
courte occultation (al-ghaybat al-sughrâ) après la mort de son père ; ce fut durant cette 
période de l’occultation mineure qu’il communiquait avec les shi’ïtes par l’intermédiaire 
de ses quatre représentants. Mais il s’est occulté ensuite définitivement, en l’an 329 
H. (L’Occultation majeure) ; une occultation suite à laquelle ses communications avec 
les shi’ïtes sont totalement interrompues » (« Imam al-Mahdi (a) », http://fr.imam-
khomeini.ir/fr/n41070/Imam-al-Mahdi-a-, mis en ligne le 28  mars 2021, consulté 
le 5  mars 2025). La Velâyat-e faqîh, signifie « un gouvernement islamique, [durant 
l’Occultation de l’Imam du temps], pour appliquer les préceptes de l’Islam, mais 
également qu’un tel gouvernement n’était autre que la guidance ou autorité, investi 
par Dieu de toutes les fonctions du Prophète » (Constance Arminjon, « L’instauration 
de la “guidance du juriste” en Iran », Archives de sciences sociales des religions, 149, 
2010, p. 211-228). L’ayatollah Khomeini en fait un principe constitutif de la République 
islamique.

54	 Y. Azhand, Theatre and Popular Entertainment in Safavid Period, op. cit., p. 32.
55	 Voir supra, note 11.

http://fr.imam-khomeini.ir/fr/n41070/Imam-al-Mahdi-a-
http://fr.imam-khomeini.ir/fr/n41070/Imam-al-Mahdi-a-
https://doi.org/10.4000/assr.21941
https://doi.org/10.4000/assr.21941


332

l’ouvrage 56 de Majid Falahzadeh, formé entre autres en Union soviétique, sur l’histoire 
socio-politique du théâtre en Iran, dans lequel le Ta‘zieh est considéré comme étant le 
théâtre iranien tout court. Selon lui, le Ta‘zieh, « le théâtre populaire d’Iran », est un 
théâtre du deuil, dans lequel on retrouve l’essence de l’histoire de ce pays, son esprit 
culturel qui, inévitablement, prend une forme religieuse 57. Fataliste, il considère donc 
le jusqu’au-boutisme du Ta‘zieh comme l’expression spontanée d’un peuple, qui ne 
fut pourtant jamais consulté. Il est à noter que bon nombre de ses références viennent 
de l’œuvre d’Ali Shariati 58, et cette tentative de Majid Falahzadeh prend ainsi l’allure 
d’un recours résigné qui officialise l’adhésion si inattendue, et en dépit de toutes 
leurs divergences proclamées, par les trois tendances politiques majeures (royaliste, 
islamiste et mouvement de gauche) à la reconnaissance de cette tradition spectaculaire 
au caractère purement shi’ïte au détriment de toute démarche séculière. Adhérer à 
cette vision est devenu la condition sine qua non pour acquérir une légitimité afin 
d’aspirer ouvertement au pouvoir. Le caractère traditionnel shi’ïte imposé se justifie 
et s’alimente lui-même.

Dans ce contexte hautement idéologique, des dérives en tout genre 59 rappellent le 
caractère urgent d’une remise en question de la place accordée au Ta‘zieh dans les études 
théâtrales et une révision totale de sa reconnaissance en tant que « théâtre iranien » 
afin que ce spectacle traditionnel rituel retrouve son statut et sa fonction initiale et ne 
soit plus utilisé comme un instrument purement idéologique au service du pouvoir.

56	 Majid Falahzadeh, Histoire socio-politique du théâtre [Ta‘zieh] en Iran [Târikh-e 
edjtemâ‘i-siâsi-ye teatr [Ta‘zieh] dar Iran], Téhéran, Pajvâk-e keyvan, 1394/2015.

57	 Ibid., p. 15.
58	 Voir supra, note 37.
59	 En octobre 1971 et au moment de la célébration du 2 500e anniversaire de la fondation 

de l’empire perse, les animations calquées notamment sur les frises de Persépolis, les 
mêmes que prônaient Djennati-Ataï dans son ouvrage, voulaient sceller le souhait 
d’un monarque mégalomane de se placer directement dans la continuité des dynasties 
Achéménide et Sassanide. À la médiocrité de ce spectacle, ajoutons que sept années 
ont suffi pour réduire en miettes non seulement les Pahlavi mais aussi toute l’histoire 
monarchique en Iran. Quant à l’actuel guide suprême Ali Khamenei, qui ordonna il y 
a quelques années d’effacer toutes traces des monarchies des manuels d’histoire, son 
désir excessif est effectivement de se situer dans la lignée de la première période de 
l’Islam (« Les dynasties impériales ont été retirées des manuels d’histoire » [Selseleh 
shanhanshâhi az ketâbhây-e darsi-ye târikh hazf shod], khabaronline.ir, 2 octobre 2009). 
Néanmoins, les sanglants événements qui ont secoué l’Iran suite à la mort de Mahsa 
Amini, causée par la police des mœurs iraniennes le 16 septembre 2022, ont montré 
qu’ils sont allés aussi loin dans la continuité de l’âge de l’ignorance arabe, quand les 
filles étaient enterrées vivantes.

https://www.khabaronline.ir/news/22501/سلسله-شاهنشاهی-از-کتاب-های-درسی-تاریخ-حذ%D9
https://www.khabaronline.ir/news/22501/سلسله-شاهنشاهی-از-کتاب-های-درسی-تاریخ-حذ%D9
http://khabaronline.ir/


333

fah
im

eh
 najm

i﻿ 
Les réécritures politiques de l’histoire du théâtre iranien﻿﻿

BIBLIOGRAPHIE

« L’Histoire de Boukhara » [Târikh-e Bokhârâ], Encyclopaedia of the World of Islam, 
[Daaneshnaame-ye Jahaan-e Eslam].

« Les Dynasties impériales ont été retirées des manuels d’histoire » [Selseleh shanhanshâhi az 
ketâbhây-e darsi târikh hazf shod], khabaronline.ir, 2 octobre 2009, consulté le 30 novembre 
2022.

 « Ahmadinejad voulait construire une autoroute dédiée à l’Imam Zaman afin qu’il ne reste 
pas coincé dans la circulation » [Ahmadinejad mikhâst barây-e emâm-e zamân otobân-e 
ekhtesâsi dorost konad tâ dar terâfik gir nakonad], Khabaronline.ir, 22 octobre 2024, 
consulté le 27 juin 2025.

« Imam al-Mahdi (a) », http://fr.imam-khomeini.ir/fr/n41070/Imam-al-Mahdi-a-, consulté 
le 5 mars 2025.

Abrahamian, Ervand, A History of Modern Iran, New York, Cambridge UP, 2008.
—, Iran Between Two Revolutions, New Jersey, Princeton UP, 1982.
—, « The 1953 Coup in Iran », Science & Society, vol. 65, 2, 2001, p. 182-215.
Adamiyat, Fereydoun, Life and Thought of Mirza Fath-Ali Akhoundzadeh. A contribution 

to the history of the Iranian liberal ideas [Andishehây-e M. F. Akhoundzadeh], Téhéran, 
Kharazmi, 1349/1970.

Arminjon, Constance, « L’instauration de la “guidance du juriste” en Iran », Archives de 
sciences sociales des religions, 149, 2010, p. 211-228.

Azhand, Yagoob, Theatre and Popular Entertainment in Safavid Period [Namâyesh dar doreh 
safavi], Téhéran, Farhangestân-e honar, 1385/2006. 

Beyza’ï, Bahram, A Study on Iranian Theatre [Namâyesh dar Iran], Téhéran, Roshangaran, 
1379/2000, p. 217.

Bradburd, Daniel A., « National Conditions and Local-Level Political Structures: Patronage 
in Prerevolutionary Iran », American Ethnologist, vol. 10, 1, 1983, p. 23-40.

Buresi, Pascal, s. v. « Dynastie des Qadjar (1794-1925) », Encyclopædia Universalis.
Calmard, Jean, s. v. « Bouyides ou Buyides Les (935-1055) », Encyclopædia Universalis.
Debord, Guy, La Société du spectacle, Paris, Gallimard, 1992.
Djennati-Ataï, Abolghasem, Essai sur les origines du théâtre persan [Bonyâd-e namâyesh dar 

Iran], Téhéran, Safi Ali shah, 1333/1955.
Dowlatabadi, Mahmoud, M. et le talent des autres [Mim va ân-e digarân], Téhéran, 

Cheshmeh, 1391/2012.
Falahzadeh, Majid, Histoire socio-politique du théâtre [Ta‘zieh] en Iran [Târikh-e edjtemâ‘i-

siâsi-ye teatr [Ta‘zieh] dar Iran], Téhéran, Pajvâk-e keyvan, 1394/2015.
Gaffary, Farrokh, Ovanessian, Arby, Taghian, Laleh, s. v. « Iran », The World Encyclopedia 

of Contemporary Theatre, Don Rubin (dir.), London and New York, Routledge, vol. V : Asia/
Pacific, 1998.

https://rch.ac.ir/article/Details?id=7207
https://www.khabaronline.ir/news/22501/سلسله-شاهنشاهی-از-کتاب-های-درسی-تاریخ-حذ%D9
https://www.khabaronline.ir/news/22501/سلسله-شاهنشاهی-از-کتاب-های-درسی-تاریخ-حذ%D9
https://www.khabaronline.ir/news/22501/سلسله-شاهنشاهی-از-کتاب-های-درسی-تاریخ-حذ%D9
http://Khabaronline.ir/
http://fr.imam-khomeini.ir/fr/n41070/Imam-al-Mahdi-a-
http://www.jstor.org/stable/40403895
https://doi.org/10.4000/assr.21941
https://www.jstor.org/stable/644702
https://www.jstor.org/stable/644702
https://www.universalis.fr/encyclopedie/les-qadjar/
https://www.universalis.fr/encyclopedie/les-qadjar/


334

Livet, Pierre, « Les lieux du pouvoir. Peut-on penser le pouvoir en partant d’une théorie de la 
communication ? », dans Alain Cottereau et Paul Ladrière (dir.), Pouvoir et légitimité : figures 
de l’espace public, Paris, EHESS, 1992, p. 45-68.

Mahian, Afsaneh, Cette scène est ma maison. Entretien avec Hamid Samandarian [In sahneh 
khâneh man ast], Téhéran, Ghatreh, 1387/2008.

Marashi, Afshin, Nationalizing Iran; Culture, Power, & the State 1870-1940, Seattle and 
London, Washington UP, 2008.

Najmi, Fahimeh, « “À cause des morts, on a trouvé refuge au cimetière”. Le Ta‘zieh dans la 
littérature de fiction iranienne », Registres. Revue de l’Institut d’études théâtrales, no 19, 2016, 
p. 113-120.

—, « About the Cultural Policy of An Authoritarian Regime: An Essay on Iran’s Sāzmān-e 
Parvaresh-e Afkār », The Journal of Global Theatre History, 2025, en cours de publication.

—, Le Théâtre, l’Iran et l’Occident, Paris, L’Harmattan, 2018.
—, « Relations between Theatre and Power: The Iranian Quarterly Faslnameh Teatr (1977-) », 

New Theatre Quarterly, vol. 39, 1, 2023, p. 50-60.
Porter, Yves, Les Iraniens. Histoire d’un peuple, Paris, Armand Colin, 2006.
Sarkhosh Curtis, Vesta, Mythes perses, trad. Paul Chemla, Paris, Éditions du Seuil, 1994.
Shahidi, Enayatollah, Ta‘zieh and Ta‘zieh-khâni in Tehran ; A Research on the Shi‘a Indigenous 

Drama of Ta‘zieh from the Beginning to the End of Qajar Era [Ta‘zieh va Ta‘zieh khâni az 
âqâz tâ pâyân-e doreh-ye Ghâdjâr dar Tehran], Téhéran, Daftar pajouheshhây-e farhangi, 
1380/2001.

Shiroudi, Morteza, « De la révolution de Hussein à la révolution de Khomeiny » [Az 
enghelâb-e hosseini tâ enghelab-e khomeini], Ravâgh-e andisheh, 15, 1381/2003.

Zirinsky, Michael P., « Imperial Power and Dictatorship: Britain and the Rise of Reza Shah 
1921-1926 », International Journal of Middle East Studies, vol. 24, 4, 1992, p. 639-666.

https://doi.org/10.4000/books.editionsehess.9745
https://doi.org/10.4000/books.editionsehess.9745
https://doi.org/10.1017/S0266464X22000367
https://www.jstor.org/stable/164440
https://www.jstor.org/stable/164440


335

fah
im

eh
 najm

i﻿ 
Les réécritures politiques de l’histoire du théâtre iranien﻿﻿

NOTICE

Docteure en études théâtrales, chargée de cours à l’université Sorbonne 
Nouvelle – Paris 3, chercheuse associée du Laboratoire « Scènes du monde, création, 
savoirs critiques » (EA 1573) Université Paris 8, Fahimeh Najmi a publié Le Théâtre, 
l’Iran et l’Occident (L’Harmattan, 2018). Privée de travail en Iran après cinq années 
d’exercice, entre autres en tant que professeure adjointe à la Faculté d’art et d’architecture 
de l’université Tarbiat Modares (TMU) à Téhéran, elle travaille désormais en France 
où elle poursuit ses activités d’enseignante-chercheuse. Parallèlement, traductrice 
(entre autres de Quelques histoires des pluies d’amour et de mort de Abbas Nalbandian, 
L’Espace d’un instant, 2023) et critique, ses recherches et écrits, portent sur la question 
de l’identité, du rôle des femmes et des idéologies au théâtre.

RÉSUMÉ 

L’arrivée du « théâtre » en Perse ne remonte qu’à quelque cent cinquante ans. 
Néanmoins, nous avons assisté, dès l’époque Pahlavi, à l’apparition d’ouvrages qui 
traitent l’histoire longue, voire millénaire, du « théâtre » en Iran. Parallèlement, dans 
l’Iran moderne et contemporain, le spectacle du pouvoir et un certain spectacle rituel, 
le Ta‘zieh, se superposent. L’objectif de cet article, à travers la revue de trois ouvrages 
rédigés successivement en 1955, 2006 et 2015, est de faire découvrir le mécanisme 
adopté afin d’inventer une « mémoire » et de façonner une « identité » qui permet 
aux dirigeants en place de conserver la mainmise sur le pouvoir.

MOTS-CLÉS 

Ta‘zieh, histoire du théâtre iranien, coup d’État de 1953, shi’ïsme, Abdolhossein 
Noushin, histoire du théâtre et idéologie, théâtre et pouvoir, identité nationale, 
occidentalité, Omar Koshân

ABSTRACT

Early history of “theatre” in Persia dates back to about 150 years ago only. 
Nevertheless, we have witnessed the appearance of works that deal with the long history, 
even millennia, of “theatre” in Iran. At the same time, in modern and contemporary 
Iran, the spectacle of power and a certain ritual spectacle, the Ta’zieh, are overlapping. 
The aim of this article is to revisit three of these “histories” of “Iranian theatre,” written 



336

respectively in 1955, 2006 and 2015 by “theatre historians,” in order to reveal the 
adopted mechanism used to invent a “memory” and shape an “identity” enabling the 
current leaders to maintain their grip on power.

KEYWORDS

Ta’zieh, history of iranian theatre, 1953 Iranian Coup, shī’ism, Abdolhossein 
Noushin, theatre history and the ideology, theatre and power, National Identity, 
Westernstruck, Omar Koshân



raconter l'h
istoire du th

éâtre  •  su
p  •  2025

355355

TABLE DES MATIÈRES

Introduction�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������5
Agathe Giraud & Clément Scotto di Clemente

Première partie
L’HISTORIEN DE THÉÂTRE, SON IDENTITÉ, SES MÉTHODES ET SES SOURCES

 

L’HOMME DE THÉÂTRE HISTORIOGRAPHE

Luigi Riccoboni, un des premiers historiens du théâtre à l’époque moderne�����������������������������������������17
Beatrice Alfonzetti

Raconter les acteurs italiens : les Notizie istoriche de’ comici italiani de Francesco Bartoli������������31
Giovanna Sparacello

Alexandre Dumas, artisan de la légende romantique à la Comédie-Française��������������������������������������47
Émilie Gauthier

L’écriture de l’histoire des théâtres lyriques parisiens entre 1847 et 1913�������������������������������������������������63
Matthieu Cailliez

Gaston Baty, historien du théâtre ou comment légitimer la mise en scène 
en écrivant une autre histoire du théâtre����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������81
Pierre Causse

 

SOURCES VIVES

Raconter l’histoire du spectacle par les images, l’exemple de l’école italienne����������������������������������������99
Renzo Guardenti

Régimes de l’historiette. (D’)écrire la « vie théâtrale » 
dans la littérature de coulisses en 1900����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� 113
Léonor Delaunay

Table ronde. Temporalités du récit, points de vue�������������������������������������������������������������������������������������������������� 135
Entretien de Marianne Bouchardon avec Agathe Sanjuan, Aliette Martin & Roxane Martin

 

LE THÉÂTRE HISTORIEN DE LUI-MÊME

Chanter l’histoire des théâtres parisiens au xviiie siècle : enjeux et usages du vaudeville����������� 153
Judith le Blanc

Table ronde. Raconter l’histoire du théâtre par les planches��������������������������������������������������������������������������� 171
Entretien de Florence Naugrette avec Florence Viala, Pierre Louis-Calixte, Maxime Kurvers & 
Thomas Visonneau 7 décembre 2022, Espace des Cordeliers

 
TABLE DES MATIÈRES

&



356

Seconde partie
L’HISTOIRE DU THÉÂTRE, ŒUVRE (GÉO)POLITIQUE ?

 

IDÉALISATIONS ET RÉCIT NATIONAL

Une figure tutélaire dans l’histoire du théâtre : l’exemple de Richelieu��������������������������������������������������� 197
Laura Naudeix

Une comédie française à Londres au xviiie siècle, ou l’échec érigé en mythe patriotique��������� 213
Charline Granger

L’« âge d’or » dans les manuels scolaires : un exemple de storytelling historiographique 
aux xixe et xxe siècles������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� 229
Agathe Giraud

Jean Vilar, ce héros, ce ringard : un mythe biface du théâtre populaire���������������������������������������������������� 243
Violaine Vielmas

En finir avec l’héroïsation des metteurs en scène ? Quelques réflexions à partir du cas de 
Jean Dasté���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� 257
Alice Folco

Broadway, machine à mythes������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� 271
Julie Vatain-Corfdir

 

L’HISTOIRE DU THÉÂTRE COMME INSTRUMENT IDÉOLOGIQUE

L’histoire comme arme : enjeux stratégiques de l’historiographie française dans les 
querelles théâtrales du xviie siècle��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� 287
Clément Scotto di Clemente

L’Histoire du théâtre dessinée d’André Degaine : une vision téléologique de l’histoire 
au service des idéaux du théâtre populaire��������������������������������������������������������������������������������������������������������������� 301
Marion Denizot

Au service de l’État – Les réécritures politiques de l’histoire du théâtre iranien������������������������������� 319
Fahimeh Najmi

Pour une historiographie décoloniale du théâtre irlandais������������������������������������������������������������������������������ 337
Hélène Lecossois

 
Lecture-spectacle : L’Impromptu de l’Amphi���������������������������������������������������������������������������������������������������������������� 351

 
Remerciements�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� 353

 

Table des matières�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� 355


	Introduction
	Agathe Giraud
	Clément Scotto di Clemente

	Première partie
	L’historien de théâtre, son identité, ses méthodes et ses sources
	 
	L’homme de théâtre historiographe
	Luigi Riccoboni, un des premiers historiens du théâtre à l’époque moderne
	Beatrice Alfonzetti
	Raconter les acteurs italiens : les Notizie istoriche de’ comici italiani de Francesco Bartoli
	Giovanna Sparacello
	Alexandre Dumas, artisan de la légende romantique à la Comédie-Française
	Émilie Gauthier
	L’écriture de l’histoire des théâtres lyriques parisiens entre 1847 et 1913
	Matthieu Cailliez
	Gaston Baty, historien du théâtre ou comment légitimer la mise en scène en écrivant une autre histoire du théâtre
	Pierre Causse

	 
	Sources vives
	Raconter l’histoire du spectacle par les images, l’exemple de l’école italienne
	Renzo Guardenti
	Régimes de l’historiette. (D’)écrire la « vie théâtrale » dans la littérature de coulisses en 1900
	Léonor Delaunay
	Table ronde. Temporalités du récit, points de vue
	Entretien de Marianne Bouchardon avec Agathe Sanjuan, Aliette Martin & Roxane Martin

	 
	Le théâtre historien de lui-même
	Chanter l’histoire des théâtres parisiens au xviiie siècle : enjeux et usages du vaudeville
	Judith le Blanc
	Table ronde. Raconter l’histoire du théâtre par les planches
	Entretien de Florence Naugrette avec Florence Viala, Pierre Louis-Calixte, Maxime Kurvers & Thomas Visonneau 7 décembre 2022, Espace des Cordeliers

	Seconde partie
	L’histoire du théâtre, œuvre (géo)politique ?
	 
	Idéalisations et récit national
	Une figure tutélaire dans l’histoire du théâtre : l’exemple de Richelieu
	Laura Naudeix
	Une comédie française à Londres au xviiie siècle, ou l’échec érigé en mythe patriotique
	Charline Granger
	L’« âge d’or » dans les manuels scolaires : un exemple de storytelling historiographique aux xixe et xxe siècles
	Agathe Giraud
	Jean Vilar, ce héros, ce ringard : un mythe biface du théâtre populaire
	Violaine Vielmas
	En finir avec l’héroïsation des metteurs en scène ? Quelques réflexions à partir du cas de Jean Dasté
	Alice Folco
	Broadway, machine à mythes
	Julie Vatain-Corfdir

	 
	L’histoire du théâtre comme instrument idéologique
	L’histoire comme arme : enjeux stratégiques de l’historiographie française dans les querelles théâtrales du xviie siècle
	Clément Scotto di Clemente
	L’Histoire du théâtre dessinée d’André Degaine : une vision téléologique de l’histoire au service des idéaux du théâtre populaire
	Marion Denizot
	Au service de l’État – Les réécritures politiques de l’histoire du théâtre iranien
	Fahimeh Najmi
	Pour une historiographie décoloniale du théâtre irlandais
	Hélène Lecossois
	 
	Lecture-spectacle : L’Impromptu de l’Amphi
	 
	Remerciements

	 
	Table des matières


